

The Doctrines of Muslims

الدكتور عبد الرحمن بدوي Dr. Abdel-Rahman Badawi

www.muhammadanism.org August 20, 2006 Arabic

المعتزلة، الأشاعرة، الإسماعيلية، القرامطة، النصيرية

Mu'tazilites, Ashārītes, Ismā'īlīs, Qārmatians & Nosairis

دار العلم للملايين

بیروت، نیسان / أبریل ۱۹۹۷

#### تصدير

الفلسفة الإسلامية تاريخ حافل بأعلام أصحاب المذاهب الذين أنشاوا أنظمة فكرية استندت إلى التراث اليوناني من ناحية، والتراث الفكري الإسلامي من ناحية أخرى. ونتج عن هذا التأثير المزدوج مركب فكري خاص ممتاز بالأصالة إذا ما قورن بسائر التيارات الفكرية في تاريخ الإنسانية، ومن هنا كان من الواجب أن يُدرس قائماً برأسه بوصفه إسهاماً خاصاً في الفكر العالمي.

وحتى الآن لم تصدر بأية لغة من اللغات دراسة شاملة لتاريخ تلك الفلسفة. ولئن كان ذلك مفهوماً قبل منتصف هذا القرن، فإن الأمر صار واجباً الآن، وقد نشرت واكتشفت ذخائر هائلة من هذه الفلسفة، فمثلاً لم نكن نملك بالأمس عن المعتزلة، وهي أكبر مذهب كلامي في الإسلام، غير أقوال خصومها عنها بما فيها من تحيّف وتشويه وعدم وفاء بالتعبير عن سائر أفكار المذهب. أما اليوم فقد انقلبت الآية، فأصبحنا بعد نشر مخطوطات اليمن خصوصاً ننوء تحت ثروة هائلة من كتب المعتزلة أنفسهم. والأمر كذلك بالنسبة إلى سائر المذاهب الإسلامية: صارت بين أيدينا مؤلفاتهم التي عبروا فيها عن آرائهم ودافعوا عنها ضد خصومهم. وإذا كان الكثير لا يزال ينتظر أن يرى النور في طبعات نقدية علمية تتوافر لها كل أسباب النقد التاريخي،

فإنّ ما نشر في العشرين سنة الأخيرة يكفي لوضع دراسة شاملة هي بمثابة موازنة عامة لتقدير هذه الأصول وهو ما هدفنا إليه في هذا الكتاب الشامل.

نتناول في القسم الأول من الكتاب أهم مذهبين إسلاميين في علم الكلام، ونعنى بهما:

المعتزلة والأشاعرة. وقد حرصنا أثناء العرض على الإكثار من إيراد نصوصهم بحروفها، أولاً ليتعود القارئ على أسلوبهم وعباراتهم، ولمزيد من التدقيق في العرض ثانياً، حتى يتسم بالموضوعية التامة بعيداً عن مبالغات التأويل واغتصاب المقارنات بالأفكار الحديثة، مما هو آفة كثير من الدراسات في هذا الميدان.

أما في القسم الثاني من الكتاب فإننا سنتناول سائر المذاهب الإسلامية ذات الأفكار الفلسفية، لأن كتابنا هذا هو في الفلسفة الإسلامية وليس في تاريخ الفرق الدينية. ولهذا لا يعنينا من الفرق الإسلامية غير الجانب الفلسفي، أو الفكري الخالص القائم على الاستدلال العقلي، وسنعرض فيه لتيارات الباطنية الرئيسة: الإسماعيلية، والقرامطة، والنصيرية، ويجمعها كلها النزعة الباطنية، أعني تأويل النصوص المقدسة، أو شبه المقدسة، تأويلاً باطناً يختلف عن المعنى الظاهر اختلافاً مغرقاً في التأويل، ابتغاء التوفيق بين هذا المعنى وبين النزعات الجديدة والمطامح المستسرة والتطلعات المتوثبة إلى تحقيق القوة وبسط السلطان. ومن هنا ارتبطت هذه التيارات باتجاهات سياسية واجتماعية واقتصادية خطيرة وعنيفة: أما خطورتها فترجع إلى كونها تمثل انصرافاً عن المجرى التقليدي للأمور، وظهورها في شكل انقلابات محورية، وافتقارها إلى ضوابط راسخة أو معايير يمكن التفاهم عليها، أما عنفها فلأنها لا تستطيع أن تحقق أهدافها بالوسائل الشرعية المقررة، ولهذا

تلجأ إلى البطش إن تمكّنت، والاستتار المتآمر في دور التمهيد، والتقية الغادرة في ظل سلطان الخصوم.

ومن هنا كان علينا في عرضنا لهذه التيارات أن نتوسع في تاريخها السياسي، على خلاف ما فعلنا في القسم الأول من الكتاب حين عرضنا مدهبي المعتزلة والأشاعرة، لأن المذاهب الباطنية كانت إيديولوجيات أكثر منها مذاهب فكرية، والإيدلوجيات هي البطانة للحركات السياسية والاجتماعية. ولا يزال هذا التاريخ السياسي لهذه الفرق الباطنية حياً حتى اليوم، رغم الضآلة العددية لمن ينتسبون إليها اليوم في أنحاء العالم: في البنان، وسوريا، وباكستان، والهند، وإيران وجاليات صغيرة هنا وهناك في شرقي أفريقية وفي الأميركيتين.

والباحثون بنوع من حب الاستطلاع المرضي اكثر احتفالاً بالأفكار الغريبة والمذاهب الشاذة. ومن هنا كان الاهتمام بالمذاهب الباطنية في الإسلام أقوى بكثير من الاهتمام بمذاهب المعتزلة وأهل السنة والجماعة. وآية ذلك هذا الحشد الهائل من الدراسات والأبحاث المفردة الخاصة بالمذاهب الباطنية، مما قام به المستشرقون الأوروبيون والأميركيون منذ بداية القرن التاسع عشر حتى اليوم. فقد كرسوا لها من الأبحاث أضعاف أضعاف ما خصصوه لسائر الفرق الإسلامية، وكلما فتر الاهتمام بها ما يلبث أن يتجدد وبقوة أكبر، حتى جاءت فترات في تاريخ البحث في المذاهب الإسلامية كان البدع السائد فيها هو دراسة الإسماعيلية أو القرامطة أو النصيرية. وواكب ذلك نمو متواصل فيما يُنشر محققاً من كتبهم هم أنفسهم، بعد أن ظل الاعتماد طويلاً على ما كتبه عنهم خصومهم. على أنه لا يرزال جانب كبير من

مخطوطاتهم لم ينشر محققاً بعد. ولذا اعتمدنا في كتابنا هذا على قدر ضخم من المخطوطات لم ينشر بعد.

والتزمت النزاهة التامة في العرض، أعني المنهج التاريخي الفيلولوجي المحض، دون أن أتعرض للحكم لها أو عليها، فهذا أمر ليس من شأني الخوض فيه، فما أنا إلا مؤرخ للأفكار وحسب، وما لمؤرخ الأفكار أن يتخذ موقفاً خاصاً إيديولوجياً بإزائها، وإلا جانب الأمانة وحاد عن الموضوعية، وتلونت أحكامه بلون ميوله.

عبد الرحمن بدوي

ملاحظة: حُدف من هذه الطبعة الباب المتعلق بالدروز، وذلك بناءً على طلب الهيئات الدينية المختصة.

# القسم الأول المعتزلة والأشاعرة

#### [Blank Page]

## علم الكلام تعريفه والدواعي إليه

#### [Blank Page]

### تعريفات علم الكلام

أوسع ما لدينا من تعريفات هو ما أورده التهانوي في «كشاف اصطلاحات الفنون » وفيه جمع ما قبل في تعريفه. وهاك ما يقوله:

« علم الكلام؛ ويسمى بأصول الذين أيضاً؛ وسماه أبو حنيفة \_ رحمه الله تعالى \_ بالفقه الأكبر. وفي « مجمع السلوك »: ويُسمى بعلم النظر والاستدلال أيضاً؛ ويسمى أيضاً بعلم التوحيد والصفات.

وفي « شرح العقائد » للتقتازاني: العلم المتعلق بالأحكام الفرعية، أي العملية، يسمى علم الشرائع والأحكام؛ وبالأحكام الأصلية، أي الاعتقادية: يسمى علم التوحيد والصفات. انتهى.

وهو علم يقتدر معه على إثبات العقائد الدينية على الغير، بإيراد الحجج ودفع الشّبة. فالمراد بالعلم: معناه الأعم، أو التصديق مطلقاً، ليتناول إدراك المخطئ في العقائد ودلائلها. ويمكن أن يراد به المعلوم، لكن بنوع تكلّف بأن يقال:علم أي معلوم يقتدر معه، أي مع العلم به، الخ. \_ وفي صيغة الاقتدار تنبيه على القدرة التامة. وبإطلاق المعية تنبيه

ا «كشاف اصطلاحات الفنون » للشيخ المولوي محمد أعلى بن علي التهانوي طبع بالاوفست. بيروت، ص  $^{7}$  ٢٢ ــ ص  $^{7}$  ٢٢ ــ ص

على المصاحبة الدائمة. فينطبق التعريف على العلم بجميع العقائد، مع ما يتوقف عليه إثباتها من الأدلة، ورد الشبه، لأن تلك القدرة على ذلك الإثبات إنما تصاحب هذا العلم، دون العلم بالقوانين التي تستفاد منها صُور الدلائل فقط؛ \_ ودون علم الجدل، الذي يتوسل إلى حفظ أي وضع يراد، إذ ليس فيه اقتدار تام على ذلك؛ وإن سُلم، فلا اختصاص له بإثبات هذه العقائد، والمتبادر من هذا الحد ما له نوع اختصاص به؛ \_ ودون علم النحو المجامع لعلم الكلام مثلاً، إذ ليس تترتب عليه تلك القدرة دائماً على جميع التقادير، بل لا مدخل له في ذلك الترتب العادي أصلاً.

وفي اختيار: « يقتدر »، على: « يثبت » إشارة إلى أن الإثبات بالفعل غير لازم. وفي اختيار « معه » على « به » مع شيوع استعماله تنبيه على انتفاء السببية الحقيقية المتبادرة من « الباء »، إذ المراد الترتب العادي.

وفي اختيار « إثبات العقائد » على « تحصيلها » إشعار بأن ثمرة الكلام إثباتها على الغير، وبأن العقائد يجب أن تؤخذ من الشرع ليعتد بها، وإن كانت مما يستقل العقل فيه. ولا يجوز حمل الإثبات هنا على التحصيل والاكتساب، إذ يلزم منه أن يكون العلم بالعقائد خارجاً عن علم الكلام ثمرة له؛ ولا خفاء في بطلانه. والمتبادر من « الباء » في قولنا: « بايراد »: هو الاستعانة دون السببية. ولئن سُلم وجب حملها على السببية العادية دون الحقيقة، بقرينة ذلك التنبه السابق.

وليس المراد بالحجج والشُبه ما هي كذلك في نفس الأمر، بل بحسب زعم من تصدي للإثبات بناءً على تناول المخطئ.

و لا يراد بالغير الذي يثبت عليه العقائد غيراً معيّناً، حتى يرد أنها إذا أثبتت عليه مرةً لم يبق اقتدار على إثباتها قطعاً، فيخرج المحدود عن

الحد. فحاصل الحد أنه علم بأمور يقتدر معه \_ أي يحصل مع ذلك العلم حصولاً دائماً عادياً \_ قدرة تامة على إثبات العقائد الدينية على الغير، والزامها اياه بإيراد الحجج إشارة إلى وجود المقتضي، ودفع الشبه: إلى انتفاء المانع.

ثم المراد بالعقائد: ما يقصد به نفس الاعتقاد، كقولنا: الله \_ تعالى \_ عالم قادر سميع بصير، لا ما يقصد به العمل كقولنا: الوتر واجب، إذ قد دُون للعمليات: الفقه.

والمراد: بالدينية: المنسوب إلى دين محمد عليه الصلاة والسلام، سواء كانت صواباً أو خطأً؛ فلا يخرج علم أهل البدع \_ الذي يقتدر معه على إثبات عقائده الباطلة \_ عن علم الكلام. ثم المراد: جميع العقائد، لأنها منحصرة مضبوطة، لا يزاد عليها فلا تتعذر الإحاطة بها والاقتدار على إثباتها؛ وإنما تتكثر وجوه استدلالاتها وطرق دفع شبهاتها، بخلف العمليات، فإنها غير منحصرة فلا تتأتى الإحاطة بكلها؛ وإنما مبلغ من يعلمها هو التهيؤ التام.

وموضوعه هو المعلوم من حيث أن يتعلق به إثبات العقائد الدينية تعلقاً قريباً أو بعيداً. وذلك لأن مسائل هذا العلم: أما عقائد دينية كإثبات القدم والوحدة للصانع؛ وأما قضايا تتوقف عليها تلك العقائد، كتركب الأجسام من الجواهر الفردة، وجواز الخلاء، وانتفاء الحال، وعدم تمايز المعدومات المحتاج إليها في المعاد، وكون صفاته تعالى متعددة موجودة في ذاته.

والشامل لموضوعات هذه المسائل هو المعلوم المتناول للموجود والمعدوم، والحال. فإن حكم على المعلوم بما هو من العقائد تعلق به إثباتها تعلقاً

الوتر (بكسر الواو وتفتح): الفرد، وفي الشرع: اسم صلاة مخصوصة سُميت به لأن عدد ركعاتها وتر لا شفع.

قريباً؛ وإن حكم عليه بما هو وسيلة إليها تعلق به إثباتها تعلقاً بعيداً، وللبعد مراتب متفاوتة.

وقد يُقال المعلوم من الحيثية المذكورة يتناول محمو لات مسائله أيضاً. فأولى أن يقال: من حيث يثبت له ما هو من العقائد أو وسيلة إليها.

وقال القاضي الأرموي: موضوعه ذات الله تعالى: إذ يُبحث فيه عن عوارضه الذاتية التي هي صفات الثبوتية والسلبية؛ وعن أفعاله: أما في الدنيا كحدوث العالم، وأما في الآخرة كالحشر؛ وعن أحكامه فيها: كبعث الرسل؛ ونصب الامام في الدنيا من حيث أنهما واجبان عليه؛ أم لا.

وفيه بحث : وهو أن موضوع العلم لا يبين وجوده فيه، أي في ذلك العلم، فيلزم: إما كون إثبات الصانع مبيّناً بذاته، وهو باطل؛ أو كونه بيناً في علم آخر، سواء كان شرعياً أو لا، على ما قال الأرموي، وهو أيضاً باطل لأن إثباته تعالى هو المقصود الأعلى في هذا العلم.

وأيضاً: كيف يجوز كون أعلى العلوم الشرعية أدنى من علم غير شرعي؟ بل احتياجه إلى ما ليس علماً شرعياً مع كونه أعلى منه مما يستنكر جداً؟!

وقال طائفة \_ ومنهم حجة الإسلام [= الغزالي] \_: موضوعه الموجود بما هو موجود، أي من حيث هو هو غير مُقيدٍ بشيء. \_ ويمتاز « الكلام » عن « الإلهي » باعتبار أن البحث فيه على قانون الإسلام، لا على قانون العقل، وافق الإسلام أو لا، كما في الإلهي.

وفيه أيضاً بحث: إذ قانون الإسلام ما هو الحق من هذه المسائل الكلامية، إذ المسائل الباطلة خارجة عن قانون الإسلام قطعاً مع أن المخطئ من أرباب علم الكلام، ومسائله من علم الكلام.

وغايته الترقى من حضيض التقليد إلى ذروة الايقان، وإرشاد المسترشدين

بإيضاح الحجة لهم وإلزام المعاندين بإقامة الحجة عليهم، وحفظ قواعد الدين عن أن تزلزلها شبهة المبطلين؛ \_ وأن تُبتنى عليه العلوم الشرعية، أي يُبتنى عليه ما عداه من العلوم الشرعية، فإنه أساسها، وإليه يؤول أخذها واقتباسها. فانه ما لم يثبت وجود صانع عالم قادر مكلّف مُرسْل للرسل مُنزل للكتب لم يتصور علم تفسير، ولا علم فقه، وأصوله، فكلّها متوقفة على علم الكلام، مقتبسة منه، فالآخذ فيها بدونه كبان على غير أساس. وغاية هذه الأمور كلها الفوز بسعادة الدارين.

ومن هذا تبين مرتبة الكلام، أي شرفه: فإن شرف الغاية يستلزم شرف العلم. وأيضاً دلائله «يقينية » يحكم بها صريح العقل، وقد تأيدت بالنقل؛ وهي \_ أي شهادة العقل مع تأييدها بالنقل \_ هي الغاية في الوثاقة، إذ لا تبقى حينئذ شبهة في صحة الدليل.

وأما مسائله التي هي المقاصد فهي كل حكم نظري لمعلوم، \_ هو \_ أي ذلك الحكم النظري \_ من العقائد الدينية، أو يتوقف عليه إثبات شيء منها.

والكلام هو العلم الأعلى، إذ تنتهي إليه العلوم الشرعية كلها، وفيه تثبت موضوعاتها وحيثياتها فليست له مبادئ تبين في علم آخر، شرعياً أو غيره. بل مبادؤه أما مبيّنة بنفسها، أو مبيّنة فيه؛ فهي، أي فتلك المبادئ المبيّنة فيه مسائل له من هذه الحيثية، ومبادئ لمسائل أخر منه لا تتوقف عليها، لئلا يلزم الدور. \_ فلو وجدت في الكتب الكلامية مسائل لا يتوقف عليها إثبات العقائد أصلاً، ولا دفع الشبه عنها فذلك من خلط مسائل علم آخر به تكثيراً للفائدة في الكتاب. فمن الكلام يستمد غيره من العلوم الشرعية، وهو لا يُستّمَد من غيره أصلاً، فهو رئيس العلوم الشرعية على الإطلاق بالجملة.

فَعُلَمَاء الإسلام قد دونوا \_ لإثبات العقائد الدينية المتعلقة بالصانع وصفاته وأفعاله وما يتفرع عليها من مباحث النبوة والمعاد \_ علماً يتوصل به إلى

إعلاء كلمة الحق فيها، ولم يرضوا أن يكونوا محتاجين فيه على علم آخر أصلاً. فأخذوا موضوعه على وجه يتناول تلك العقائد والمباحث النظرية التي تتوقف عليها تلك العقائد، سواء كان توقفها عليها باعتبار مواد أدلتها، أو باعتبار صُورَها. وجعلوا جميع ذلك مقاصد مطلوبة في علمهم هذا. فجاء علماً مستغنياً في نفسه عما عداه، ليس له مبادئ تبين في علم آخر.

وأما وجه تسميته بالكلام فإنه يورث قدرة على الكلام في الشرعيات؛ أو لأن أبوابه عُنونت أو لا بالكلام في كذا؛ أو لأن مسألة الكلام أشهر أجزائه، حتى كثر فيه التقاتل.

وأما تسميته بأصول الدين فلكونه أصل العلوم الشرعية لابتنائها عليه.

و على هذا القياس في البواقي من أسمائه.

هذا كل ما في « شرح المواقف »

في هذا التعريف يثير التهانوي عدة أمور:

١ \_ هل علم الكلام علم للدفاع عن العقائد الدينية، أو لإثباتها ابتداءً؟

٢ ــ هل علم الكلام يشمل الدفاع عن عقيدة أهل السنة والجماعة فقط، أو يشمل أيضاً
 كلّ العقائد المتعلقة بأصول الدين، سواء منها الموافق والمخالف؟

٣ \_ ما الفارق بين علم الكلام وعلم الإلهيات؟

و المسألة الأولى بالغة الأهمية، لأنها تتناول أمراً أثير حوله كثير من الجدل بين الفرق الإسلامية: ألا هو: هل هناك حاجة إلى علم الكلام؟

ذلك أن العقائد ثابتة في القرآن، وأوضحتها السنة النبوية، فما الحاجة إذن إلى إثباتها؟ وفيم إذن يختلف علم الكلام عن علم الإلهيات إذا كانا جميعاً يبدآن من العقل؟ إن علم الكلام يأخذ العقائد عن الكتاب الكريم، ولا يحصلها ابتداءً كما يفعل علم الإلهيات.

ويبدو أن النظر إلى مهمة علم الكلام قد اختلف في القرون الأربعة الأولى عنه فيما تلا ذلك، وفيما بين المذاهب المختلفة.

ففي المرحلة الأولى غلب النظر إلى علم الكلام على أنه علم تحصيلي، وليس مجرد دفاع. ويتبين هذا من التعريف الذي أورده أبو حيان التوحيدي في كتابه « ثمرات العلوم " »، قال:

« وأما علم الكلام فإنه باب من الاعتبار في أصول الدين يدور النظر فيه على محض العقل في التحسين والتقبيح، والإحالة والتصحيح، والإيجاب والتجويز، والاقتدار، والتعديل والتجوير، والتوحيد والتفكير. والاعتبار فيه ينقسم بين دقيق ينفرد العقل به، وبين جليل يفزع إلى كتاب الله تعالى فيه. ثم التفاوت في ذلك بين المتحلّين به على مقادير هم في البحث والتنقير، والفكر والتحبير، والجدل والمناظرة، والبيان والمناضلة. والظفر بينهم بالحق سجال، ولهم عليه مكر ومجال. وبابه مجاور لباب الفقه، والكلام فيهما مشترك. وإن كان بينهما انفصال وتباين، فإن الشركة بينهما واقعة، والأدلة فيهما متضارعة. ألا ترى أن الباحث عن العالم في قدّمه وحدّثه؛ وامتداه وانقراضه، يشاور العقل ويخدمه، ويستضيء به ويستفهمه؟ كذلك الناظر في العبد الجاني: هل هو مشابه للمال فيرد إليه، أو مشابه للحر فيحمل عليه؟ فهو يخدم العقل ويستضيء به. »

ومعنى هذا التحديد لموضوع علم الكلام أنه يبحث ابتداءً في أصول الدين على أساس عقلي، ويتطرق من ذلك إلى البحث في أمهات المسائل الدينية. وعلى هذا فهو يرمي إلى فهم مضمون الإيمان، وليس فقط إلى مجرد نصرة العقيدة.

ولهذا فلا معنى لما يقوله جارديه من أنه « لا يوجد في الإسلام

المطبوع مع كتاب « الأدب والإنشاء في الصداقة والصديق »، المطبعة الشرقية بمصر سنة ١٣٢٣ هـ، ص
 ١٩٢ \_ ١٩٣.

<sup>1</sup> Louis Gardet: Dieu et la destinée de l'homme, p. 22 Paris, Vrin, 1967.

مقابل دقيق لذلك « الفهم للإيمان » المتكوّن علماً مستقلاً. فالكلام... دفاع عن الإسلام. وغرضه لا يتطابق مع غرض اللاهوت في المسيحية: لا من حيث المفهوم، ولا من حيث الما صدق. فمن حيث المفهوم: نجد أن متون علم الكلام الإسلامية تهتم به « الدفاع » أكثر منها « بفهم » الإيمان. وفي المسيحية هذا « الدفاع عن الإيمان » apologétique هو بمثابة استهلال نقدي للاهوت. أما في الإسلام فهو موضوع علم الكلام نفسه، بحسب اعتراف مؤلفيها أنفسهم. والمهمة التنويرية، وهي في المقام الأول في اللاهوت المسيحي، وجهد العقل المستنير بالإيمان للنفوذ في السر بما هو سر وإدراك الروابط المعقولة لمعطيات الوحي، كل هذا لا يظهر في علم الكلام إلا تلميحاً، ولا يراد لذاته. إن الكلام يتوجه إلى الخصم، أو إلى المؤمن الذي يحيك الشك في صدره، من أجل اقناعه بصحة الأساس العقلي والكتاب للإيمان الإسلامي.

« كذلك لا يتطابق ميدان علم الكلام مع ميدان اللاهوت المسيحي من حيث الما صدق. وإذا لم يكن في الكلام ما يساوي اللاهوت الأخلاقي، فذلك لأن قواعد العقل الإنساني التي وضعها الله من أجل الفوز بالنجاة في الآخرة \_ تتعلق، من وجهة النظر الإسلامية، بميدان أخلاقي واجتماعي وتشريعي، ينتسب \_ على حد كبير \_ إلى علم آخر، هو على الخصوص علم أصول الفقه ».

فهذا القول يصحّ بالنسبة إلى ما بعد القرن الرابع. أما في القرون الثاني والثالث والرابع فكان يغلب على علم الكلام البحث في فهم الإيمان، وإدراك مضمون العقيدة، وتحديد المعاني الغامضة التي وردت في الكتاب والسنة: الله، صفاته، القدر، العدل الإلهي، الوعد والوعيد، النجاة في الآخرة، العقاب والثواب، الخ.

ونعتقد أن السبب في توكيد جانب الدفاع في مهمة علم الكلام يرجع

إلى الحملة التي قام بها الحنابلة ضد علم الكلام، وهي حملة بدأها ابن حنبل نفسه (المتوفى سنة ١٤١ هـ/ ١٨٥٥ م)، ففي المناظرة التي جرت بينه وبين ابن أبي دؤاد في حضرة المعتصم، قال: « لست أنا صاحب كلام، وإنما مذهبي: الحديث » كذلك ينسب إليه أنه قال: « لا يفلح صاحب كلام أبداً، ولا يرى أحد نظر في الكلام إلا وفي قلبه دغل » أ. ثم تجلّت هذه الحملة وفصلت أو لا عند أبي عمر بن عبد البرر (المتوفى سنة ٣٦٤ هـ/ ١٠٧١) في كتابه « جامع بيان العلم وفضله وما ينبغي في روايته وحمله » وتلاه عبد الله الأنصاري الهروي (المتوفى سنة ١٨٤ هـ/ ١٠٨١) من كتابه « ذم الكلام » أ. وجاء موفق الدين بن قدامة المقدسي (المتوفى بدمشق سنة ١٨٠ هـ/ ١٢٢٣ م) في كتابه مرد فيه على ابن عقيل في إباحته علم الكلام، وتأويل الكلام: كتاب فيه الرد على ابن عقيل »، رد فيه على ابن عقيل في إباحته علم الكلام، وتأويل الآيات المشتبهات.

وكان أبو الحسن الأشعري من أوائل الذين ردّوا على دعوى الحنابلة في ذم علم الكلام والنهي عن الخوض فيه. إذ قد تعرّض لهذه المسألة في كتاب بعنوان « رسالة في استحسان الخوض في علم الكلام  $^{\circ}$ ، فقال:

« إن طائفة من الناس جعلوا الجهل رأس مالهم، وثقل عليهم النظر

١ « طبقات المعتزلة » لأحمد بن يحيى بن المرتضى، ص ١٢٥. تحقيق سوسنة ديفلد فلزر، بيروت، سنة
 ١٩٦١ م.

٢ « تحريم النظر في كتب أهل الكلام » لموفق الدين بن قدامة المقدسي المتوفى بدمشق سنة ٦٢٠ ه، تحقيق جورج المقدسي (مع ترجمة إلى الإنجليزية). لندن، سنة ١٩٦٢.

٣ طبعة القاهرة سنة ١٣٢٠ ه ١٩٠٢.

٤ بروكلمن GAL جـ١، ص٤٣٣، الملحق ١، ص ٧٧٤.

نشرت أو لا في سنة ١٣٤٤ ه بمطبعة دائرة المعارف النظامية في حيدر آباد الدكن في الهند، وأعاد نشرها يوسف مكارثي اليسوعي، في بيروت سنة ١٩٥٣ في ذيل كتاب « اللمع » للأشعري.

والبحث عن الدين، ومالوا إلى التخفيف والتقليد، وطعنوا على من فتش عن أصول الدين، ونسبوه إلى الضلال، وزعموا أن الكلام في الحركة والسكون، والجسم والعَرض، والألوان والأكوان، والجزء، والطفرة، وصفات الباري \_ عز وجل \_ بدعة وضلالة. وقالوا: لو كان هدى ورشاداً لتكلم فيه النبي \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ وخلفاؤه وأصحابه (قالوا) ولأن النبي \_ صلعم \_ لم يمت حتى تكلم في كل ما يُحتاج إليه من أمور الدين، وبينه بياناً شافياً، وبلم يترك بعده لأحد مقالاً فيما للمسلمين إليه حاجة من أمور دينهم، وما يقربهم إلى الله \_ عز وجل \_ ويباعدهم عن سخطه، فلما لم يرووا عنه الكلام في شيء مما ذكرناه، علمنا أن الكلام فيه بدعة، والبحث عنه ضلالة، لأنه لو كان خيراً لما فات النبي صلى الله عليه وآله وأصحابه وسلم، ولتكلموا فيه. (قالوا) ولأنه يخلو ذلك من وجهين: إما أن يكونوا علموه فسكتوا عنه، أو وسعهم السكوت عنه، ووسعنا ترك الخوض [ فيه ] كما وسعهم ترك الخوض فيه؛ ولأنه له والله وسعهم السكوت عنه، ووسعنا ترك الخوض أفيه والنه وسعنا بهله، كما وسعهم الله كان من الدين ما وسعهم السكوت عنه، والن كانوا لم يعلموه وسعنا جهله، كما وسعهم والخوض فيه؛ ولأنه فيه والنه ولهه كلانه لو كان من الدين لم يجهلوه. فعلى كلا الوجهين: الكلام فيه بدعة، والخوض فيه والم يتجلوه. فعلى كلا الوجهين: الكلام فيه بدعة، والخوض فيه ضلالة.

فهذه جملة ما احتجوا به في ترك النظر في الأصول.

قال الشيخ أبو الحسن \_ رضى الله عنه! \_: الجواب عنه من ثلاثة أوجه:

(أحدها) قلب السؤال عليهم بأن يقال: النبي \_ صلى الله عليه وآلة وسلم! \_ لـم يقـل أيضاً: « أنه من بحث عن ذلك وتكلم فيه فاجعلوه مبتدعاً ضالاً ». فقـد لـزمكم أن تكونـوا مبتدعة ضئلاّلاً إذ

تكلمتم في شيء لم يتكلم فيه النبي \_ صلى الله عليه و آله وسلم \_ وضلّاتم مَنْ لم يُضلّله النبي صلى الله عليه و آله وسلم.

(الجواب الثاني) أن يقال لهم: أن النبي \_ صلى الله عليه وآلة وسلم \_ لم يجهل شيئاً مما ذكر تموه من الكلام في الجسم والعرض والحركة والسكون والجزء والطفرة، وان لم يتكلم في كل واحد من ذلك [كلاماً] معيّناً. وكذلك الفقهاء والعلماء من الصحابة. غير أن هذه الأشياء التي ذكر تموها مُعيّنة أصولها؛ موجودة في القرآن والسُنّة جملة غير مفصلة »:

أما الحركة والسكون والكلام فيهما: فأصلهما موجود في القرآن، وهما يدلان على التوحيد، وكذلك الاجتماع والافتراق. قال الله تعالى مخبراً عن خليله إبراهيم \_ صلوات الله عليه وسلامه! \_ في قصة أفول الكواكب والشمس والقمر وتحريكها من مكان إلى مكان ما دلّ على أن ربه عز وجل \_ لا يجوز عليه شيء من ذلك. وأن من جاز عليه الأفول والانتقال من مكان إلى مكان فليس بإله .

وأما الكلام في أصول التوحيد فمأخوذ أيضاً من الكتاب. قال الله تعالى: «لو كان فيهما آلهة إلاّ الله لفسدتا » (سورة ٢١ آية ٢٢) وهذا الكلام موجز منبّه على الحجة بأنه واحد لا شريك له. وكلام المتكلمين في الحجاج في التوحيد بالتمانع والتغالب فإنما مرجعه إلى هذه الآية. وقوله عز وجل: «ما اتخذ الله من ولد وما كان معه من إله، إذاً لذهب كل الله بما خلق، ولعلا بعضهم على بعض » (سورة ٢٣: ٩١) إلى قوله عز وجل: «أم جعلوا لله شركاء خَلقه فتشابه الخلق عليهم » (سورة ١٦: ١٦). وكلام المتكلمين في الحجاج في توحيد الله إنما

الشارة إلى الآيتين (سورة ٦: ٧٦ ــ ٧٧): «قال هذا ربي فلما أفل قال لا أحب الآفلين، فلما رأى القمر
 بازغا قال: هذا ربي! فلما أفل قال: لئن لم يهدني ربي لأكونن من القوم الضالين ».

مرجعه إلى هذه الآيات التي ذكرناها، وكذلك سائر الكلام في تفصيل فروع التوحيد والعدل إنما هو مأخوذ من القرآن.

فكذلك الكلام في جواز البعث واستحالته الذي قد اختلف عقلاء الع 6ب ومَنْ قبلهم مِنْ غيرهم فيه حتى تعجبوا من جواز ذلك فقالوا: « أإذا متنا وكُنّا تراباً ذلك رَجْع بعيد » (سورة ته. ٥٠ تا) وقولهم: « هيهات هيهات لما توعدون » (سورة ٢٣: ٣٦)، وقولهم: « مَنْ يحيي العظام وهي رميم » (٣٦: ٧٨) وقوله تعالى: « أيعدكم أنكم إذا متم وكُنتم تراباً وعظاماً أنّك مُذْرَجون » (٣٦: ٥٥) \_ وفي نحو هذا الكلام منهم إنما ورد بالحجاج في جواز البعث بعد الموت في القرآن تأكيداً لجواز ذلك في العقول. وعلّم نبيه \_ صلى الله عليه وآله وسلم! \_ ولقّنه الحجاج عليهم في إنكارهم البعث من وجهين على طائفتيْن منهم: طائفة أقررت بالخلّق الأول وأنكرت الثاني، وطائفة جحدت ذلك بقدَم العالم:

فاحتج على المقر منهما بالخلق الأول بقوله: «قل يحييها الذي أنشاها أول مرة » (٣٦: ٧٧) وبقوله: «وهو الذي يبدأ الخلق ثم يعيده وهو أهون عليه » (٣٠: ٧٧) وبقوله: «كما بدأكم تعودون » (٧: ٢٨). فنبههم بهذه الآيات على أن من قدر أن يفعل فعلاً على غير مثال سابق فهو أقْدر أن يفعل فعلاً مُحدثاً، فهو أهون عليه فيما بينكم وتعارفكم؛ وأما الباري حل ثناؤه وتقدست أسماؤه عليس خلق شيء بأهون عليه من الآخر. وقد قيل إن الهاء في «عليه » إنما هي كناية للخلق بقدرته. إن البعث والإعادة أهون على أحدكم وأخف عليه من البتداء خلقه، لأن ابتداء خلقه إنما يكون بالولادة والتربية وقطع السرة والقماط وخروج الأسنان وغير ذلك من الآيات الموجعة المؤلمة؛ وإعادته إنما تكون دفعة واحدة ليس فيها من اندلك شيء. فهي أهون عليه من ابتدائه. فهذا ما احتج به على الطائفة المقرة بالخلق.

وأما الطائفة التي أنكرت الخلق الأول والثاني، وقالت بقدم العالم فإنما دخلت عليهم شبهة بأن قالوا: وجدنا الحياة رطبة حارة والموت بارداً يابساً وهو من طبع التراب، فكيف يجوز أن يجمع بين الحياة والتراب والعظام النخرة فيصير خَلْقاً سوياً، والضدان لا يجتمعان؟! فأنكروا البعث من هذه الجهة.

ولعمري إن الضدين لا يجتمعان في محلّ واحد ولا في جهة واحدة، ولا في الموجود في المحلّ، ولكنه يصحّ وجودهما في محلّين على سبيل المجاورة. فاحتج الله تعالى عليهم بأن قال: « الذي جعل لكم من الشجر الأخضر ناراً فإذا أنتم منه توقدون » (٣٦: ٨٠) فردهم الله عز وجل في ذلك إلى ما يعرفونه ويشاهدونه من خروج النار على حرّها ويبسها من الشجر الأخضر على بردها ورطوبتها. فجعل جواز النشأة الأولى دليلاً على جواز النشأة الأخرة لأنها دليل على جواز مجاورة الحياة التراب والعظام النخرة فجعلها خلقاً سوياً وقال: « كما بدأنا أول خلق نعيده » (٢١: ١٠٤).

وأما ما يتكلم به المتكلمون من أن للحوادث أو لا وردُهم على الدهرية [ القائلين ] إنه لا حركة إلا وقبلها حركة، ولا يوم إلا وقبله يوم؛ والكلام على من قال: ما من جزء إلا وله نصف، لا إلى غاية، فقد وجدنا أصل ذلك في سنة رسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلم! \_ « لا عدوى و لا طيرة »، فقال إعرابي: « فما بال الإبل كأنها الظباء تدخلُ في الإبل الجرباء فتجرب؟ » فقال النبي صلى الله عليه وآله وسلم \_: « فمن أعدى الأول؟ » فسكت الأعرابي لما أفهمه بالحجة المعقولة. وكذلك نقول لمن زعم أنه لا حركة إلا وقبلها حركة: لو كان الأمر

١ أورد هذه الحجة أبو يوسف يعقوب الكندي، راجع رسائله، ج ١، ص ٣٧٤ القاهرة سنة ١٩٥٠.

هكذا لم تحدث منها واحدة، لأن ما لا نهاية له لا حدَث له.

وكذلك لما قال الرجل: «يا نبيّ الله! إن امرأتي ولدت غلاماً أسود » وعرض بنفسه فقال النبي \_ صلى الله عليه وآلة وسلم \_ : « هل لك من إبل ؟ » فقال: « نعم! » قال: « فما ألوانها؟ » قال: « حُمْر ». فقال له رسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلم: « هل منها من أورق ! » قال: « نعم إن فيها أورق ». قال: « فأنّى ذلك؟ » قال: « لعل عرقاً نزعه ! » فقال النبي صلى الله عليه وآله وسلم: « ولعل ولدك نزعه عرق ». فهذا ما علم الله نبيه من فقال النبي عليه ونظيره؛ وهو أصل لنا في سائر ما نحكم به من الشبيه والنظير. وبذلك نحتج على من قال: « إن الله \_ تعالى وتقدس \_ يشبه المخلوقات، وهو جسم » \_ بأن نقول له: لو كان يشبه شيئاً من الأشياء لكان لا يخلو من أن يكون يشبهه من كل جهاته، أو يشبهه من بعض جهاته. فإن كان يشبهه من كل جهاته وجب أن يكون محدّثاً من كل جهاته. فإن كان يشبهه من بعض جهاته أن يكون محدثاً مثله من حيث أشبهه، لأن كل مشتبهين حكمهما واحد يشبهه من بعض جهاته أن يكون المحدّث قديماً والقديم محدّثاً. وقد قال تعالى وتقدس: فيما الشتبها فيه. ويستحيل أن يكون المحدّث قديماً والقديم محدّثاً. وقد قال تعالى وتقدس: « ولم يكن له كفؤاً أحد » (١١٢ ٤).

وأما الأصل بأن للجسم نهاية، وأن الجزء لا ينقسم، فقوله عز وجل اسمه: «وكل شيء أحصيناه في إمام مبين » (٣٦: ١٢). ومحال احصاء ما لا نهاية له، ومحال أن يكون الشيء الواحد ينقسم [ إلى غير نهاية ]، لأن هذا يوجب أن يكونا شيئين، وقد اخبر أن العدد وقع عليهما.

وأما الأصل في أن المحدث يجب أن يتأتى له الفعل نحو قصده واختياره،

ا الأورق: الذي لونه لون الرماد، الرماد.

٢ نزع الولد أباه، وإلى أبيه: أشبهه.

وتنتفي عنه كراهيته، فقوله تعالى: « أفرأيتم ما تمنون؟ أأنتم تخلقونه أم نحن الخالقون؟ » (٥٦) فلم يستطيعوا أن يقولوا بحجة أنهم يخلقون مع تمنيهم الولد فلا يكون مع كراهيته له. فنبههم أن الخالق هو من تتأتى منه المخلوقات على قصده.

\* \* \*

وأما أصلنا في المناقضة على الخصم في النظر فمأخوذ من سنة سيدنا محمد صلى الله عليه وآلة وسلم. وذلك تعليم الله عز وجل إياه حين لقي الحبر السمين فقال له: « نشدتك بالله! هل تجد فيما أنزل الله تعالى من التوراة أن الله تعالى يبغض الحبر السمين؟ » فغضب الحبر حين عيره بذلك، فقال: « ما أنزل الله على بشر من شيء » (٦: ٩١) فقال الله تعالى: « قُلٌ مَنْ أنزل الكتاب الذي جاء به موسى نوراً » الآية (٦: ٩١). فناقضه عن قرب، لأن التوراة شيء، وموسى بشر، وقد كان الحبر مقراً بأن الله تعالى أنزل التوراة على موسى. وكذلك ناقض الذين زعموا أن الله تعالى عهد إليهم أن لا يؤمنوا لرسول حتى ياتيهم بقربان تأكله النار، فقال تعالى: « قُلْ قَدْ جَاءكُمْ رُسُلٌ مِّن قَبْلي بِالْبيِّنَاتِ وَبِالَّذِي قُلْتُمْ، فَلمَ قَتَانُتُمُ وهُمْ إِن كُنتُمُ صادقينَ » (٣: ١٨٣) فناقضهم بذلك وحاجهم.

وأما أصلنا في استدراكنا مغالطة الخصوم فمأخوذ من قوله تعالى: « إنكم وما تعبدون من دون الله حَصنبُ جهنم أنتم لها واردون » إلى قوله «... لا يسمعون » (٢١: ٩٨ \_ ... ١) فإنها لما نزلت هذه الآية بلغ ذلك عبد الله بن الزبعرى جدلاً خصماً. فقال: « خصمت محمداً ورب الكعبة ». فجاء إلى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم \_ فقال: « يا محمد! ألست تزعم أن عيسى وعزيراً والملائكة عُبدوا؟ » فسكت النبي \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ لا سكوت عيّ و لا منقطع [ بل ]

تعجباً من جهله، لأنه ليس في الآية ما يوجب دخول عيسى وعزير والملائكة فيها لأنه قال: « وما تعبدون » ولم يقل: « وكل ما تعبدون من دون الله ». وإنما أراد ابن الزبعرى مغالطة النبي \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ ليوهم قومه أنه قد حاجّه. فأنزل الله عز وجل: « إن الذين سبقت لهم منّا الحُسْنى » (٢١: ١٠١) يعني من المعبودين « أولئك عنها مُبعدون ». فقرأ النبي \_ صلى الله عليه وآله وسلم ذلك، فضجوا عند ذلك لئلا يتبين انقطاعهم وغلطهم فقالوا: « آلهتنا خير ً أم هو ؟ » يعنون عيسى ؛ فأنزل الله تعالى: « ولمّا ضرب ابن مريم مـثلاً إذا قومك منه يصدّون » إلى قوله: « خصمون » (٤٣: ٥٧ \_ ٥٨).

وكل ما ذكرناه من الآي أو لم نذكره أصلٌ وحجة لنا في الكلم فيما نذكره من تقصيل، وإن لم تكن مسألة معيّنة في الكتاب والسُّنة، لأن ما حدث تعيينه من المسائل العقليات في أيام النبي ـ صلى الله عليه وآله وسلم \_ والصحابة قد تكلموا فيه على نحو ما ذكرناه.

\* \* \*

والجواب الثالث أن هذه المسائل التي سألوا عنها قد علمها رسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ ولم يجهل منها شيئاً مفصلاً غير أنها لم تحدث في أيامه معينة فيتكلم فيها أو لا يتكلم فيها، وإنْ كانت أصولها موجودة في القرآن والسُنة. وما حدث من شيء فيما له تعلق بالدين من جهة الشريعة فقد تكلموا فيه وبحثوا عنه وناظروا فيه وجادلوا وحاجُوا كمسائل العَول والجدّات من مسائل الفرائض وغير ذلك من الأحكام،

ا العول عند أهل الفرائض (التركات): نقيض الرد، وهو أن ترتفع السهام وتزيد، فتعول المسئلة إلى سهام الفريضة فيدخل النقصان على أهلها بقدر حصصهم، كأنها مالت عليهم فنقصتهم. وتقول: عالت الفريضة، أي ارتفع حسابها وزادت سهامها فنقصت الانصباء وتقول: عُلْتُ الفريضة: أي زدتها: يتعدى ولا يتعدى.

وكالحرام والبائن والبتّة و « حبلك على غاربك »، وكالمسائل في الحدود والطلاق مما يكتر ذكرها مما قد حدثت في أيامهم ولم يجيء في كل واحدة منها نصّ عن النبي \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ لأنه لو نصّ على جميع ذلك ما اختلفوا فيه وما بقي الخلاف إلى الآن.

وهذه المسائل، وإن لم يكن في كل واحدة منها نص عن رسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ فانهم ردّوها وقاسوها على ما فيه نص من كتاب الله تعالى والسنة واجتهادهم، فهذه أحكام حوادث الفروع، ردّوها إلى أحكام الشريعة التي هي فروع لا تستدرك أحكامها إلا من جهة السمع والرسل. \_ فأما الحوادث التي تحدث في الأصول في تعيين مسائل فينبغي لكل عاقل مُسلم أن يردّ حكمها إلى جملة الأصول المتنق عليها بالعقل والحس والبديهة وغير ذلك، لأن حكم مسائل الشرع، التي طريقها السمع، أن تكون مردودة إلى أصول الشرع التي طريقها السمع؛ وحكم مسائل العقليات والمحسوسات أن يردّ كل شيء من ذلك إلى بابه، ولا تخلط العقليات بالسمعيات، ولا السمعيات بالعقليات. فلو حدث في أيام النبي \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ الكلامُ في خلق القرآن وفي الجزء والطفرة بهذه الألفاظ لتكلم فيه وبيّنه، كما بيّن سائر ما حدث في أيامه من تعيين المسائل، وتكلم فيها.

ثم يقال (لهم): النبي صلى الله عليه وآله وسلم \_ لم يصح عنه حديث في أن القرآن غير مخلوق، أو هو مخلوق. فلم قلتم أنه غير مخلوق؟ فإن قالوا: قاله بعض الصحابة وبعض التابعين \_ قيل لهم: يلزم الصحابي والتابعي مثل ما يلزمكم من أن يكون مبتدعاً ضالاً إذ قال ما لم يقله الرسول \_ صلى الله عليه وآله وسلم.

١ في النص المطبوع: حوادث تحدث..

فإنْ قال قائل: فأنا أتوقف في ذلك فلا أقول مخلوق، ولا غير مخلوق \_ قيل له: فأنت في توقفك في ذلك مبتدع ضال، لأن النبي صلى الله عليه وآله وسلم \_ لم يقل: « إن حدثت هذه الحادثة بعدي توقفوا فيها ولا تقولوا فيها شيئاً »، ولا قال: « ضلّلوا وكفروا من قال بخلقه أو من قال بنفي خلقه ».

وخبرونا: لو قال قائل: إن علم الله مخلوق: أكنتم تتوقفون فيه، أم لا؟ فإن قالوا: «لا» قيل لهم: لم يقل النبي \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ ولا أصحابه في ذلك شيئاً. وكذلك لو قال قائل: هذا ربكم شبعان أو ريان أو مكتس أو عريان أو مقرور أو صفراوي أو مرطوب أو جسم أو عرض أو يشمّ الريح أو لا يشمها، أو هل له أنف وقلب وكبد وطحال، وهل يحبح في كل سنة، وهل يركب الخيل، أو لا يركبها، وهل يغتمّ أم لا، ونحو ذلك من المسائل \_ لكان ينبغي أن تسكت عنه لأن رسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ لم يتكلم في شيء من ذلك ولا أصحابه. أو كنت لا تسكت، فكنت تبين بكلامك أن شيئاً من ذلك لا يجوز على الله عز وجل وتقدس كذا وكذا، بحجة كذا وكذا.

فإن قال قائل: أسكت عنه ولا أجيبه بشيء، أو أهجره، أو أقوم عنه، أو لا اسلم عليه أو لا أعوده إذا مرض، أو لا أشهد جنازته إذا مات \_ قيل له: فيلزمك أن تكون في جميع هذه الصيغ التي ذكرتها مبتدعاً ضالاً، لأن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم \_ لم يقل: « من سأل عن شيء من ذلك فاسكتوا عنه »، ولا قال: « لا تسلموا عليه »، ولا: « قوموا عنه » ولا قال شيئاً من ذلك. فأنتم مبتدعة إذا فعلتم ذلك.

[ ويقال لهم: ]: ولم لم تسكتوا عمن قال بخلق القرآن؟ ولم كفّرتموه

ولم يرد عن النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ حديث صحيح في نفي خَلْقه وتكفير من قال بخلقه ؟ فإن قالوا: لأن أحمد بن حنبل \_ رضي الله عنه \_ قال بنفي خلقه وتكفير من قال بخلقه، \_ قيل لهم: ولم لم يسكت أحمد عن ذلك، بل تكلم فيه؟ فإن قالوا: لأن عباس العنبري ووكيعاً وعبد الرحمن بن مهدي وفلاناً وفلاناً قالوا إنه غير مخلوق ومن قال بأنه مخلوق فهو كافر \_ قيل لهم: ولم لم يسكت أولئك عما سكت عنه (النبي) صلى الله عليه وآله وسلم؟ فإن قالوا: لأن عمرو بن دينار وسفيان بن عيينة وجعفر بن محمد \_ رضي الله عنهم، وفلاناً وفلاناً قالوا: ليس بخالق ولا مخلوق \_ قيل لهم: ولم لم يسكت أولئك عن هذه المقالة ولم يقلها رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم؟!

فإن أحالوا ذلك على الصحابة أو جماعة منهم، كان ذلك مكابرةً. فإنه يقال لهم: فلم لم يسكتوا عن ذلك، ولم يتكلم في النبي \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ ولا قال: « كفروا قائله »؟ وإنْ قالوا: لا بد للعلماء من الكلام في الحادثة ليعلم الجاهل حُكْمَها \_ قيل لهم: هذا الذي أردناه منكم. فلم منعتم الكلام؟ فأنتم إن شئتم تكلمتم، حتى إذا انقطعتم قلتم نهينا عن الكلام؟ وإن شئتم قلدتم من كان قبلكم بلا حجة و لا بيان. وهذه شهوة وتحكم.

ثم يقال لهم: فالنبي \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ لم يتكلم في النذور والوصايا ولا في العتق، ولا في حساب المناسخات، ولا صنف فيها كتاباً كما صنفه مالك والشوري والشافعي وأبو حنيفة، فليزمكم أن يكونوا مبتدعة ضُلالاً، إذ فعلوا ما لم يفعله النبي \_ صلى الله عليه وآله عليه وآله وسلم. وقالوا بتكفير القائلين بخَلْق القرآن ولم يقله النبي \_ صلى الله عليه وآله وسلم.

وفيما ذكرنا كفاية لكل عاقل غير معاند سلا ». \* \*

وقد أوردنا هذه الرسالة بتمامها لأنها أول رسالة وصلتنا في هـذا الموضوع، ولأن مؤلفها هو أبو الحسن الأشعري، وهو مَنْ هو في عمق إدراكه وسعة فهمه وجَودة تحصيله لمسائل الكلام. ولا محل للتشكيك في صحة نسبتها إليه، فليس ثم دليل على ذلك، فضلاً عن أن المذهب الوارد فيها واردٌ في كتاب « اللمع » للأشعري، ولا داعي للقول بأنها من تصنيف أشعري متأخر للم

والأشعري، والأشاعرة بعامة، يرون أن النظر في معرفة الله واجب شرعاً. وقد بين مذهب الأشاعرة في ذلك الدّواني في شرحه على « العقائد العضدية » فقال: « ويمكن إثبات على مذهب الأشاعرة بأن عبادة الله تعالى واجبة بالإجماع. ولا تتصور العبادة بدون معرفة المعبود. فمعرفة الله تعالى مقدمة الواجب المطلق، فتكون واجبة. ولما توقفت على النظر يكون النظر أيضاً واجباً. فإن قلت: قد ذهب بعض الأئمة كالإمام الغزالي والإمام الرازي في بعض تصانيفه على أن وجود الواجب بديهي فلا يحتاج إلى النظر قلت: دعوى بداهت بالنسبة إلى جميع الأشخاص في محل المنع. ولئن سُلم فالنظر في سائر صفاته من العلم والقدرة والإرادة وغيرها يكون واجباً، فإنها ليست بديهية بلا ريب. ولعل الحق أن النظر إنما يجب على كل واحد من المكافين فيما ليس بديهياً بالنسبة إليه.

١ طبعة مكارثي ص ٨٧ \_ ٩٧. بيروت ١٩٥٣ بذيل «كتاب اللمع في الرد على أهل الزيغ والبدع » تأليف الشيخ الإمام أبي الحسن على بن إسماعيل الأشعري.

٢ راجع ما يقوله مكارثي في مقدمة نشرته وترجمته، ص XXVI

٣ شرح الجلال الدواني على العقائد العضدية (وبهامشه حاشية السيالكوتي ومحمد عبده)، ص ٦٨. القاهرة سنة ١٣٢٢، المطبعة الخبربة.

فمن يكون مستغنياً بفطرته عن النظر في بعض صفات الله تعالى لا يجب عليه النظر فيه. نعم، يجب على الكفاية تفصيل الدلائل بحيث يتمكن معه من إزالة الشُّبَه وإلـزام المعانـدين وإرشاد المسترشدين.

وقد عقد إمام الحرمين الجويني (٤١٩ ــ ٤٧٨ هـ) في كتابه « الشامل فصلاً لبيان أن النظر والاستدلال واجبان، قال:

« إن قال قائل: فما الدليل على وجوب النظر من جهة الشرع؟

قلنا: الدليل عليه إجماع المسلمين على وجوب معرفة الله تعالى، مع اتفاقهم على أنها من أعظم القُرب وأعلى موجبات الثواب... فإذا ثبت الاجماع فيما قلناه، وثبت بدلالات العقول أن العلوم المكتسبة يتوقف حصولها على النظر الصحيح، وما ثبت وجوبه قطعاً فمن ضرورة ثبوت وجوب وجوبه وجوب ما لا يتوصل إليه إلا به الله ».

ا « الشامل في أصول الدين »، ج ١، ص ٣٠ \_ ٣١. القاهرة سنة ١٩٦٠ \_ ١٩٦١. وهي نشرة في غايــة الرداءة!

#### أسباب تسميته بعلم « الكلام »

جمع صاحب « شرح العقائد النسفية » أسباب تسمية علم الكلام بهذا الاسم فقال ':

« اعلم أن الأحكام منها ما يتعلق بكيفية العمل، وتسمى فرعية وعملية؛ ومنها ما يتعلق بالاعتقاد، وتسمى أصلية واعتقادية والعلم المتعلق بالأولى يسمى علم الشرائع والأحكام لما أنها لا تستفاد إلا من جهة الشرع ولا يسبق الفهم عند إطلاق الأحكام إلا إليها. وبالثانية: علم التوحيد والصفات، لما أن ذلك أشهر مباحثه وأشرف مقاصده.

وقد كانت الأوائل من الصحابة والتابعين \_ رضوان الله عليهم أجمعين \_ لصفاء عقائدهم ببركة صحبة النبي صلى الله عليه وسلم، وقرب العهد بزمانه، ولقلة الوقائع والاختلافات، وتمكنهم من المراجعة إلى الثقات \_ مستغنين عن تدوين العلمين وترتيبهما أبوابا وفصو لا، وتقرير مقاصدهما فروعاً وأصو لاً؛ إلى أن حدثت الفتن بين المسلمين، وغلب البغي على أئمة الدين، وظهر اختلاف الآراء، والميل إلى البدع والأهواء، وكثرت

۱ «شرح العقائد » مع عدة حواش، ص ٥ ــ ٧. طبع حجر سنة ١٣٠٤ ه.

الفتاوى والواقعات، والرجوع إلى العلماء في المهمات. فاشتغلوا بالنظر والاستدلال، والاجتهاد والاستنباط، وتمهيد القواعد والأصول، وترتيب الأبواب والفصول، وتكثير المسائل بأدلّتها، وإيراد الشُّبَه بأجوبتها وتعيين الأوضاع والاصطلاحات، وتبيين المذاهب والاختلافات.

وسمّوا ما يفيد معرفة الأحكام العملية عن أدلتها التفصيلية بـ « الفقه »؛ ومعرفة أصول الأدلة إجمالاً في إفادتها الأحكام بـ « أصول الفقه »، ومعرفة العقائد عن أدلّتها بـ « الكلام »:

- ١ \_ لأن عنوان مباحثه كان قولهم: الكلام في كذا، وكذا.
- ٢ \_\_ و لأن مسألة الكلام كانت أشهر مباحثه وأكثره نزاعاً وجدالاً، حتى إن بعض المتخلبة قتل كثيراً من أهل الحق لعدم قولهم بخلق القرآن.
- ٣ ــ ولأنه يورث قدرة على الكلام في تحقيق الشرعيات وإلزام الخصوم، كــالمنطق
   الفلسفة.
- ٤ ــ و لأنه أول ما يجب من العلوم التي تُعلم وتُتَعلَّم بالكلام، فأطلق عليه هــذا الاســم لذلك، ثم خُص به ولم يُطلق على غيره تمييزاً له.
- ولأنه إنما يتحقق بالمباحثة وإدارة الكلام بين الجانبين، وغيره قد يتحقق بالتأمل ومطالعة الكتب.
- ٦ \_ و لأنه أكثر العلوم خلافاً ونزاعاً فيشتد افتقاره إلى الكلام مع المخالفين والرد عليهم.
- ٧ ــ و لأنه لقوة أدلته صار كأنه هو الكلام دون ما عداه من العلوم، كما يقال للأقــوى
   من الكلامين: هذا هو الكلام.
- ٨ ــ و لأنه لابتنائه على الأدلة القطعية المؤيد أكثرها بالأدلة السمعية، أشــد العلـوم تأثيراً في القلب وتغلغلاً فيه، فسُمّى بالكلام المشتق من الكَلْم وهو الجَرح.

فأي هذه الاعتبارات الثمانية هو الأرجح؟

قبل أن ندلي برأي نشير إلى اعتبار تاسع ذهب إليه أستاذنا الشيخ مصطفى عبد الرازق في كتابه « تمهيد لتاريخ الفلسفة الإسلامية أ ». فهو يرى أن البحث في الشئون الاعتقادية سمى كلاماً وسمى أهله متكلمين لأحد وجهين:

الأول: ما روي عن مالك (المتوفى سنة ١٧٩ هـ - ٧٩٥ م) أنه قال: إياكم والبدع. قيل: يا أبا عبد الله، وما البدع؟ قال: أهل البدع الذين يتكلمون في أسماء الله وصفاته وكلامه وعلمه وقدرته، ولا يسكتون عما سكت عنه الصحابة والتابعون لهم باحسان ». وما روي عن أبي حنيفة (المتوفى سنة ١٥٠ هـ) من أنه قال: « لعن الله عمرو بن عبيد فإنه فيت للناس الطريق إلى الكلام فيما لا يعنيهم من الكلام ».

« فالكلام \_ هكذا يقول الشيخ مصطفى \_ ضد السكوت، والمتكلمون كانوا يقولون حيث ينبغي الصمت اقتداءً بالصحابة والتابعين الذين سكتوا عن المسائل الاعتقادية لا يخوضون فيها » (ص ٢٦٧).

والثاني: مأخوذ أيضاً من قول منسوب إلى مالك بن أنس، ذكره ابن عبد البر" (المتوفى سنة ٤٦٣ هـ ٧٠٠٠ م) في كتاب «مختصر جامع بيان العلم وفضله »: «كان بن أنس يقول: الكلام في الدين أكرهه. ولم يزل أهل بلدنا \_ [ يقصد المدينة المنورة ] \_ يكرهونه وينهون عنه، نحو الكلام في رأي جهم والقدر وما أشبه ذلك، ولا أُحِبُ الكلام إلا فيما تحته عمل. »

« والكلام على هذا مقابل الفعل، كما يقال: فلان قوّال، لا فعّال. والمتكلمون قومٌ يقولون في أمور ليس تحتها عمل. فكلامهم نظري لفظي لا يتعلق به فعل، بخلف الفقهاء الباحثين في الأحكام الشرعية العملية.

١ القاهرة، الطبعة الأولى سنة ١٩٤٤. الطبعة الثالثة سنة ١٩٦٦. ص ١٥٥.

وعلم الكلام علم يبحث فيما يتصل بالعقائد التي هي شئون غير عملية. وردُّ تسمية هذا العلم بالكلام إلى أحد هذين الوجهين أرجح عندي لمناسبته للواقع: من سبق هذه التسمية للتدوين. أما سائر الوجوه فتجعل التسمية لاحقة لظهور العلوم وتدوينها » (ص ٢٦٨).

وهذا الرأي يصح لو أننا استطعنا أن نتبع أول ظهور اللفظ: « كلام » للدلالــة علــى البحث النظري في العقائد الدينية، و « متكلم » للدلالة على من يتولى النظر في العقائد الدينية. ولكنه يفترض هذا افتراضاً دون أن يسوق عليه أي دليل. بل الواقع ينقضه:

ذلك أن لواصل بن عطاء كتباً في علم الكلام ذكرتها المصادر المختلفة ، وهو قد توفي في سنة ١٣١ ه (٧٤٨ – ٧٤٩ م) وولادته في سنة ٨٠ ه (١٩٩ م)، فهل لقب بلقب متكلم هو أو زميله عمرو بن عبيد (المتوفى سنة ١٤٢ هـ – ٧٥٧ – ٦٠ م)، وهل عُدت أبحاث كليهما في العقائد «كلاماً »؟ سيكون معنى هذا أن إطلاق اصطلاح «كلام» و «متكلم » قد ظهر قبل بداية القرن الثاني للهجرة (الثامن الميلادي) إن صح ما افترضه الشيخ مصطفى من ان استعمالهما كان قبل تدوين العلوم. وهذا أمر لم يثبت.

ا ذكر له المقريزي أسماء كتبه التالية: « كتاب المنزلة بين المنزلتين »، « كتاب الفتيا »، « كتاب التوحيد » (« الخطط » للمقريزي)، وذكر له المرتضى في « المنية والأمل » (ص ٣٥) اسم « كتاب الألف مسالة في الرد على المانوية »، وذكر له ابن النديم أسماء الكتب التالية: « أصناف المرجئة »، « كتاب التوبة »، كتاب « المنزلة بين المنزلتين »، كتاب « معاني القرآن »، كتاب « الخطب في التوحيد والعدل »، « كتاب ما جرى بينه وبين عمرو بن عبيد »، كتاب « السبيل إلى معرفة الحق »، « كتاب في الدعوة »، « كتاب طبقات أهل العلم والجهل » (« الفهرست »، ص ٢٥١ طبع مصر بغير تاريخ).

فإذا تأملنا الاعتبارات الثمانية الأخرى وجدنا أن الاعتبار الثاني هو أوجهها جميعاً، وهو أنه سمي علم الكلام « لأن مسألة الكلام كانت أشهر مباحثه وأكثر نزاعاً وجدالاً، حتى إن بعض المتغلبة قتل كثيراً من أهل الحق لعدم قولهم بخلق القرآن ».

والواقع أننا لا نكاد نعثر على استعمال « الكلم » بالمعنى الاصطلاحي ولقب « المتكلمين » قبل كتب الجاحظ المتوفى سنة ٢٥٥ ه. وقد عاش في معمعان معركة خلق القرآن. فلهذا نرى أن استعمال هذين الاصطلاحين إنما يرجع إلى النصف الأول من القرن الثالث للهجرة. ولا نجد في كتب الشافعي (المتوفى سنة ٢٠٤ هـ) استعمال هذين الاصطلاحين؛ مما يجعل وفاته حداً أول لاستعمال اللفظ. ولا بد أن مسألة خلق القرآن وموقف المعتزلة منها ومعاضدة المأمون ثم المعتصم والواثق لهم في ذلك الموقف، ضد موقف ابن حنبل وما أدى إليه ذلك من اضطهاد وتعذيب وتنكيل بمن لا يقول بأن القرآن مخلوق، هو الذي جعل من الضروري إيجاد تسمية لهذا اللون من البحث ولمن يخوضون فيه.

أما سائر الاعتبارات التي ذُكرت فهي مماحكات لفظية، و لا معنى لها.

#### الفرق الإسلامية

الفرق الإسلامية لا تدخل تحت حصر. والمؤلفون الإسلاميون المتقدمون الذين كتبوا عن الفرق، وبخاصة من هم من أهل السنة، أرادوا أن يحصروها استناداً إلى حديث موضوع يُروى عن أبي هريرة، ومفاده أن النبي قال: « افترقت اليهود على إحدى وسبعين فرقة، وافترقت اليهود على إحدى وسبعين فرقة »؛ وشمّ وافترقت النصارى على اثنتين وسبعين فرقة، وتفترق أمتي على ثلاث وسبعين فرقة »؛ وشمّ رواية أخرى يظهر فيها الداعي إلى وضع الحديث، وتروى عن عبد الله بن عمرو بن العاص (المتوفى سنة ٦٥ هـ)، أن النبي قال: « ليأتين على أمتي ما أتى على بني إسرائيل: تفرق بنو إسرائيل على اثنتين وسبعين ملة، وستفترق أمتي على ثلاث وسبعين ملة، تزيد عليهم ملة، والمناز إلا ملة واحدة. قالوا: يا رسول الله: وما الملة التي تنقلب؟ قال: ما أنا عليه وأصحابى ».

ولهذا الحديث \_ بصوره المختلفة \_ أسانيد كثيرة، استوفاها الحافظ الزيلعي في تخريج أحاديث « الكشاف »، وتعدُّد رواته عن النبي: كأنس بن مالك، وأبي هريرة، وأبي الدرداء، وجابر، وأبي سعيد الخدري، وأبيّ بن كعب، وعبد الله بن عمرو بن العاص، وأبي

أمامة، وواثلة بن الأسقع، الخ.

ومع ذلك فلا يمكن أن يكون الحديث صحيحاً للأسباب التالية:

أو لاً: إن ذكر هذه الأعداد المحددة المتوالية: ٧١، ٧٢، ٣٧ \_ أمر مفتعلٌ لا يمكن تصديقه، فضلاً عن أن يصدر مثله عن النبي.

ثانياً: إنه ليس في وسع النبي أن يتنبأ مقدماً بعدد الفرق التي سيفترق إليها المسلمون.

ثالثاً: لا نجد لهذا الحديث ذكراً فيما ورد لنا من مؤلفات من القرن الثاني، بل ولا الثالث الهجري، ولو كان صحيحاً لورد في عهد متقدم.

ورابعاً: أعطت كل فرقة لختام الحديث الرواية التي تناسبها: فأهل السنة جعلوا الفرقــة الناجية هي أهل السنة، والمعتزلة جعلوها فرقة المعتزلة، وهكذا.

وقد ظهر التعسف البالغ لدى مؤرخي الفرق في وضعهم فروقاً وأصنافاً داخل التيارات الرئيسية حتى يستطيعوا الوصول إلى ٧٣؛ وفاتهم أن افتراق المسلمين لم ينته عند عصرهم، وأنه لا بد ستتشأ فرق جديدة باستمرار، مما يجعل حصرهم هذا خطأً تماماً، إذ لا يحسب حساباً لما سينشأ بعد ذلك من فرق إسلامية جديدة.

\* \* \*

ونحن لغرض الدراسة سنحصر التيارات الأساسية في العقائد الإسلامية في المذاهب التالية:

أ\_ المعتزلة.
 ب\_ الأشاعرة.
 ه\_ المرجئة.
 ح\_ الشبعة.
 و\_ الباطنية.

ويندر ج تحت كل واحدة من هذه فرق فرعية عديدة تتميّز بفروق دقيقة عن المذهب العام الذي تتدرج تحته.

وسنفرد لكل منها قسماً برأسه.

# المعتزلة

## [Blank Page]

## اسم « المعتزلة »

بعد البحث الشامل المستقصي الذي كتبه نلّينو عن « أصل اسم المعتزلة » وترجمناه في كتابنا « التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية » (ص ١٧٣ ـ ٢١٧)، لا نرانا بحاجة إلى إعادة البحث في هذا الموضوع، لأنه لم توجد وثائق جديدة تغيّر في النتائج التي وصل إليها. لهذا نجتزئ هنا بإيراد النتائج التي انتهى إليها، وهي:

ا \_ أن اسم المعتزلة ليس مأخوذاً عن فكرة الانفصال عن مذهب أهال السنة والجماعة؛ وبالتالي لم يكن من وضع أهل السنة بقصد الذم أو السخرية من المعتزلة بوصفهم خارجين على مذهب الجماعة الإسلامية ومنشقين عنها. « وإنما اختار المعتزلة الأولون هذا الاسم، أو على الأقل تقبلوه بمعنى « المحايدين » أو « النين لا ينصرون أحد الفريقين المتنازعين (أهل السنة، والخوارج) على الآخر في المسألة السياسية الدينية الخطيرة، مسألة « الفاسق » ما حكمه: هل هو كافر مخلّد في النار كما يقول الخوارج، أو هو مؤمن يعاقب على الكبيرة بقدرها، أو هو في منزلة بين المنزلتين وهو ما سيقول به المعتزلة؟

٢ ــ وكانت هذه المسألة من المسائل الخطيرة في الثلــث الأول مــن القــرن الثــاني
 للهجرة بسبب المنازعات السياسية والحروب الأهلية التي بدأت مع

الصراع بين عليّ ومعاوية على الخلافة، « فمن الطبيعي أن يكون اسم المعتزلة قد أُخذ عن لغة السياسة في ذلك العصر. فكان المعتزلة الجُدُد المتكلمون في الأصل استمراراً، في ميدان الفكر والنظر، للمعتزلة السياسيين أو العمليين »، وهم الذين وقفوا موقف الحياد في النزاع بين أنصار على ومعاوية ثم بين أنصار ذرية على والخلفاء الأمويين من بعد.

" — « وكانت الجماعة الأولى من المعتزلة المتكلمين تشمل على وجه الاحتمال أشخاصاً اختلفت آراءهم حول بعض المسائل الدينية الأخرى، حتى إنه في القرن الأول وأوائل القرن الثاني كانت بعض المسائل الدينية (مثلُ الجبر والاختيار) غير واضحة المعالم والحدود، ولم يكن من المستطاع القطعُ بأيّ الآراء المتعارضة يجب اعتباره من أقوال أهل السُنة أو أقوال غيرهم. فلم يكن الاجماع قد تم بعدُ في هذا الباب بطريقة قطعية.

٤ — « فكان اسم المعتزلة المتكامين في الأصل يشير إذاً إلى النقطة الوحيدة المميّزة لمذهبهم عن مذهب أهل السُنّة والجماعة. وهذه النقطة قد فقدت أهميتها من بعد انقضاء الحروب الأهلية بالنسبة لمسائل الخلاف الدينية الأخرى، التي رسخت شيئاً فشيئاً، وطغت على تلك النقطة من جرّاء ردّ الفعل المتزايد ضد ثبات مذهب أهل السَّنة ورسوخه (القدرة، الصفات، خلق القرآن، العقل والنقل). أو بعبارة أخرى: كانت هذه التسمية تسمية جزئية في وقت من الأوقات، مثل التسميات الأخرى التي اتخذها المعتزلة من بعد أحياناً للدلالة على بعض النقط الخاصة في تعاليمهم — دلالة خاصة ومثل « القدرية »، « العدلية »، «الموحدة» (مشيرين بذلك إلى مذاهبهم في القدر وفي العدل وفي التوحيد — على الترتيب).

٥ \_ « لعل ذكرى الأصل الحقيقي لاسم المعتزلة قد بدأت تضعف في

النصف الثاني من القرن الثاني. وعلى هذا النحو اعتقد الكثيرون، حتى من بين المعتزلة أنفسهم، شيئاً فشيئاً أن هذا الاسم يدلّ على أنهم « انشقوا » على أهل السّنة والجماعة، وأن هؤلاء هم الذين اخترعوه. وقليل من الكتّاب هم الذين أبقوا على السبب الأصلي في هذه التسمية.

٦ = « وأخيراً نستخلص أنه ليس بصحيح أن المعتزلة كانوا في الأصل فرعاً أو استمراراً للقدرية في القرن الأول، وأن نقطة ابتدائهم كانت مذهب الاختيار وحرية الإرادة ' ».

ا عبد الرحمن بدوي: « التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية »، ص ١٩٠ \_ ص ١٩٢. ط ٣، القاهرة سنة ١٩٦٥.

## مدارس المعتزلة

يمكن تقسيم المعتزلة إما بحسب الطبقات، كما فعل ابن المرتضى في « المنيّة والأمل » إذ قسّمهم إلى طبقات تاريخية يتبع بعضها بعضاً عددها اثنتا عشرة طبقة، على النحو التالى:

الطبقة الأولى: وقد أدرج فيها الخلفاء الراشدين الأربعة: علي، أبو بكر، عمر، عثمان على هذا الترتيب لأن مؤلفه شيعي زيدي. ثم عبد الله بن العباس، وعبد الله بن مسعود وغيرهم كعبد الله بن عمرو وأبى الدرداء وأبى ذر الغفاري وعبادة بن الصامت.

وواضح أن إدراج هؤلاء ضمن المعتزلة إنما قصد به بيان أن المعتزلة هـي اتقـى الفرق وأبرّها (« المنية والأمل »، ص ٢، س ١١ ــ س ١٢).

الطبقة الثانية: الحسن، والحسين ابنا علي بن أبي طالب، ومحمد بن الحنفية بن علي بن أبي طالب؛ ومن التابعين: سعيد بن المسيّب، وطاووس اليماني، وأبو الأسود الدؤلي، وأصحاب عبد الله بن مسعود وهم علقمة والأسود وشريح وغيرهم.

الطبقة الثالثة: من ذرية علي: الحسن بن الحسن، وابنه عبد الله بن الحسن وأولاده: النفس الزكية وغيره، وأبو هاشم عبد الله بن محمد بن الحنفية، ومحمد بن علي بن عبد الله بن عباس، وزيد بن

على. ثم محمد بن سيرين بن محمد، والحسن بن أبي الحسن البصري، سيد التابعين.

الطبقة الرابعة: غيلان بن مسلم الدمشقي، واصل بن عطاء، عمرو بن عبيد بن باب، مكحول بن عبد الله؛ قتادة بن دعامة السدوسي، صالح الدمشقي، صاحب غيلان؛ يشير الرحال.

وبهذه الطبقة يبدأ مذهب المعتزلة الحقيقي بالمعنى الفنى الاصطلاحي.

الطبقة الخامسة: عثمان بن خالد الطويل، أستاذ أبي الهذيل؛ حفص بن سالم؛ القاسم بن السعدي، عمرو بن حوشب، قيس بن عاصم، عبد الرحمن بن مرة وابنه الربيع، الحسن بن ذكوان. وأصحاب عمرو بن عبيد وهم: خالد بن صفوان، حفص بن القوّام، صالح بن عمرو، الحسن بن حفص بن سالم، بكر بن عبد الأعلى، ابن السمّاك، عبد الوارث بن سعيد، وأبو غسان، وبشر بن خالد، عثمان بن الحكم، سفيان بن حبيب، طلحة بن زيد، ابراهيم بن يحيى المدنى.

الطبقة السادسة: أبو الهذيل محمد بن الهذيل العبدي؛ أبو إسحاق إبراهيم بن سيّار النظّام؛ أبو سهل بشر بن المعتمر الهلالي؛ مُعَمّر بن عبّاد السلمي؛ أبو بكر عبد السرحمن بن كيسان الأصمّ؛ أبو شمر الحنفي؛ اسماعيل بن إبراهيم أبي عثمان الأدمي؛ أبسو مسعود عبد الرحمن العسكري، أبو خَلَدة؛ أبو عامر الأنصاري؛ عمرو بن فائد؛ موسى الأسواري؛ هشام بن عمرو الفوطي.

وهذه الطبقة السادسة أعظم الطبقات وأحفلها بأساطين المعتزلة، وتمثل أوج مذهب الاعتزال.

الطبقة السابعة: أبو عبد الله أحمد بن أبي دواد؛ ثمامة بن الأشرس؛ عمرو بن بحر المجاحظ، عيسى بن صبيح (أبو موسى بن المردار، راهب المعتزلة)، مويس بن عمران الفقيه، محمد بن شبيب، محمد

ابن اسماعيل العسكري، أبو يعقوب يوسف بن عبد الله بن اسحق الشحام، علي الأسواري، أبو الحسين محمد بن مسلم الصالحي، صالحُ قبّة، الجعفران: جعفر بن حرب، وجعفر بن مبشّر الثقفي؛ أبو عمران موسى بن الرقاشي، عباد بن سليمان، أبو جعفر محمد بن عبد الله الإسكافي، أبو عبد الله الدباغ، يحيى بن بشر الأرتجاني، أبو عفّان النظّامي، من أصحاب النظّام. زرقان، عيسى بن الهيثم الصوفي، أبو سعيد أحمد بن سعيد الأسدي.

الطبقة الثامنة: أبو علي محمد بن عبد الوهاب الجُبّائي، أبو مجالد أحمد بن الحسين البغدادي، أبو الحسين الخياط عبد الرحيم بن محمد بن عثمان، صاحب كتاب « الانتصار »؛ أبو القاسم عبد الله بن أحمد بن محمود البلخي الكعبي، أبو بكر محمد بن إبراهيم الزبيري، أبو الحسن أحمد بن عمر بن عبد الرحمن البرذعي، أبو نصر بن أبي الوليد بن أحمد بن أبي دؤاد القاضي، أبو مسلم محمد بن بحر الأصبهاني، ابن الراوندي، الناشئ عبد الله بن محمد، وكنيته أبو العباس، الشاعر؛ أبو الحسن أحمد بن علي الشطوي، أبو زفر محمد بن علي المكي، محمد بن سعيد زنجه.

الطبقة التاسعة: أبو هاشم عبد السلام بن محمد بن عبد الوهاب الجبائي، محمد بين عمر الصميري، أبو عمر سعيد بن محمد الباهلي، أبو الحسن بن الخباب، أبو محمد عبد الله بن العباس الرامهرمزي، أبو الحسن الاسفندياني، أبو بكر أحمد بن علي الأخشيد، أبو الحسن أحمد بن يحيى بن علي المنجّم، أبو الحسن بن فرزويه، أبو بكر بن حرب التستري، أبو سعيد الأشروسني، أبو الفضل الكشي، أبو الفضل الخجندي، أبو حفص القرميسيني، أبو علي البلخي، أبو القاسم العامري، أبو بكر الفارسي، أبو بكر محمد بن إبراهيم المقانعي الرازي، أبو محمد بن حمدان، أبو عثمان العستال، أبو مسلم النقاش، الحسن بن موسى

النوبختى، من الشيعة.

الطبقة العاشرة: أبو علي بن خلاد، أبو عبد الله الحسين بن علي البصري، أبو اسحق بن عيّاش، أبو القاسم السيرافي، أبو عمران السيرافي، أبو بكر بن الأخشيد (وقد مرّ ذكره في الطبقة التاسعة)، أبو الحسين الأزرق، أبو الحسين الطوائفي البغدادي، أحمد بن أبي هاشم، من أو لاد أبي هاشم بن أبي علي الجبائي؛ أخت أبي هاشم، بنت أبي علي الجبائي؛ أبو الحسن بن النجيح، من بغداد، أبو بكر البخاري، أبو محمد العبدكي، أبو حفص المصري، أبو عبد الله الحبشي، أبو الحسن علي بن عيسى، الخالدي، من البصرة؛ محمد بن زيد الواسطي، أبو الحسين بن علي، من أهل نيسابور؛ أبو القاسم بن سهلويه.

وتلك الطبقات العشر هي التي ذكرها القاضي عبد الجبار ورتبها، ثم جاء الحاكم فأضاف طبقتين هما الحادثة عشرة والثانية عشرة.

الطبقة الحادية عشرة: قاضي القضاة أبو الحسن عبد الجبار بن أحمد بن عبد الجبار الهمداني، أبو عبد الله الداعي محمد بن الحسن بن القاسم بن الحسن بن عبد الرحمن بن القاسم بن الحسن بن زيد بن الحسن بن علي بن أبي طالب، أبو العباس الحسني، الإمام المؤيد بالله، أخوه الامام أبو طالب، يحيى بن محمد العلوي، أبو أحمد بن أبي علان، أبو اسحق النصيبيني، أبو يعقوب البصري البستاني، الأحدب أبو الحسن، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن حنيف، أبو الحسين بن حاني، أبو الحسن القاضي علي بن عبد العزيز الجرجاني، الصاحب الكافي، أبو نصر إسماعيل بن حماد الجوهري، وهو إمام اللغة ومصنف « الصعاح ».

الطبقة الثانية عشرة: أبو رشيد سعيد بن محمد النيسابوري، صاحب « ديوان الأصول »؛ أبو محمد عبد الله بن سعيد اللبّاد، الشريف المرتضى أبو القاسم علي بن الحسين الموسوي، الإمام الحسن الحقيني،

الناصر والداعي النازلان بآمل، أبو جعفر الناصر الصغير، أبو القاسم البستي إسماعيل بسن أحمد، أبو الفضل العباس بن شروين، أبو القاسم الميزوكي أحمد بسن علي، أبو محمد الخوارزمي، أبو الفتح الأصفهاني، أبو الحسن الرفّاء، القاضي أبو بشر الجرجاني، زيد بسن صالح، أبو حامد أحمد بن محمد بن إسحاق النجّار، أبو بكر الرازي، أبو حاتم السرازي، أبسو بكر الدّينوري، أبو الفتح الماوندي؛ أبو الحسن الكرماني، أبسو الفضل الجلودي، أبو القاسم بن ميكا، أبو عاصم المروزي، أبو نصر، من مرو، أبو الحسن الخطاب، أبو طالب بن أبي شجاع، من آمل؛ أبو الحسين البصري، محمد بن علي صاحب « المعتمد » في أصول الفقه؛ محمود بن الملاحمي، البخاري أبو طاهر عبد الحميد بن محمد، السمّان أبسو سعيد، أبو محمد الحسن بن أحمد بن متويه، وهو تاميذ القاضي عبد الجبار، أبسو عمرو القاشاني، أبو محمد الزعفراني.

\* \* \*

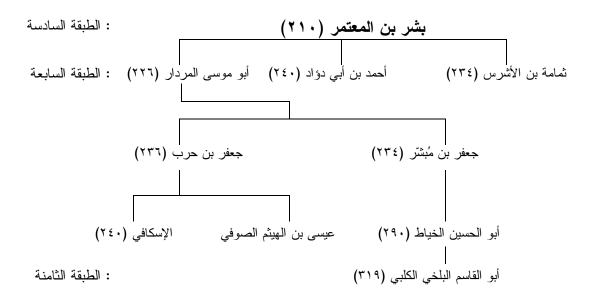
وهذه الطبقات قد رُوعي فيها الترتيب التاريخي، وكثيراً ما تكون الصلة بين أعضاء الطبقة الواحدة صلة تلمذة.

كما يمكن تقسيم المعتزلة إلى قسميْن كبيريْن: معتزلة البصرة، ومعتزلة بغداد، ويكوّنان التيارين الرئيسين في مذهب الاعتزال. وهذا التقسيم يعتمد على فوارق مذهبية. وهاك جدولاً:

## معتزلة البصرة



#### معتزلة بغداد



## ما اتفقت عليه المعتزلة

تورد كتب الفرق بياناً لما اتفقت فيه المعتزلة.

ا \_ فالشهر ستاني اليقول:

« الذي يعم طائفة المعتزلة من الاعتقاد:

ا \_ القول بأن الله تعالى قديم، والقدرم أخص وصف ذاته. ونفوا الصفات القديمة أصلاً، فقالوا: هو عالم بذاته، قادر بذاته، حيّ بذاته \_ لا بعلم وقدرة وحياة هي صفات قديمة، ومعان قائمة، لأنه لو شاركته الصفات في القدرم \_ الذي هو أخص الوصف \_ لشاركته في الإلهية.

٢ ــ واتفقوا على أن كلامه محدَث مخلوق في محل، وهو حرف وصوت كُتِب أمثالُه
 في المصاحف حكايات عنه. فآيما وجد في المحل عرض فقد فني في الحال.

واتفقوا على أن الإرادة والسمع والبصر ليست معاني قائمة بذاته، لكن اختلفوا
 وجوه وجودها ومحامل معانيها، كما سيأتى.

ا « الملل والنحل » للشهرستاني المتوفى سنة ٥٤٨ ه ، بهامش « الفصل في الملل والأهواء والنحل » لابن حزم، ج ١، ص ٥٥ \_ ٥٧.

٤ \_\_ واتفقوا على نفس رؤية الله تعالى بالأبصار في دار القرار، ونفي التشبيه عنه من كل وجه: جهة ومكاناً وصورة وتحيزاً وانتقالاً وزوالاً وتغيراً وتناثراً. وأوجبوا تأويل الآيات المتشابهة فيها، وسموا هذا النمط توحيداً.

م \_ واتفقوا على أن العبد قادر خالق لأفعاله: خيرها وشرها، مستحق على ما يفعله ثواباً وعقاباً في الدار الآخرة، والربُّ تعالى مُنزّه أن يضاف إليه شرّ وظلم وفعل هو كفر ومعصية، لأنه لو خلق الظلم كان ظالماً، كما لو خلق العدل كان عادلاً.

٦ \_\_ واتفقوا على أن الحكيم لا يفعل إلا الصلاح والخير، ويجب من حيث الحكمة رعاية مصالح العباد. وأما الأصلح واللطف ففي وجوبه خلاف عندهم. وسموا هذا النمط عدلاً.

٧ \_\_ واتفقوا على أن المؤمن إذا خرج من الدنيا على طاعة وتوبة استحق الشواب والعوض. والتفضلُ معنى آخر وراء الثواب. وإذا خرج من غير توبة عن كبيرة ارتكبها استحق الخلود في النار، لكن يكون عقابه أخف من عقاب الكفار. وسموا هذا النمط وعداً ووعيداً.

٨ \_ واتفقوا على أن أصول المعرفة وشكر النعمة واجب قبل ورود السمع. والحسن والقبيح يجب معرفتهما بالعقل. واعتناق الحسن واجتناب القبيح واجب كذلك، وورود التكاليف الطاف للباري تعالى أرسلها إلى العباد بتوسط الأنبياء \_ عليهم السلام \_ امتحاناً واختباراً «ليهلك مَنْ هَلَكَ عن بينة ويحيا مَنْ حَى عن بينة » (الأنفال: ٤٢)

٩ \_\_ واختلفوا في الامامة والقول فيها نصاً، واختياراً: «كما سيأتي عند مقالــة كــل
 طائفة »

ب \_ وعبد القاهر البغدادي (المتوفى سنة ٤٢٩ ه/ ١٠٣٧ م) يقول

في « الفَرْق بين الفرق ' » بعد أن ذكر أن المعتزلة ينقسمون إلى ٢٢ فرقة:

### « يجمعها كلها في بدعتها أمور:

ا \_ منها: نفيها كلها عن الله \_ عز وجل \_ صفاته الأزلية، وقولُها بأنه ليس لله عـز وجل علم، ولا قدرة، ولا حياة، ولا سمع، ولا بصر، ولا صفة أزلية. وزادوا على هذا بقولهم: إن الله تعالى لم يكن له في الأزل اسمٌ ولا صفة.

٢ \_\_ ومنها: قولهم باستحالة رؤية الله عز وجل بالأبصار؛ وزعموا أنه لا يَرَى نفسه، ولا يراه غيرُه. واختلفوا فيه: هل هو راء لغيره، أم لا؟ فأجازه قوم منهم، وأباه قـوم آخـرون منهم.

" \_ ومنها: اتفاقهم على القول بحدوث كلام الله عز وجل، وحدوث أمره ونهيه وخبره، وكلهم يزعمون أن كلام الله \_ عز وجل \_ حادث، وأكثرهم اليوم يسمون كلامه مخلوقاً.

٤ \_ ومنها: قولهم جميعاً بأن الله تعالى غير خالق لأكساب الناس، ولا الشيء من أعمال الحيوانات. وقد زعموا أن الناس هم الذين يقدرون (على) أكسابهم، وأنه ليس لله \_ عز وجل \_ في أكسابهم ولا في أعمال سائر الحيوانات صنع وتقدير. ولأجل هذا القول سماهم المسلمون: «قدرية ».

۱ « الفرق بين الفرق » لعبد القاهر بن طاهر بن محمد البغدادي المتوفى عام ٤٢٩ ه/ ١٠٣٧ م. نشره محمد محيى الدين عبد الحميد، بدون تاريخ، ص ١١٤ ــ ١١٦٠.

ومنها: اتفاقهم على دعواهم في الفاسق من أمة الإسلام بالمنزلة بين المنزلتين،
 وهي أنه فاسق، لا مؤمن و لا كافر. و لأجل هذا اسماهم المسلمون « معتزلة » لاعتزالهم قول الأمة بأسرها.

٦ \_\_ ومنها قولُهم إن كل ما لم يأمر الله تعالى به أو نهى عنه من أعمال العباد لم يشأ الله شيئاً منها.

وزعم الكعبيّ في « مقالاته » أن المعتزلة اجتمعت على أن الله عز وجل: شيء لا كالأشياء، وأنه خالق الأجسام والأعراض، وأنه خالق كل ما خلقه لا من شيء، وعلى أن العباد يفعلون أعمالهم بالقدرة التي خلقها الله سبحانه وتعالى فيهم.

قال: وأجمعوا على أنه لا يغفر لمرتكبي الكبائر بلا توبة.

وفي هذا الفصل من كلام الكعبي غلط منه على أصحابه من وجوه:

منها: قوله إن المعتزلة اجتمعت على أن الله تعالى شيء لا كالأشياء. وليست هذه الخاصية لله تعالى وحده عند جميع المعتزلة. فإن الجُبّائي وابنه أبا هاشم قد قالا: إن كل قدرة محدثة شيء لا كالأشياء؛ ولم يخصوا ربّهم بهذا المدح.

ومنها: حكايته عن جميع المعتزلة قولها بأن الله عز وجل خالق الأجسام والأعراض. وقد عُلِم أن الأصمَّ من المعتزلة ينفي الأعراض كلها، وأن المعروف منهم بمعتمر يزعم بأن الله تعالى لم يخلق شيئاً من الأعراض، وأن ثمامة يزعم أن الأعراض المتولدة لا فاعل لها \_\_\_

١ « الفسق بكسر وسكون السين المهملة: في اللغة: عدم اطاعة أمر الله تعالى فيشتمل الكافر والمسلم العاصي. وفي الشرع: ارتكاب المسلم كبيرة أو صغيرة مع الاصرار عليها. فالمسلم المرتكب الكبيرة أو المصر على الصغيرة يُسمى: فاسقا. فبقيد المسلم خرج الكافر، وبالقيدين الأخيرين خرج العدل » (« كشاف اصطلاحات الفنون »).

فكيف تصح دعواه اجماع المعتزلة على أن الله سبحانه خالق الأجسام والأعراض، وفيهم من ينكر وجود الأعراض، وفيهم من يثبت الأعراض ويزعم أن الله تعالى لم يخلق شيئاً منها، وفيهم من يزعم أن المتولدات أعراض لا فاعل لها؟ والكعبي مع سائر المعتزلة \_ زعموا أن الله تعالى لم يخلق أعمال العباد، وهي أعراض عند من أثبت الأعراض. فبان غلط الكعبي في هذا الفصل على أصحابه.

ومنها: دعوى اجماع المعتزلة على أن الله خَلَق ما خَلَق لا من شيء. وكيف يصح اجماعهم على ذلك، والكعبي مع سائر المعتزلة، سوى الصالحي يزعمون أن الحوادث كلها كانت قبل حدوثها أشياء. والبصريون منهم يزعمون أن الجواهر والأعراض كانت في حال عدمها جواهر وأعراضاً وأشياء. والواجب على هذا الفصل أن يكون الله خلق الشيء من شيء؛ وإنما يصح القول بأنه خلق الشيء لا من شيء على أصول أصحابنا الصفاتية الذين أنكروا كون المعدوم شيئاً.

وأما دعوى إجماع المعتزلة على أن العباد يفعلون أفاعيلهم بالقدرة التي خلقها الله تعالى فيهم فغلطٌ منهم عليه؛ لأن معمراً منهم زعم أن القدرة فعل لجسم القادر بها، وليست من فعل الله تعالى؛ والأصم منهم ينفى وجودة القدرة، لأنه ينفى الأعراض كلها.

وكذلك دعوى إجماع المعتزلة على أن الله سبحانه لا يغفر لمرتكبي الكبائر من غير توبة منهم غلط منه عليهم، لأن محمد بن شبيب البصري، والصالحي، والخالدي \_ هـؤلاء الثلاثة من شيوخ المعتزلة، وهم واقفية في وعيد مرتكبي الكبائر. وقد أجازوا مـن الله تعـالى مغفرة ذنوبهم من غير توبة.

فبان بما ذكرناه غلطُ الكعبي فيما حكاه عن المعتزلة؛ وصح أن المعتزلة يجمعها ما حكيناه عنهم مما أجمعوا عليه.

ج \_ وأبو الحسن الأشعري يورد في « مقالات الإسلاميين » (ج ١، ص ٢١٦ \_ ٢١٧ ؛ القاهرة سنة ١٩٥٠) ما اتفقت عليه المعتزلة في أمر التوحيد فيقول:

« أجمعت المعتزلة على أن الله واحد ليس كمثله شيء وهو السميع البصير، وليس بجسم و لا شبّح، و لا جثة، و لا صورة، و لا لحم، و لا حم، و لا جوهر و لا عَرض، و لا بذي لون و لا طعم و لا رائحة و لا مجسّة، و لا بذي حرارة و لا برودة و لا رطوبة و لا يبوسة، و لا طول و لا عرض و لا عمق، و لا اجتماع و لا افتراق، و لا يتحرك و لا يسكن، و لا يتبعض، وليس بذي أبعاض وأجزاء وجوارح وأعضاء، وليس بذي جهات، ولا بذي يمين وشمال وأمام وخلف وفوق وتحت، ولا يحيط به مكان، ولا يجرى عليه زمان؛ ولا تجوز عليه المماسة ولا العزلة و لا الحلول في الأماكن، و لا يوصف بشيء من صفات الخلق الدالة على حدوثهم، و لا يوصف بأنه متناه، ولا يوصف بمساحة ولا ذهاب في الجهات. وليس بمحدود، ولا والد ولا مولود، و لا تحيط به الأقدار ، و لا تحجبه الأستار ، و لا تدركه الحواس، و لا يقاس بالناس، و لا يشبه الخَلْق بوجه من الوجوه، و لا تجرى عليه الآفات، و لا تحلُّ به العاهات، و كلُّ ما خطر بالبال و تُصُورٌ بالوهم فغير مشبه له. لم يزل أو لا سابقاً متقدماً للمحدثات، موجو دا قبل المخلوقات. ولم يزل عالماً قادراً حياً، ولا يزال كذلك. لا تراه العيون، ولا تدركه الأبصار، ولا تحيط به الأوهام و لا يُسمع بالأسماع. شيء لا كالأشياء. عالم قادر حيّ كالعلماء القادرين الأحياء. وأنه القديم وحده، ولا قديم غيره، ولا إلا سواه، ولا شريك له في ملكه، ولا وزير له في سلطانه، و لا معين على إنشاء ما أنشأ وخَلْق ما خلق. لم يخلق الخُلْقَ على مثال سبق؛ وليس خلق شيء بأهون عليه من خَلْق شيء آخر و لا بأصعب عليه منه. لا يجوز عليه اجترار المنافع، و لا تلحقه المضار، ولا بناله السرور واللذات، ولا يصل إليه الأذى والآلام. ليس بذي غاية فيتناهى، ولا يجوز عليه الفناء، ولا يلحقه العجز والنقص. تقدّس عن ملامسة النساء، وعن اتخاذ الصاحبة والأبناء.

فهذه جملة قولهم في التوحيد. وقد شاركهم في هذه الجملة الخوارجُ، وطوائف من المرجئة وطوائف من الشيعة، وإنْ كانوا للجملة التي يظهرونها ناقضين، ولها تاركين ».

\* \* \*

د \_ ويلخص أحمد بن يحيى بن المرتضى (المتوفى 157 ه/ 157 م) في كتابه « المنية والأمل في شرح كتاب الملل والنحل  $^{'}$  » ما أجمعت عليه المعتزلة فيقول:

« أجمعت المعتزلة على أن للعالم محدثاً قديماً قادراً عالماً حيّاً لمعان؛ ليس بجسم و لا عَرَض و لا جوهر، غنياً و احداً لا يُدْرَك بحاسّة، عدلاً حكيماً؛ و لا يفعل القبيح و لا يريده؛ كلَّف تعويضاً للثواب، ومكّن من الفعل وأزاح العلّة؛ و لا بد من الجزاء، وعلى وجوب البعثة حيـت حسنت. و لا بد للرسول \_ صلى الله عليه و آله \_ من شرع جديد، أو احياء مندرس أو فائدة لم تحصل من غيره؛ و أن آخر الأنبياء محمد صلى الله عليه و آله وسلم؛ و القرآن معجزة اله؛ و أن المؤمن من أهل الجنة.

و (أجمعوا) على المنزلة بين المنزلتين، وهو أن الفاسق لا يُسمَّى مؤمناً ولا كافراً، إلا من يقول بالإرجاء: فإنه يخالف في تفسير الإيمان، وفي المنزلة فيقول: الفاسق يسمّى مؤمناً.

ا نشرة سوسنة ديفلد فلزر بعنوان: «كتاب طبقات المعتزلة »، ص ٧ ــ ص ٨. بيروت سنة ١٩٦١. النشرات الإسلامية، يصدرها لجمعية المستشرقين الألمانية هلموت ريتر وألبرت ديتريش، جزء ٢١.

وأجمعوا أن فعل العبد غير مخلوق فيه.

و أجمعوا على تولّي الصحابة؛ واختلفوا في عثمان بعد الأحداث التي أحدثها: فأكثرهم تولاّه وتأوّل له كما مر وكما سيأتي؛ وأكثرهم على البراءة من معاوية وعمرو بن العاص. وأجمعوا على وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

## الأصول الخمسة

وإذا رجعنا إلى كتب المعتزلة أنفسهم رأيناهم يجمعون على القول بأصـول خمسة، ويقع الخلاف بينهم في بعض الأمور الجزئية والفرعية.

وهذه الأصول الخمسة هي:

١ \_ التوحيد.

٢ \_ العدل.

٣ \_ الوعد والوعيد.

٤ \_ المنزلة بين المنزلتين.

٥ \_ الأمر بالمعروف والنهي عن المُنْكَر.

على أن الأصلين الرئيسين هما: التوحيد والعدل. ولهذا فإن القاضي عبد الجبار في كتابه « المغني في أصول الدين » جعلهما أصول الدين. ولكنه في « مختصر الحسنى » قال « إن أصول الدين أربعة: التوحيد والعدل، والنبوات، والشرائع، وجَعَلَ ما عدا ذلك من الوعد والوعيد، والأسماء والأحكام، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ـ داخلاً في

الشرائع ». ذلك أنه في « المغني » أرجع النبوات والشرائع إلى أصل العدل « لأنه كلام في أنه تعالى إذا علم أن صلاحنا في بعثة الرسل، وأن نتعبد بالشريعة \_ وجب أن يبعث ونتعبد، ومن العدل أن لا يُخِل بما هو واجب عليه. وكذلك « الوعد والوعيد » داخل في العدل، لأنه كلام في أنه تعالى إذا وعد المطيعين بالثواب، وتوعد العصاة بالعقاب، فلا بد من أن يفعل ولا يخلف في وعده ولا في وعيده. ومن العدل أن لا يخلف ولا يكذب. وكذلك « المنزلة بين المنزلتين » داخل في باب العدل، لأنه كلام في أن الله تعالى إذا علم أن صلاحنا في أن يتعبدنا بإجراء أسماء وأحكام على المكلفين وجب أن يتعبدنا به، ومن العدل أن لا يخل بالواجب. وكذا الكلام في الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ». (الكتاب نفسه، ص ١٢٣).

وقد تساءل القاضي عبد الجبار عن السبب في الاقتصار على هذه الأصول الخمسة « وأجاب بأن قال: لا خلاف أن المخالفين لنا لا يَعْدون أحد هذه الأصول. ألا ترى أن خلف المُلْحدة، والمُعَطِّلة ، والدهرية، والمشبهة \_ قد دخل في التوحيد؛ \_ وخلاف المجبّرة بأسرهم داخل في باب الوعد والوعيد؛ \_ وخلاف الخوارج داخل في باب الوعد والوعيد؛ \_ وخلاف الخوارج داخل تحت المنزلة بين المنزلتين؛ \_ وخلاف الإمامية داخل في باب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. » (الكتاب نفسه، ص ١٢٤).

١ « شرح الأصول الخمسة »، ص ١٢٢ \_ ١٢٣. القاهرة سنة ١٩٦٥. وقد أصلحنا النص المطبوع، لكثرة ما فيه من التحريفات والأغلاط.

۲ المعطلة: هم « الذين يقولون بعدم الأعيان، وأن العالم لا صانع له ولا مدبر » (« لبدء والتاريخ » لمطهر بن طاهر المقدسي، ج ١، ص ١٤٣ ــ ١٤٣، باريس سنة ١٨٩٩، نشرة كلمان هوار).

ويرى القاضي عبد الجبار \_ وهو رأي المعتزلة بعامـة \_ أن المخـالف فـي هـذه الأصول الخمسة إما كافر، أو فاسق، أو مخطئ: « فمن خالف في التوحيد، ونفـى عـن الله تعالى ما يجب إثباته، وأثبت ما يجب نفيه عنه، فإنه يكون كافراً.

وأما من خالف العدل، وأضاف إلى الله تعالى القبائح كلها: من الظلم، والكذب، وإظهار المعجزات على الكذّابين، وتعذيب أطفال المشركين بذنوب آبائهم، والإخلال بالواجب، فإنه يكفر أيضاً.

وأما من خالف في الوعد والوعيد، وقال إنه سبحانه وتعالى ما وعد المطيعين بالثواب، ولا توعد العاصين بالعقاب البتّة، فإنه يكون كافراً، لأنه ردّ ما هو معلومٌ ضرورة من دين النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم. والرّادُ لما هذا حاله يكون كافراً. وكذلك لو قال إنه تعالى وعد وتوعد، ولكن يجوز أن يخلف في وعيده لأن الخلف في الوعيد كررم، فإنه يكون كافراً، لإضافة القبيح إلى الله تعالى. فإنْ قال: إن الله تعالى وعد وتوعد، ولا يجوز أن يخلف في وعده ووعيده، ولكن يجوز أن يكون في عمومات الوعيد شرط أو استثناء لم يبينه الله تعالى، فإنه يكون مخطئاً.

وأما من خالف في المنزلة بين المنزلتين فقال: إن حكم صاحب الكبيرة حُكْم عَبَدة الأوثان والمجوس وغيرهم فإنه يكون كافراً، لأنّا نعلم خلافه من دين النبي محمد صلى الله عليه وآله والأمة ضرورة. فإن قال: حكمه حكم المؤمنين في التعظيم والموالاة في الله تعالى: فإنه يكون فاسقاً، لأنه خرق إجماعاً مصرحاً به، على معنى أنه أنكر ما يُعْلَم ضرورة من دين الأمة. فإن قال: ليس حكمه حكم المؤمن و لا حكم الكافر ولكن أسميه مؤمناً، فإنه يكون مخطئاً.

وأما من خالف في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر أصلاً، وقال

إن الله تعالى لم يكلف الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر أصلاً، فإنه يكون كافراً، لأنه ردّ ما هو معلومٌ ضرورة من دين النبي صلى الله عليه وآله ودين الأمة. فإن قال: إن ذلك مما ورد التكليف، ولكنه مشروط بوجود الإمام، فإنه يكون مخطئاً. » (ص ١٢٥ ــ ١٢٦).

### أ \_ التوحيد

والتوحيد في أصل اللغة عبارة عما به يصير الشيء واحداً، ثم يستعمل في الخبر عن كون الشيء واحداً. « أما في اصطلاح المتكلمين فهو العلم بأن الله تعالى واحد لا يشاركه غيره فيما يستحق من الصفات: نفياً وإثباتاً على الحد الذي يستحقه، والاقرار به. ولا بد من اعتبار هذين الشرطين: العلم، والاقرار جميعاً. لأنه لو علم ولم يقرّ، أو أقر ولم يعلم، لم يكن موحداً...

وما يلزم المكلف معرفته من علوم التوحيد هو أن يَعْلم القديم تعالى بما يستحق من الصفات، ثم يعلم كيفية استحقاقه لها، ويعلم ما يجب له في كل وقت، وما يستحيل عليه من الصفات في كل وقت، وما يستحقه في وقت دون وقت. ثم يعلم أن من هذا حاله لا بد من أن يكون واحداً لا ثاني له يشاركه فيما يستحقه من الصفات نفياً، وإثباتاً على الحد الذي يستحقه.

أما ما يستحقه من الصفات فهو الصفة التي بها يخالف مخالفةً ويوافق موافقةً لو كان له موافق لل عن ذلك، و (هو) كونه قادراً، عالماً، حياً، سميعاً، بصيراً، مدركاً للمُدْرَكات، موجوداً مريداً، كارها هذا عند أبي هاشم، وأما أبو علي (الجبائي) فإنه لا يثبت تلك الصفة الذاتية.

وأما كيفية استحقاقه لهذه الصفات فاعلم أن تلك الصفة التي يقع بها الخلاف والوفاق يستحقها لذاته. وهذه الصفات الأربع التي هي كونه: قادراً، عالماً، حياً، موجوداً للما هو عليه في ذاته. وكونه مدركاً لكونه حياً بشرط وجود المُدْرَك، وكونه مريداً وكارها بالإرادة والكراهة المحدثتين الموجودتين لا في محل.

و لا خلاف في هذا بين الشيخين إلا في هذه الصفات الأربع: فإن عند أبي علي أنه يستحقها القديم تعالى لذاته، وعند أبي هاشم يستحقها لما هو عليه في ذاته.

وأما ما يجب له في كل حال فهو تلك الصفة الذاتية وهذه الصفات الأربع.

وأما ما يستحيل عليه في كل وقت فهو ما يضاد هذه الصفات: نحو كونه عاجزاً، جاهلاً، معدوماً.

وأما ما يستحقه في وقت دون وقت، فنحو كونه مُدْرِكاً: فإن ذلك مشروط بوجود المُدْرِكا، فإن ذلك مستند الله المُدْرَك، ونحو كونه مريداً وكارها، فإن ذلك يستند الله الإرادة والكراهة الحادثتين الموجودتين لا في محل...

وقد قسم (أي القاضي عبد الجبار) صفات القديم تعالى في الكتاب قسمة أخرى فقال:

إن صفات القديم \_ جل وعز \_ إما أن تكون من باب ما يختص به على وجه لا يشاركه فيه غيره، نحو كونه قديماً وغنياً... وإما أن تكون من باب ما يشاركه غيره في نفس الصفة ويخالفه في كيفية استحقاقه لها، نحو كونه قادراً عالماً حياً موجوداً: فإن أحدنا يستحق هذه الصفات كالقديم سبحانه، إلا أن القديم سبحانه يستحقها لما هو عليه في ذاته، والواحد منسا يستحقها لمعان مُحدَثة.

وإما أن تكون من باب ما يشاركه غيره في نفس الصَّفة وفي جهة

الاستحقاق، نحو كونه مدركاً ومريداً وكارهاً: فإن القديم تعالى مدرك، لكونه حياً، بشرط وجود المُدْرَك، وكذلك الواحد منّا. وكذلك فهو مريد وكاره بالإرادة والكراهية، وكذلك الواحد منا. إلا أن الفرق بينهما هو أن القديم تعالى حيِّ لذاته فلا يحتاج إلى حاسّة، ومريد وكاره بإرادة وكراهة موجودتين لا في محل، والواحد منا مريد وكاره لمعنيين مُحدثين في قلبه. » (ص ١٢٨ ـ ١٣١).

#### ب ـ العدل

العدل: مصدر عدل يعدل عدلاً. وقد يُذكر ويراد به الفعل، ويذكر ويراد به الفاعلن، وهـو فإذا أريد به الفاعل فذلك على طريق المبالغة لأنه معدول به عما يجري على الفاعلين، وهـو كقولهم للضارب: ضرب، وللصائم: صوم. وله حد إذا استعمل في الفعل، وحد إذا استعمل في الفاعل. فإذا استعمل في الفعل فمعناه: توفير حق الغير، واستيفاء الحق منه. وقد قيل في حـده أنه: كل فعل حسن يفعله الفاعل لينفع به الغير أو ليضره. إلا أن هذا يوجب أن يكون خلـق العالم عدلاً من الله يتضمن هذا المعنى، وليس الأمر كذلك، بل خلق العـالم مـن الله تعـالى تفضلً.

وأما إذا استُعمل في الفاعل فهو: فاعل هذه الأمور.

هذا في أصل اللغة. وأما في اصطلاح المعتزلة فإنه إذا قيل إنه تعالى «عدل » فالمراد به أن أفعاله كله حسنة، وأنه لا يفعل القبيح، ولا يُخلُّ بما هو واجب عليه.

« فإن قيل: كيف يصح قولكم إن أفعاله كلها حسنة، مع أنه هو الفاعل لهذه الصور القبيحة المنكرة؟ والأصل في الجواب عنه: أنّا

لا نعني أنه يَحْسُنُ من جهة المرأى والمنظر حتى يستحيله كل واحد، وإنما نريد أنه يَحْسُنُ من جهة الحكمة، وهذه الصور كلها حسنة من جهة الحكمة. ولا يمتنع أن يكون الفعل حسناً من جهة المرأى والمنظر، قبيحاً من جهة الحكمة، قبيحاً من جهة المرأى والمنظر، ألا ترى أن أحدنا لو مشى مشية عرجاء في انقاذ محبوس فإن تلك المشية حسنة من جهة الحكمة، قبيحة من جهة الصورة. وبالعكس من هذا لو مشى مشية حسنة في سعاية بمسلم إلى السلطان الجائر، فإنها قبيحة من جهة الحكمة، حسنة من جهة المرأى والمنظر...

وأما علوم العدل فهو أن يعلم أن أفعال الله تعالى كلَّها حسنة، وأنه لا يفعل القبيح، ولا يخل بما هو واجب عليه، وأنه لا يكذب في خبره، ولا يجور في حكمه، ولا يعد ذب أطفال المشركين بذنوب آبائهم، ولا يظهر المعجزة على الكذابين؛ ولا يكلف العباد ما لا يطيقون ولا يعلمون، بل يُقدرهم على ما كلفهم، ويُعلمهم صفة ما كلفهم، ويدلهم على ذلك، ويبين لهم «ليَهلك مَنْ هلك عن بيئة ويحيًا من حَي عن بيئة » (الأنفال: ٢٤). وأنه إذا كلَّف المكلف وأتى بما كلف عن بيئة ويحيًا من حَي عن بيئية بالأنفال: ٢٤). وأنه الإا آلم وأسقم فإنما فعلم وأتى بما كلف على الوجه الذي كلَف فإنه يثيبه لا محالة، وأنه سبحانه إذا آلم وأسقم فإنما فعله لصلاحه ومنافعه، وإلا كان مُخلاً بواجب. وأن يعلم أنه تعالى أحسن نظراً بعباده منهم لأنفسهم فيما يتعلق بالدين والتكليف ولا بد من هذا التقييد لأنه تعالى يعاقب العصاة ولو خُيروا لما اختاروا لأنفسهم العقوبة، فلا يكون الله تعالى، والحال هذه، أحسن نظراً منهم لأنفسهم؛ وكذلك فإنه ربما يبقى المرء وإن علم من حاله أنه لو اخترمه لاستحق بما سبق بما سبق منه الشواب وكان من أهل الجنة، ولو أبقاه لارتذ وكفر وأبطل جميع ما اكتسبه من الآخرة؛ ومعلوم أنه لو يخير بين التبقية والاخترام لاختار الاخترام دون التبقية. فكيف يكون الله تعالى أحسن نظراً مله تعالى أحسن نظراً المين قبل: لعباده منهم لأنفسهم والحال هذه؟! فلا بد من التقييد الذي ذكرناه. فإن قيل:

وهل أطلق أحدٌ ذلك؟ قلنا: نعم! البغداديون من أصحابنا لما أوجبوا الأصلح على الله تعالى أطلقوا وقالوا: إنه تعالى أحسن نظراً لعباده منهم لأنفسهم، وذلك عندنا باطلٌ بما ذكرناه.

ومن علوم العدل أن نعلم أن جميع ما بنا من النعم فمن الله تعالى، سواء كان من جهة الله تعالى أو جهة غيره. ودخوله في العدل (من جهة) أنه تعالى كلفنا الشكر على جميع ما بنا من النعم؛ فلو لا انها من فعله، وإلا كان لا يكلفنا أن نشكره عليها أجمع، لأن ذلك يكون قبيحاً. » (ص ١٣٢ ـ ١٣٤).

### ج ـ الوعد والوعيد

الوعد «كل خبر يتضمن إيصال نفع إلى الغير أو دفع ضرر عنه في المستقبل. ولا فرق بين أن يكون حسناً مُسْتَحقاً، وبين أن لا يكون كذلك: ألا ترى أنه كما يقال إنه تعالى وعد المطيعين بالثواب، فقد يقال: وعدهم بالتفضل مع أنه غير مُسْتَحق \_ وكذلك يقال: فلان وعد فلاناً بضيافة في وقت يُضيّق عليه الصلاة مع أنه يكون قبيحاً، وهكذا يقال إن أحدنا وعد غيره بتمليكه جميع ما يملكه حتى إنه يُفقر نفسه مع أنه يكون قبيحاً، لقوله تعالى: « ولا تجعل يدك مغلولة إلى عنقك ولا تبسطها كل البسط » (الإسراء: ٢٩).

وأما الوعيد فهو كل خبر يتضمن إيصال ضرر إلى الغير، أو تفويت نفع عنه في المستقبل. ولا فرق بين أن يكون حسناً مُستحقاً، وبين أن لا يكون كذلك: ألا ترى أنه كما يقال: إن الله تعالى توعد العصاة بالعقاب، قد يقال: توعد السلطان الغير بإتلاف نفسه وهتك حُرمه

ونهب أمواله، مع أنه لا يُسْتَحَق ولا يَحسُنُ.

و لا بد من اعتبار الاستقبال في الحدين جميعاً، لأنه إن نفعه في الحال، أو ضرّه مع القول، لم يكن واعداً و لا متوعداً.

وأما الكذب فهو كل خبر لو كان له مُخْبِر لكان مَخْبره لا على ما هو به. وقولنا: لـو كان له مخبر، هو أن في الأخبار ما لا مُخبر له أصلاً، كالخبر بأن لا ثاني مع الله تعالى، ولا بقاء، وغير ذلك.

وأما الخُلف فهو أن يخبر أنه يفعل فعلاً في المستقبل ثم لا يفعله. ثم إن الخلف ربما يكون كذباً، بأن يخبر عن نفس الفعل ثم لا يفعله؛ وربما لا يكون كذباً، بأن يخبر عن عزمه الفعل ثم لا يفعله. ولهذا فإنه لما استحال العزم على الله تعالى، لم يكن الخُلف في حقه إلا كذباً، تعالى الله عنه علواً كبيراً.

وأما علوم الوعد والوعيد: فهو أن يعلم أن الله تعالى وعد المطيعين بالثواب وتوعد العصاة بالعقاب. وأنه يفعل ما وعد به وتوعد عليه لا محالة. ولا يجوز عليه الخُلف والكذب.

والمخالف في هذا الباب: إما أن يخالف في أصل الوعد والوعيد، ويقول إن الله تعالى ما وعد ولا توعد. وهذا على الحقيقة خلاف في نبوة محمد صلى الله عليه وسلم، لأنا نعلم من دينه ضرورة أنه وعد وتوعد، أو يقول: إن الله تعالى وعد وتوعد، ولكن يجوز أن يخلف في وعيده في حق الله تعالى كذب، لما تقدم، والكذب قبيح، والله تعالى لا يفعل القبيح لعلمه بقبحه ولغناه عنه. وإلى هذا أشار تعالى بقوله: «ما يبدلً القول لدي وما أنا بظلام للعبيد » (سورة ق: ٢٩).

وبعد، فلو جاز الخلف في الوعيد لجاز في الوعد، لأن الطريق في الموضعين واحدة. فإن قال: فرقٌ بينهما، لأن الخلف في الوعيد كرم، وليس كذلك في الوعد. قلنا: ليس كذلك لأن الكرم من الحسنات، والكذب قبيح بكل وجه، فكيف تجعله كرماً؟!

أو يقول: إن الله تعالى و عد و توعد، و لا يجوز عليه الخلف و الكذب و لك ن يجوز أن يكون في عمومات الوعيد شرط و استثناء لم يبينه الله تعالى. و الكلام عليه أن يقال: إن الحكيم لا يجوز أن يخاطبنا بخطاب لا يريد به ظاهره، ثم لا يبين مراده به لأن ذلك يجري مجرى الإلغاز و التعمية، و ذلك لا يجوز على القديم تعالى. وبعد، فلو جاز في عمومات الوعيد لجاز في عمومات الوعيد لجاز في عمومات الوعد، بل في جميع الخطاب من الأوامر و النواهي؛ و المعلوم خلافه. فإن قيل: فرق بينهما: لأنه أمرنا بموجبات الأمر و النهي، و علينا في ذلك تكليف. وليس كذلك في عمومات الوعيد، لأنه لا يتعلق بالتكليف. قلنا لهم: إن علينا في عمومات الوعيد تكليفاً كما في غيره من الأوامر و النواهي. ألا ترى أنا قد أمرنا أن نعتقد مخبراتها و لا نعتقد خلافها، فلو كان غيره من الأوامر و النواهي. ألا ترى أنا قد أمرنا أن نعتقد مخبراتها و لا نعتقد خلافها، فلو كان فيها شرط أو استثناء لم يبينه الله تعالى جرى مجرى الإلغاز و التعمية، على ما مر. » (ص

### د ـ المنزلة بين المنزلتين

معنى هذه العبارة في أصل اللغة أنها تستعمل في شيء بين شيئين ينجذب إلى كل واحد منهما بشبه. « وأما في اصطلاح المتكلمين فهو العلم بأن لصاحب الكبيرة اسماً بين الاسمين، وحكماً بين الحكمين..

وهذه المسألة تلقب بمسالة الأسماء والأحكام.

وقد اختلف الناس فيها:

فذهب الخوارج إلى أن صاحب الكبيرة كافر.

## وذهب المرجئة إلى أنه مؤمن.

وذهب الحسن البصري إلى أنه ليس بمؤمن و لا كافر وإنما يكون منافقاً. وإلى هذا ذهب عمرو بن عبيد، وكان من أصحابه.

وذهب واصل بن عطاء إلى أن صاحب الكبيرة لا يكون مؤمناً ولا كافراً ولا منافقاً، بل يكون فاسقاً. وهذا المذهب أخذه عن أبي هاشم عبد الله بن محمد بن الحنفية، وكان من أصحابه.

وقد جرت بين واصل بن عطاء وبين عمرو بن عبيد مناظرة في هذا، فرجع عمرو بن عبيد إلى مذهبه، وترك حلقة الحسن، واعتزل جانباً، فسموه معتزلياً. وهذا أصل تلقيب أهل العدل بالمعتزلة. » (ص ١٣٧ ــ ١٣٨).

وقد رويت هذه المناظرة بين واصل وعمرو بن عبيد على صور مختلفة، أورد أحمد بن يحيى بن المرتضى صورتين منها في كتابه « المنية والأمل » (النشرة المذكورة، ص ٣٦ \_\_ ٣٩) فقال:

« وقد رويت مناظرته (أي عمرو بن عبيد) لواصل في الفاسق على صور مختلفة:

أ \_ فقيل: قال واصل لعمرو: ألست نزعم أن الفاسق يعرف الله تعالى، وإنما خرجت المعرفة من قلبه عند قذفه؟ فإن قلت: لم يزل يعرف الله \_ فما حجتك وأنت لم تسمّه منافقاً قبل القذف؟ وإن زعمت أن المعرفة خرجت من قلبه عند قذفه \_ قلنا لك: فلم لا أدخلها في القلب بتركه القذف كما أخرجها بالقذف؟

وقال له: أليس الناس يعرفون الله بالأدلة، ويجهلونه بدخول الشبهة؟ فأي شبهة دخلت على القاذف؟

فرأى عمرو لزوم هذا الكلام، فقال: ليس بيني وبين الحق عداوة! فقبَّله وانصرف ويده في يد واصل...

ب \_ وقيل: قال (واصل): يا أبا عثمان (كنية عمرو بن عبيد)! لِمَ استحق مرتكب الكبائر اسم النفاق؟

قال (أي عمرو): لقوله تعالى: « والذين يرمون المحصنات ثم لم يأتوا بأربعة شهداء فاجلدوهم ثمانين جلدة، ولا تقبلوا لهم شهادة أبداً، وأولئك هم الفاسقون » (سورة النور: ٤) شم قال: « إن المنافقين هم الفاسقون » (التوبة: ٦٧) فكان كل فاسق منافقاً، إذ كان الألف والسلام موجودين في باب الفسق.

فقال واصل: أليس الله تعالى قال: « ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الظالمون » (المائدة: ٤٥) فعرّف بالألف واللام؟ وقد قال تعالى في آية أخرى: « والكافرون هم الظالمون » (البقرة: ٢٥٤) فعرّف بالألف واللام كما في القاذف.

فسكت عمرو. ثم قال واصل: ألست نزعم أن الفاسق يعرف الله؟ وذكر ما قدّمنا، إلى آخره على ما رويناه.

ثم قال: يا أيا عثمان! أيما أولى أن يُستعمل من أسماء المحدثين: ما اتفقت عليه الفِرقُ من أهل القبلة، أو ما اختلفت فيه؟

فقال عمرو: بل ما اتفقت عليه.

فقال: أوليس تجد أهل الفرق على اختلافهم يسمّون صاحب الكبيرة فاسقاً، ويختلفون فيما عداه من أسمائه: فالخوارج تسميه كافراً وفاسقاً، والمرجئة تسميه مؤمناً فاسقاً، والشيعة تسميه: كافر نعمة فاسقاً، والحسن (البصري) يسميه منافقاً فاسقاً في فيام في أشبه بأهل الدين. بالفسق. فنأخذ بالمتفق عليه، ولا نسميه بالمختلف فيه، فهو أشبه بأهل الدين.

فقال عمرو: ما بيني وبين الحق عداوة، والقول قولك. وأُشهِد من حضر أني تارك ما كنت عليه من المذهب، قائلٌ بقول أبي حذيفة.

فاستحسن الناس ذلك من عمرو، إذ رجع من قول كان عليه إلى

قول آخر من غير شغب، واستدلوا بذلك على ديانته سام

ويرى المعتزلة أن هذه المسألة الرابعة « مسألة شرعية لا مجال للعقل فيها لأنها كلام في مقادير الثواب والعقاب، وهذا لا يُعلم عقلاً. وإنما المعلوم عقلاً أنه إذا كان الثواب أكبر من العقاب؛ فإن العقاب مكفّر في جنبه؛ وإن كان أقل منه فإنه يكون مُحبطاً في جنب ذلك العقاب. وصار الحال في ذلك كالحال في الشاهد: فإن أحدنا لو أخذ غيره من قارعة الطريق ورباه وخوله وموله، ثم يكسر رأس قلم له، فإن هذه الإساءة تقع مكفّرة في جنب تلك النعم. وبالعكس من هذا لو أحسن إليه بأن يعطيه ديناراً واحداً ثم يقتل ولده، فإن تلك النعمة تكون مُحبّطةً في جنب هذه الإساءة. هذا هو الذي يعلم بالعقل. \_ فأما أن ثواب بعض الطاعات أكبر من ثواب البعض، أو عقاب بعض المعاصي أعظم من بعض، فإن ذلك مما لا مدخل للعقل فيه. بل لو خلينا وقضية العقل، لجوزنا أن يكون ثواب الإحسان إلى الغير بدرهم أعظم من تواب الشهادتين، وأن يكون عقاب شرب الخمر أعظم من عقاب استحلالها.

فحصل من هذه الجملة أن هذه المسألة مما لا سبيل للعقل فيها، وإنما هي مسألة شرعية على ما قلناه.

وتحصيل الكلام فيها هو أن نقول:

إن المكلُّف لا يخلو: إما أن يكون من أهل الثواب، أو يكون من أهل العقاب.

فإنْ كان من أهل الثواب، فلا يخلو: إما أن يكون مستحقاً للثواب

١ قارن هذا بالرواية الواردة في أمالي السيد المرتضى المُسمّاة بـ « الغـرر والـدرر »، جـ ١، ص ١٦٧ \_\_
 ١٦٨. القاهرة سنة ١٩٥٤. وفيها رد السيد المرتضى على حجة واصل الثانية الخاصة بالأخـذ بمـا هـو مجمع عليه بين الفرق من اسم: الفاسق.

العظيم، أو مستحقاً لثواب غير ذلك. فإن استحق الثواب العظيم، فلا يخلو: إما أن يكون من البشر، أو لم يكن. فإن لم يكن من البشر سُمّي ملكاً ومُقرّباً إلى غير ذلك من الأسماء. وإن كان من البشر فإنه يسمى نبياً ورسولاً ومصطفى ومختاراً أو مبعوثاً، إلى غير ذلك.

وإنْ استحق ثواباً دون ذلك، فانه يسمى مؤمناً براً تقياً صالحاً \_ إلى ما أشبه ذلك.

وإنْ كان من أهل العقاب، فلا يخلو: إما أن يكون مستحقاً للعقاب العظيم، أو لعقاب دون ذلك. فإنْ استحق العقاب العظيم فإنّه يُسمّى كافراً أو مشركاً، سواء كان من البشر أو لم يكن.

ثم أنواع الكفر تختلف: فربما يكون تعطيلاً، وربما يكون تهوداً، أو تمجُساً، أو تنصراً، الله غير ذلك.

وإن استحق عقاباً دون ذلك، فإنه يسمى فاسقاً، فاجراً، ملعوناً \_ إلى ما شاكله.

فحصل من هذه الجملة أن صاحب الكبيرة لا يسمى مؤمناً، ولا كافراً، ولا منافقاً، بـل يسمى فاسقاً. وكما لا يسمى باسم هؤلاء، فانه لا تجري عليه أحكام هؤلاء، بل له اسـم بـين الاسمين، وحكم بين الحكمين.

والمخالف في هذا الباب لا يخلو إما أن يقول: إن صاحب الكبيرة منافق \_ وذلك لا وجه له، لأن النفاق اسم لمن يبطن الكفر ويظهر الإسلام، وليس هذا حال صاحب الكبيرة، \_ أو يقول إنه كافر على ما تقوله الخوارج.

والكلام عليه أن نقول: ما تعني به؟ أتريد أن حُكمه حكم الكافر حتى لا يُناكح و لا يُورَّث، و لا يُدفن في مقابر المسلمين؟ أو تريد أنه يسمى كافراً وإنْ لم تجر عليه هذه الأحكام؟ فإن أردت به الأول، فذلك ساقط، لأنّا نعلم ضرورةً من دين الأمة أن صاحب الكبيرة لا تجري

عليه هذه الأحكام، فلا يُمنع عن المناكحة والموارثة والدفن وغيرها. \_ وإنْ أردت به الثاني، فذلك لا يصح أيضاً، لأن الكفر صار بالشرع اسماً لمن يستحق إجراء هذه الأحكام عليه، فكيف يجوز إطلاقها على من لا يستحقها؟!

وإما أن يقول إن صاحب الكبيرة مؤمن، على ما تقوله المرجئة. والكلم عليه أن نقول: ما تريد به? أتريد به أن حكمه حكم المؤمن في المدح والتعظيم والموالاة في الله تعالى؟ أم تريد أنه يسمى مؤمناً؟ \_ فإن أردت به الأول، فذلك لا يصح لأنه خرق أجماع مصرر ح فإنا نعلم من حال الصحابة، وخاصة من حال علي بن أبي طالب عليه السلام، أنهم كانوا لا يعظمون صاحب الكبيرة ولا يوالونه في الله عز وجل، بل يلعنونه ويستخفون به. ولهذا فإن أمير المؤمنين \_ عليه السلام! \_ كان يقول في قنوته: اللهم العن معاوية بن أبي سفيان، وعمرو بن العاص، وأبا الأعور السلمي، وأبا موسى الأشعري! وإن أردت به الثاني فذلك لا يصح أيضاً، لأن قولنا « مؤمن » في الشرع اسم لمن يستحق هذه الأحكام المخصوصة، فكيف يُجرى على من لا يستحقها؟! » (« شرح الأصول الخمسة »، ص ١٣٩ \_ ١٤١).

## ه \_ الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر

« الأمر هو قول القائل لمن دونه في الرتبة: افعل، والنهي هو قول القائل لمن دونه: لا تفعل.

وأما المعروف فهو كل فعل عُرِّف فاعلُه حُسْنُه أو دُلَّ عليه. ولهذا

لا يقال في أفعال القديم تعالى: معروف، لما لم يُعرَّف حُسنها و لا دُل عليه.

وأما المنكر فهو كل ما عُرِّف فاعله قُبْحَه أو دُلّ عليه. ولو وقع من الله تعالى القبيح لا يقال إنه منكر ، لما لم يُعرَّف قبحه و لا دل عليه.

وإذ قد عرفت هذه الجملة، فاعلم أنه لا خلاف في وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. وإنما الخلاف في أن ذلك: هل يُعلم عقلاً، أو لا يُعلم إلا سمعاً؟ فذهب أبو على (الجبائي) إلى أنه يُعلم عقلاً وسمعاً، وذهب أبو هاشم إلى أنه إنما يعلم سمعاً، إلا في موضع واحد وهو أن تشاهد واحداً يظلم غيره فيلحق قلبك لذلك مضض وحرَد، فيلزمك النهــي عنـــه دفعاً لتلك المضرة عن النفس.

والذي يدل على وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من جهة السمع: الكتاب، و السُّنَّة، و الإجماع.

أما الكتاب فقوله تعالى: « كنتم خير أمة أُخْرجَتْ للناس: تأمرون بالمعروف وتتهون عن المنكر » (آل عمران: ١١٠).

وأما السُّنة فهو قول النبي صلى الله عليه وسلم: « ليس لعين ترى الله يُعصي أن تطرف حتى تُغيِّر أو تتتقل ».

وأما الإجماع فلا إشكال فيه لأنهم اتفقوا على ذلك.

ثم إن للأمر بالمعروف والنهي عن المنكر شرائط يجب بوجودها، ويسقط بزوالها:

أولها: هو أن يعلم أن المأمور به معروفٌ، وأن المنهى عنه منكر. لأنه لو لم يعلم ذلك لا يأمن بالمنكر وينهي عن المعروف \_ وذلك مما لا يجوز. وغلبة الظن في هذا الموضع لا تقوم مقام العلم.

١ في المطبوع: فتطرف.

ومنها أن يعلم أن المنكر حاضر، كأن يرى آلات الشرب مهياة والملاهي حاضرة والمعازف جاهزة. وغلبة الظن تقوم مقام العلم ها هنا.

ومنها [ هو ] أن يعلم أن ذلك لا يؤدي إلى مضرة أعظم منه. فإنه لو علم، أو غلب في ظنه أن نهيه عن شرب الخمر يؤدي إلى قتل جماعة من المسلمين أو إحراق محلة لم يجب، وكما لا يجب لا يحسن.

ومنها [ هو ] أن يعلم أو يغلب في ظنه أن لقوله فيه تأثيراً، حتى لو لم يعلم ذلك ولم يغلب على ظنه لم يجب؟ ما كلامٌ: فقال بعضهم: إنه يحسن لأنه بمنزلة استدعاء الغير إلى الدين، وقال آخرون: يقْبُح لأنه عبثٌ.

ومنها [هو] أن يعلم أو يغلب على ظنه أنه لا يؤدي إلى مضرة في ماله أو في نفسه. 
إلا أنه يختلف بحسب اختلاف الأشخاص: فإن كان المرء بحيث لا يوثر في حاله الشتم والضرب، فإنه لا يكاد يسقط عنه. وإن كان ممن يؤثر ذلك في حاله ويحط مرتبته فإنه لا يجب، وفي أن ذلك هل يحسن \_ يُنظر: فإن كان الرجل ممن يكون في تحمله لتلك المذلة إعزاز الدين \_ حسنن، وإلا فلا. وعلى هذا يُحمل ما كان من الحسين بن علي، عليهما السلام، لما كان في صبره على ما صبر إعزاز لدين الله عز وجل، ولهذا نبه يه سائر الأمم، فنقول: لم يبق من ولد الرسول \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_ إلا سبط واحد، فلم يترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر حتى قتل في ذلك.

واعلم أن المقصود بالأمر بالمعروف: إيقاع المعروف، وبالنهي عن المنكر: زوال المنكر. فإذا وقع الغرض بالأمر السهل، لم يجز العدول عنه إلى الأمر الصعب. وهذا مما يُعلم عقلاً وشرعاً: أما عقلاً، فلأن الواحد منا إذا أمكنه تحصيل الغرض بالأمر السهل لا يجوز العدول عنه إلى الأمر الصعب، وأما الشرع فهو قوله تعالى: « وإن طائفتان من

المؤمنين اقتتاوا فأصلحوا بينهما. فإنْ بغتُ إحداهما على الأخرى فقاتلوا التي تبغي حتى تفيء إلى أمر الله » (الحجرات: ٩). فالله تعالى أمر بإصلاح ذات البين أولاً، ثم بعد ذلك بما يليه، ثم بما يليه، إلى أن انتهى إلى المقالة. » («شرح الأصول الخمسة »، ص ١٤١ ـ ص ١٤٤).

وهذا الأصل قائم سواء وُجد إمام أو لم يوجد. « على أن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر على ضربين: أحدهما ما لا يقوم به إلا الأئمة، والثاني ما يقوم به كافة الناس.

أما ما لا يقوم به إلا الأئمة فذلك: كإقامة الحدود، وحفظ بيضة الإسلام، وسد الثغور، وتنفيذ الجيش، وتولية القضاة والأمراء، وما أشبه ذلك.

وأما ما يقوم به غيرهم من أفناء الناس فهو: كشرب الخمر، والسرقة، والزنا، وما أشبه ذلك. ولكن إذا كان هناك إمامٌ مفترض الطاعة فالرجوع إليه أولى.

واعلم أن المقصود من الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر هو أن لا يضيع المعروف ولا يقع المنكر. فإذا ارتفع الفرض ببعض المكلفين سقط عن الباقين. ولهذا قلنا إنه من فروض الكفايات ». (« شرح الأصول الخمسة »، ص ١٤٨).

## واصل بن عطاء

كنيته أبو حذيفة ، وفي « البيان والتبيين » (ج ١، ص ٢٩، س ٩): أبو الجعد. وهو مولى بني ضبّة، وقيل مولى بن مخزوم .

« وكان واصل بن عطاء أحد الأعاجيب: وذلك أنه كان ألثغ قبيح اللثغة في الراء، فكان يُخلّص كلامه من الراء، ولا يُفْطَن بذلك لاقتداره وسهولة ألفاظه. ففي ذلك يقول شاعر من المعتزلة، يمدحه بإطالته الخطب واجتنابه الراء، على كثرة ترددها في الكلام حتى كأنها ليست فيه:

عليمٌ بإبدال الحروف وقامع لكل خطيبٍ يغلب الحقَّ باطلهُ

وقال آخر:

ويجعل البـرُ قمحـاً في تصرُّفه وخالفَ الراء حتى احتال للشَّعَر ولم يُطِق «مطراً » والقول يعجله فعـاذ بالغيث إشفاقاً من المطر

۱ ابن خلکان ٥/ ۲۰، الکامل ۳/ ۱۹۲.

۲ ابن خلکان ۵/ ۲۰.

ومما حكي عنه قوله \_ وذكر بشاراً: أما لهذا الأعمى المكتنى بأبي معاذ من يقتله! أمّا والله لو لا أن الغيلة خلق من أخلاق الغالية لبعثت إليه من يبعج بطنه على مضجعه، شم لا يكون إلا سدوسياً أو عقيلياً.

فقال: « هذا الأعمى » ولم يقل بشاراً ولا ابن برد، ولا الضرير. وقال: « من أخلاق الغالية » ولم يقل المغيرية ولا المنصورية. وقال: « لبعثت إليه »، ولم يقل: لأرسلت إليه. وقال: « على مضجعه »، ولم يقل: على فراشه، ولا مرقده. وقال: « يبعج »، ولم يقل: يبقر. وذكر « بني عقيل » لأن بشاراً كان يتوالى إليهم. وذكر « بني سدوس » لأنه كان ناز لا فيهم. واحتناك الحروف شديد الله ».

ولقد أشار كثير من الشعراء إلى هذه الظاهرة عند واصل، وأورد ابن خلكان نماذج من هذا الشعر. « وكان طويل العنق جداً، بحيث كان يعاب عليه. وفيه يقول بشار بن برد الشاعر المشهور:

ماذا منیت بغز ّال له عنق كنقنق الدو ّ إن ولى و إن مَثلا عُنق الزراقة، ما بالي وبالكم تكقرون رجالاً كقروا رجلا "؟»

وسمُي « الغزّال » « ولم يكن غزالاً، ولكنه كان يُلقّب بذلك لأنه كان يلـزم الغـزالين ليعرف المتعففات من النساء، فيجعل صدقته لهن. وكان طويل العنق. ويروى عن عمرو بـن عبيد أنه نظر إليه من قبل أن

١ « الكامل » للمبرَّد، ج ٣، ص ١٩٣ \_ ١٩٤. نشرة أبي الفضل إبراهيم. القاهرة بدون تاريخ.

۲ « وفيات الأعيان وأنباء الزمان » لابن خلكان (۲۰۸ \_ ۱۸۱ هـ) ج ٥، ص ٦١ \_ ٦٢. نشرة محيي الدين عبد الحميد، القاهرة سنة ١٩٤٩.

٣ ابن خلكان، ج ٥، ص ٦٣. \_ النقنق: الظليم (و هو ذكر النعام). الدو: الفلاة الواسعة. مثل: أقام.

يكلمه، فقال: لا يفلح هذا ما دامت عليه هذه العُنق'.»

وتوسع الجاحظ في « البيان والتبيين من السراء واصل في التخلص من السراء فقال:

« ولما علم واصل بن عطاء أنه ألثغ فاحش اللثغ، وأن مخرج ذلك منه شنيع، وأنه إذ كان داعية مقالة ورئيس نحلة وأنه يريد الاحتجاج على أرباب النحل وزعماء الملل، وأنه لا بد كان داعية مقالة ورئيس نحلة وأنه يريد الاحتجاج على أرباب النحل وزعماء الملل، وأنه لا بد له من مقارعة الأبطال ومن الخطب الطوال، وأن البيان يحتاج إلى تميين وسياسة، وإلى ترتيب ورياضة، وإلى تمام الآلة وإحكام الصنعة، وإلى سهولة المخرج وجهارة المنطق وتكميل الحروف وإقامة الوزن، وأن حاجة المنطق إلى الحلاوة والطلاوة كحاجته إلى الجزالة والفخامة، وأن ذلك من أكثر ما تستمال به القلوب وتثنى به الأعناق وتزين به المعاني؛ وعلم واصل أنه ليس معه ما ينوب عن البيان التام، واللسان المتمكن والقوة المتصرفة، كندو ما أعطى الله ـ تبارك وتعالى \_ نبيه موسى، عليه السلام، من التوفيق والتسديد، مع لباس التقوى وطابع النبوة، ومع المحنة والاتساع في المعرفة، ومع هدي النبيين وسمت المرسلين، وما يُغَشّيهم الله به من القبول والمهابة، ولذلك قال بعض شعراء النبي صلى الله عليه وسلم:

لو لم تكن فيه آيات مُبيِّنة كانت بداهته تنبيك بالخبر

ومع ما أعطى الله \_ تبارك وتعالى \_ موسى عليه السلام من الحجة البالغة، ومن العلامات الظاهرة، والبرهانات الواضحة \_ إلى أن حلّ الله تلك العقدة وأطلق تلك الحبسة، وأسقط تلك المحنة.

ومن أجل الحاجة إلى حسن البيان وإعطاء الحروف حقوقها من الفصاحة

١ الكامل، ج ٣، ص ١٩٢.

٢ ج ١، ص ١٤ \_ ١٦. القاهرة سنة ١٩٤٨.

\_ رام أبو حذيفة وإسقاط الراء من كلامه، وإخراجها من حروف منطقه. فلم يزل يكابد ذلك ويغالبه، ويناضله ويساجله، ويتأنى تستره والراحة من هجنته، حتى انتظم له ما حاول، واتسق له ما أمّل. ولو لا استفاضة هذا الخبر، وظهور هذه الحال حتى صار لغرابته مثلاً، ولطرافت معلماً، لما استجزنا الإقرار به، والتأكيد له. ولست أعني خطبه المحفوظة ورسائله المخلدة، لأن ذلك يحتمل الصنعة، وإنما عنيتُ محاجّة الخصوم ومناقلة الأكفاء، ومفاوضة الأخوان. والله عنيت محاجّة الغصوم ومناقلة الأكفاء، ومفاوضة الأخوان. والله وأشرافهم وعلمائهم...

وكان واصل بن عطاء قبيح اللُّثغة شنيعها، وكان طويل العنق جداً، ولذلك قال بشار الأعمى:

ما لي أشايع غزّ الأله عنق كنقنق الأدوّ إن ولى وإن مثلًا عُنق الزراقة، ما بالي وبالكم أتكفِرون رجالاً كفروا رجلا؟ »

وفي موضع آخر (ج ١ ص ٢٢) يذكر الجاحظ: «سالت عُثمان البُرّي: كيف كان واصل يصنع في العدد، وكيف كان يصنع بعشرة وعشرين وأربعين، وكيف كان يصنع بالقمر والبدر ويوم الأربعاء وشهر رمضان، وكيف كان يصنع بالمحرّم وصفر وربيع الأول وربيع الآخر وجمادى الآخرة ورجب؟ فقال: ما لي فيه قولٌ إلاّ ما قاله صفوان:

مُلقَّن مُلْهَمٌ فيما يحاوله جَمٌّ خواطره جوّاب آفاق »

## علاقته ببشار

« وكان بشار كثير المديح لواصل بن عطاء قبل أن يدين بشار

بالرجعة، ويكفر جميع الأمة. وكان قد قال في تفضيله على خالد بن صفوان وشبيب بن شبيبة، والفضل بن عيسى \_ يوم خطبوا عند عبد الله بن عمر بن عبد العزيز والى العراق:

أبا حذيفة! قد أوتيت مُعجبة في خطبة بدَهت من غير تقدير وإن قولاً يروق الخالدين معا لمُسْكِت مخرس عن كل تحبير

لأنه كان مع ارتجاله الخطبة التي نزع منها الراء \_ كانت مع ذلك أطول من خطبهم. وقال بشار ':

> تكلُّقُوا القولَ والأقوام قد حفلوا وحَبَّرُوا خطبًا ناهيك من خُطب فقام مرتجلاً تغلَّى بداهت مرجل القين لما حُفَّ باللهب وجانب الراء لم يَشعُر بها أحد قبل التصفح والإغراق في الطلب

وقال في كلمة له يعنى تلك الخطبة:

إذا ما أر اد القول زور ه شهر الله

فهذا بديه لا كتحبير قائل

فلما انقلب عليهم بشار ومقاتلة لهم بادية، هجوه ونفوه. فما زال غائبا حتى مات عمرو ين عيبد. وقال صفوان الأنصاري:

متى كان غَزَّالٌ له يا ابن حَوْشب غلامٌ كعمرو أو كعيسى بن حاضر '؟ أما كان عثمان الطويل ابن خالد أو القرم حفص تُهية للمُخاطِر °

ا في « طبقات المعتزلة »: تكلف.

٢ في « طبقات المعتزلة »: وقال.

٣ زور الكلام: أصلحه وهيأه.

٤ عسى بن حاضر، من المعتزلة، وكان من أصحاب عمرو بن عبيد، راجع « الحيوان » الجاحظ (ج ١، ص ·(٣٣٨ \_ ٣٣٧

ه حفص: هو حفص القرن.

له خلف شعب الصين في كل ثغرة رجال دعاة لا يفئل عزيمَهم إذا قال: مروا في الشتاء، تطوعوا بهجرة أوطان وبدَّل وكُلْفة فأنجح مسعاهم وأثقب زندهم وأوتاد أرض الله في كل بلدة وما كان سحبان يشق غبارهم ولا الناطق النخار والشيخ دغفل ولا القالة الأعلون رهط مكتل

الى سوسها الأقصى وخلّف البرابر الله سوسها الأقصى وخلّف البرابر الهم تهكّم جبار ولا كيد ماكر وان كان صيف لم يُخَف شهر ناجر وشدة أخطار وكد المسافر وأورى بفلج للمخاصم قاهر ولا الشديق من حيّي هلال بن عامر الذا وصلوا أيمانهم بالمخاصر المشائر مال المشائر من العشائر مالية العشائر مالية العشائر مالية العشائر مالية العشائر مالية العشائر مالية العشائر العشائر العشائر العشائر مالية العشا

١ السوس الأقصى: كورة بالمغرب. والسوس الأدنى: بلدة بالأهواز.

٢ العزيم: العزم. التهكم: التكبر. ويقال تهكم عليه أي اشتد عليه غضبه.

<sup>&</sup>quot; ناجر (بكسر الجيم ويفتح): شهر رجب أو صفر، أو كل شهر في صميم الحر، أو كل شهر من شهور الصيف لأن الإبل تنجر فيه أي يشتد عطشها.

٤ أثقب الزند: قدحه فأخرج منه النار، وأورى الزند إيراء: أثقبه.

٥ التشاجر: الجدل في أمور علم الكلام والعقائد.

٦ الشدق: جمع: أشدق و هو المتفوه ذو الفصاحة.

النخار: هو النخار بن أوس العذري، وكان معاصراً للشاعر جميل بثينة. وقد هجاه هذا بشعر ذكره صاحب الأغاني (٩٥: ٩٥). ولقب النخار لأنه ربما حمى في الكلام فنخر.

ودغفل: هُو دغفل بن حنظلة السدوسي، أدرك النبي، ووفد على معاوية. وقتلته الأزارقة. وكان بارعاً في علم النسب، ولهذا ضرب به المثل في ذلك فقيل: « أنسب من دغفل » (راجع: « أمثال الميداني »، و « الإصابة » لابن حجر برقم ٢٣٩٥).

٨ مكحل: هو عمرو بن الأهتم المنقري.

بجَمْع من الجُقين راض وساخط تلقب «بالغزال » واحد ألله عصره ومن لحروري وآخر رافض وأمر بمعروف وإنكار مُثكر يصيبون فضل القول في كل موطن تراهم كأن الطير فوق رؤوسهم وسيماهم معروفة في وجوههم وفي قص هداب وإحفاء شارب وعنفقة مصلومة ولنعله وعنفقة مصلومة ولنعله

وقد زحفت بُداؤهم للمحاضر فلمن اليتامي والقبيل المكاثر وآخر جائر وآخر جائر كما طبقت في العظم مُدية جازر على عمة معروفة في العشائر وفي المشي حُجّاجاً وفوق الأباعر وظاهر قول في مثال الضمائر وكور على شيب يضيء لناظر قبالان في رون رحيب الخواصر وليس جهول القوم في علم خابر وليس جهول القوم في علم خابر

وفي واصل يقول صفوان:

فما مس ديناراً ولا صد درهما

و لا عرف الثوب الذي هو قاطعه

وفيه يقول أسباط بن واصل الشيباني:

وأشهد أن الله سمّاك واصلا وأنك محمود النقيبة والشيم »

الجفان: بكر وتميم. والروقان: بكر وتغلب. والغاران: الازد وتميم. والبداء: جمع باد، وهو وساكن البادية.
 والمحاضر: المناهل يجتمعون عليها.

الحروري: من الخوراج. رافض: من الرافضة. مرجئ: من المرجئة. جائر: من المجبرة، الأنه ينسب
 الجور إلى الله.

٣ الكور: لوث العمامة، أي إدارتها على الرأس.

٤ العنفقة: ما بين الشفة السفلي والذقن. قبال النعل: زمامها.

٥ « البيان و التبيين » للجاحظ، ج ٣، ص ٢٤ \_ ٢٧. نشرة هارون، القاهرة سنة ١٩٤٨.

### لقب: الغـزّال

وقد أورد الجاحظ في « البيان والتبيين » أيضاً (ج ١، ص ٣٢ \_ ٣٤) ما قيل في وصف واصل بأنه غزّال. فقال:

« وقد كتبنا احتجاج من زعم أن واصل كان غزالاً، واحتجاج من دفع ذلك عنه. ويزعم هؤلاء أن قول الناس: « واصل الغزال »، كما يقولون: خالد الحدّاء ، وكما يقولون: هشام الدستوائي، وإنما قيل ذلك لأن الإباضية كانت تبعث إليه من صدقاتها ثياباً دستوائية، فكان يكسوها الأعراب، الذين يكونون بالجناب، فأجابوه إلى قول الإباضية.

وقال: إنما قيل ذلك لواصل لأنه كان يكثر الجلوس في سوق الغزّ الين، إلى أبي عبد الله، مولى قَطَن الهلالي. وكذلك كانت حال خالد الحدّاء الفقيه. وكما قالوا: أبو مسعود البدري، لأنه كان ناز لا على ذلك الماء. وكما قالوا: أبو مالك السُدِّي، لأنه كان يبيع الخُمُر في سُدّة المسجد ". »

ا هو خالد بن مهران، مولى لقريش لآل عبد الله بن عامر بن كريز. قيل: وإنما سمي حدّاء لأنه كان يـتكلم فيقول: احذ على هذا الحديث (راجع « المعارف » لابن قتيبة ص ٢١٩). وقال السمعاني (ص ١٦٠) لأنه تزوج امرأة فنزل عليها في الحذائين فنسب إليها.

٢ هو أبو مسعود عقبة بن عمرو بن ثعلبة الأنصاري البدري. صحابي شهد العقبة وبدرا وتوفي في سنة ٤٠ هـ (راجع « الاصابة » لابن حجر برقم ٥٩٩٥، و « الأنساب » للسمعاني ٦٨).

٣ في « لسان العرب » و « القاموس المحيط » أنه سمّي بذلك « لبيع المقانع في سُدّة مسجد الكوفة ». و المقانع هي الخمر (جمع: خمار). توفي إسماعيل السدي سنة ١٢٧ ه.

#### بثه الدّعاة

وقد بعث واصل الدعاة لنشر مذهب المعتزلة ونشر الإسلام، ومجادلة الأديان الأخرى، وبخاصة المانوية. ذكر المرتضى في « المنية والأمل » (ص ٣٢):

« قال أبو الهذيل: بعث (أي واصل) عبد الله بن الحارث إلى المغرب فأجابه خلق كثير.

وبعث إلى خراسان حفص بن سالم، فدخل تر مذ ولزم المسجد حتى اشتهر. ثم ناظر جهماً فقطعه، فرجع إلى قول أهل الحق (المعتزلة). فلما عاد حفص إلى البصرة رجع جهم إلى قوله الباطل.

وبعث القاسم اليي اليمن.

وبعث أيوب إلى الجزيرة.

وبعث الحسن بن ذكوان إلى الكوفة.

وعثمان الطويل إلى أرمينية، فقال: يا أبا حذيفة! إن رأيت أن ترسل غيري فأشاطره جميع ما أملك حتى أعطيه فَر د نعلي. فقال: يا طويل! اخر على الله أن ينفعك. فخرج للتجارة فأصاب مائة ألف، وأجابه الخلق ».

## مولده ووفاته

اتفق المؤرخون على أن واصل بن عطاء ولد بمدينة الرسول سنة ثمانين هجرية (٢٩٩ ـ ٧٠٠ م)، حيث كان مولى لبني ضبة أو بني مخزوم؛

۱ هو القاسم بن السعدي (« المنية والأمل »، ص ٤٢).

٢ هو أستاذ أبي الهذيل بن العلاف.

وأنه ارتحل إلى البصرة، ولزم مجلس الحسن البصري. وفي البصرة عــرف بعــض كبـــار الأشخاص مثل جهم بن صفوان، والشاعر بشّار بن برد. وتزوج أخت عمرو بن عبيد.

وتوفي في سنة إحدى وثلاثين ومائة للهجرة (  $(8.4 - 9.1 \times 9.1)$ 

#### مؤلفات واصل

ذكر ابن النديم في « الفهرست » أن لواصل التصانيف التالية:

١ \_ كتاب أصناف المرجئة.

٢ \_ كتاب التوبة.

٣ \_ كتاب المنزلة بين المنزلتين.

٤ \_ كتاب خطبته التي أخرج منها الراء.

ا المرتضى: « المنية والأمل »، ص ٣٥؛ « لسان الميزان » لابن حجر في ترجمة واصل، « النجوم الزاهرة »، ج ١، ص ٣١٣؛ « مسالك الأبصار » لابن فضل الله العمري (ج ٨، ص ٤٩٦ من المصورة الشمسية بدار الكتب المصرية رقم ٢٥٦٨ تاريخ). « عيون التواريخ » لابن شاكر الكتبي (مخطوطة دار الكتب المصرية، وفيات سنة ١٣١). « شذرات الذهب » لابن العماد الحنبلي، وفيات سنة ١٣١ (ج ١، ص ١٨٣، القاهرة سنة ١٣٠٠ ه). وقد حدث خطأ في « وفيات الأعيان » لابن خلكان إذا ورد: « إحدى وثمانين ومائة ». ولا شك أن « ثمانين » خطأ من الناسخ والناشر، وصوابها: « ثلاثين » والرسم بينهما متقارب، « فوات الوفيات » لابن شاكر الكتبي، ج ٢، ص ٢٥٥ (نشرة محيي الدين عبد الحميد، القاهرة سنة ١٩٥١): ياقوت، ص ١٩ ص ٢٤٧ (طبعة القاهرة) وكان في طبعة مرجوليوث بياض في خانة العشرات، أصلحته الطبعة المصرية هذه.

- ٥ \_ كتاب معانى القرآن.
- ٦ \_ كتاب الخُطَب في التوحيد والعدل.
- ٧ \_ كتاب ما جرى بينه وبين عمرو بن عبيد.
  - ٨ \_ كتاب: السبيل إلى معرفة الحق.
    - 9 \_ كتاب في الدعوة.
- ١٠ \_ كتاب طبقات أهل العلم والجهل \_ وغير ذلك.

وقد نقل هذا الثبت بحروفه ابن خلكان (ج ٥، ص ٦٣ \_ ٦٤) ولم يزد عليه شيئاً.

وأورد المرتضى في « المنية والأمل » (= « طبقات المعتزلة » ص ٣٥) عنوان كتاب هو: « الألف مسألة في الرد على المانوية »، قال: « وعن الباهلي: قرأت لواصل الجزء الأول من كتاب الألف مسألة على الرد على المانوية. قال: فأحصيت في ذلك الجزء على مخالفيه نيفاً وثمانين مسألة ».

ولم يبق لنا من هذه الكتب جميعاً غير رقم ٤، وقد وردت في كثير من كتب الأدب، ونشرها على حدة الأستاذ عبد السلام هارون في مجموعته: «نوادر المخطوطات» (المجموعة الثانية، ص ١١٨ \_ ١٣٦، القاهرة سنة ١٣٧٠ هـ ١٩٥١ م)، وذلك على أساس مخطوط في مكتبة فيض الله باستانبول يحتوي على نسخة من كتاب «البيان والتبيين» وبآخرها ورقة ملحقة بخط كاتب نسخة «البيان والتبيين» وهو محمد بن يوسف اللخمي، الذي كتب كليهما في سنة ٧٨٥ ه، ثم على أساس النص الوارد في «مسالك الابصار في ممالك الابصار في ممالك الانصار » لابن فضل الله العمري. وقد سبقه إلى نشرها: ١ \_ الشيخ أحمد مفتاح في كتاب «مفتاح الأفكار» (ص ٢٧٠ \_ ٢١٠. القاهرة سنة ١٣١٤ ه) و «أدبيات اللغة العربية» (ص ٢١٢ \_ ٢١٤. القاهرة سنة ١٩٠١ م) عن مخطوط لا نعلمه. ٢ \_ ثم على أساس هذه النشرة أعاد طبعه أحمد زكي صفوت

في مجموعة «جمهرة خطب العرب» (ج ١، ص ٤٨٢ \_ ٤٨٤. القاهرة سنة ١٩٣٥).

## مذهب واصل

بين الشهرستاني (ج ١، ص ٥٧ وما يليها) أصول مذهب واصل بن عطاء، أو الواصلية، فقال: إن « اعتزالهم يدور على أربع قواعد:

القاعدة الأولى: القول بنفي صفات الباري تعالى من: العلم، والقدرة والإرادة، والحياة. وكانت هذه المقالة في بدئها غير نضيجة. وكان واصل بن عطاء يشرع فيها على قول ظاهر وهو: الاتفاق على استحالة وجود إلهين قديمين أزليين. قال: ومن أثبت معنى وصفة قديمة فقد أثبت إلهين. وإنما شرعت أصحابه فيها بعد مطالعة كتب الفلاسفة، وانتهى نظرهم فيها إلى رد جميع الصفات إلى كونه عالماً قادراً، ثم الحكم بأنهما صفتان ذاتيتان هما اعتباران للذات القديمة، كما قاله الجبائي، أو حالتان كما قاله أبو هاشم. ومال أبو الحسين البصري إلى ردهما إلى صفة واحدة، وهي العالمية. وذلك عين مذهب الفلاسفة وسنذكر تفصيل ذلك. وكان السلف يخالفهم في ذلك، إذ وجدوا الصفات مذكورة في الكتاب والسنّة.

القاعدة الثانية: القول بالقدر. وإنما سلك في ذلك مسلك معبد الجهني وغيلان الدمشقي. وقرر واصل بن عطاء هذه القاعدة أكثر مما كان يقرر قاعدة الصفات، فقال: إن الباري تعالى حكيم عادل لا يجوز أن يضاف إليه شر وظُلم، ولا يجوز أن يريد من العباد خلاف ما يامر، ويحكم عليهم شيئاً ثم يجازيهم عليه. فالعبد هو الفاعل للخير والشر والإيمان

والكفر والطاعة والمعصية، وهو المجازي على فعله. والرب تعالى أقدره على ذلك كله. وأفعال العباد محصورة في الحركات والسكنات والاعتمادات والنظر والعلم.

قال: ويستحيل أن يخاطب العبد بـ « إفعل » وهو لا يمكنه أن يفعل وهو يحـس مـن نفسه الاقتدار والفعل. ومن أنكره فقد أنكر الضرورة. واستدل بآيات على هذه الكلمات.

ورأيت رسالة نسبت إلى الحسن البصري، كتبها إلى عبد الملك بن مروان وقد ساله عن القول بالقدر والجبر، فأجابه بما يوافق مذهب القدرية، واستدل فيها بآيات من الكتاب ودلائل من العقل. ولعلها لواصل بن عطاء، فما كان الحسن ممن يخالف السلف في أن القدر: خيره وشره، من الله تعالى. فإن هذه الكلمة كالمجمع عليها عندهم. والعجب أنه حمل هذا اللفظ الوارد في الخبر (= الحديث) على البلاء والعافية والشدة والراحة والمرض والشفاء والموت والحياة، إلى غير ذلك من أفعال الله تعالى، دون الخير والشر والشر والحسن والقبيح الصادرين من اكتساب العباد.

وكذلك أورده جماعة المعتزلة في « المقالات » عن أصحابهم.

القاعدة الثالثة: القول بالمنزلة بين المنزلتين. والسبب فيه أنه دخل واحدٌ على الحسن البصري فقال: يا إمام الدين! لقد ظهرت في زماننا جماعةٌ يُكفِّرون أصحاب الكبائر. والكبيرة عندهم كفر يُخرَج به عن الملة \_ وهم وعيدية الخوارج، \_ وجماعة يرجئون أصحاب الكبائر، والكبيرة عندهم لا تضرُّ مع الإيمان، بل العمل \_ على مذهبهم \_ ليس ركناً من الإيمان، ولا يضر مع الإيمان معصية، كما لا ينفع مع الكفر طاعة، وهم مرجئة الأمة. فكيف تحكم لنا في ذلك اعتقاداً؟

فتفكر الحسن في ذلك. وقبل أن يجيب، قال واصل بن عطاء: أنا لا أقول إن صاحب الكبيرة مؤمن مطلق و لا كافر مطلق، بل هو في منزلة بين

المنزلتين: لا مؤمن ولا كافر. ثم قام واعتزل إلى أسطوانة من أسطوانات المسجد، يقرر ما أجاب به على جماعة من أصحاب الحسن. فقال الحسن اعتزل عنا واصل. فسمي هو وأصحابه معتزلة.

ووجه تقريره أنه قال: إن الإيمان عبارة عن خصال خير إذا اجتمعت سُمّي المرء مؤمناً، وهو اسم مدح. والفاسق لم يستجمع خصال الخير، ولا استحق اسم المدح، فلا يسمى مؤمناً. وليس هو بكافر مطلق أيضاً، لأن الشهادة وسائر أعمال الخير موجودة فيه ولا وجه لإنكارها. لكنه إذا خرج من الدنيا على كبيرة من غير توبة فهو من أهل النار خالداً فيها، إذ ليس في الآخرة إلا الفريقان: فريق في الجنة، وفريق في السعير. لكنه يخفف عنه العذاب، وتكون دركته فوق دركة الكفار.

وتابعه على ذلك عمرو بن عبيد، بعد أن كان موافقاً له في القدر وإنكار الصفات.

القاعدة الرابعة: قوله في الفريقين من أصحاب « الجَمَل ' » وأصحاب « صفين » إن أحدهما مخطئ، لا بعينه. وكذلك قوله في عُثمان وقاتليه

ا جرت موقعة الجمل بين علي بن أبي طالب وبين فريق على رأسه عائشة وطلحة والزبير بن العوام الذين لم يقروا له بالخلافة لما بويع بالخلافة في مسجد المدينة في يوم الجمعة ٢٥ من ذي الحجة سنة ٣٥ ه (في ٢٤ يونيه سنة ٢٥٦ م). وقد جرت المعركة بين الفريقين في موضع خارج البصرة بُقال له الخريبة، وذلك في اليوم العاشر من جمادى الاخرة سنة ٣٦ ه (= ٤ ديسمبر سنة ٢٥٦ م). ولم يدخل البصرة إلا بعد ذلك بثلاثة أيام. وبعد ذلك بشهر دخل الكوفة حيث مهد له واليه المخلص، الاشتر النخعي، السبيل. ومن هناك سار إلى المدائن، عبر الفرات عند الرقة، وفي سهل صفين حارب جيش معاوية في سلسلة من المعارك استمرت من ذي الحجة سنة ٣٦ حتى صفر سنة ٣٧ ه (يونيو \_ يوليو سنة ٢٥٧ م). وكاد على أن ينال النصر الحاسم بفضل شجاعة

وخاذليه إن أحد الفريقين فاسق لا محالة، كما أن أحد المتلاعنين فاسق، لا بعينه. \_\_ وقد عرفت قوله في الفاسق \_. وأقل درجات الفريقين أنه لا تقبل شهادتهما، كما لا تقبل شهادة المتلاعنين. فلم يجوز قبول شهادة علي وطلحة والزبير على باقة بقل. وجوز أن يكون عثمان وعلي على الخطأ.

هذا قول رئيس المعتزلة ومبدإ الطريقة: في أعلام الصحابة وأئمة العترة.

ووافقه عمرو بن عبيد على مذهبه، وزاد عليه في تفسيق أحد الفريقين، لا بعينه، بأن قال: لو شهد رجُلان من أحد الفريقين مثل عليّ ورجل من عسكره، أو طلحة والزبير لم تقبل شهادتهما. \_ وفيه تفسيق الفريقين وكونهما من أهل النار. وكان عمرو من رواة الحديث، معرو فاً بالزهد،

<sup>=</sup> الأشتر النخعي. وهنالك فكر عمرو بن العاص في حيلة، بأن جعل جيوش الشام ترفع ورقات من المصحف على أطراف الرماح، إشارة إلى أنهم يفوضون الأمر إلى حكم كتاب الله. وانطلت هذه الحيلة على جيوش العراق وطالبوا بالاحتكام إلى كلمة الله. ولم تتطل الحيلة على على، ولكنه اضطر اضطرارا إلى قبول ما عرض، لأن أنصاره طالبوا بذلك. وهكذا وافق على التحكيم، وذلك بأن يختار كل فريق حكماً عنه. فاختار معاوية عمرو بن العاص، واضطر على \_رغم معارضته \_ إلى قبول أبي موسى الأشعري حكما يمثله. واجتمع الحكمان في رمضان سنة ٣٧ (فبراير سنة ٢٥٨ أو سنة ٣٨ في رأي فلهوزن، فبراير ٢٥٩). وكان أبو موسى الأشعري يرمي إلى جعل صهره عبد الله بن عمر خليفة. ولهذا استسلم لعمرو بن العاص في رأيه بأن معاوية على حق في المطالبة بدم عثمان، وكان قد شاع أن لعلي ضلعاً في قتله. فخلع أبو موسى عليا، وتلاه عمرو بن العاص فخلع عليا ونصب معاوية خليفة، على الرغم من احتجاج أبي موسى على أن عمرو بن العاص غرر به وخدعه.

و (كان) واصل مشهوراً بالفضل والأدب » (ج ١، ص ٥٧ ـ ص ٦٢، بهامش « الفِصــل » لابن حزم، طبع أوفست).

\* \* \*

ويفصل عبد القادر البغدادي في « الفرق بين الفرق » (ص ١١٧ \_ \_ ١٢٠) القاعدتين الثالثة والرابعة، ولا يشير إلى الأولى أدنى إشارة، وهذا واضح لأنه باعتراف الشهرستاني نفسه كانت هذه القاعدة الأولى غير نضيجة عند واصل، وإنما نضجت فيما بعد بعد نفوذ الفلسفة اليونانية أي بعد واصل بحوالي مئة عام، ولهذا لا محل لها لنسبتها إلى واصل. أما القاعدة الثانية وهي الخاصة بخلق الإنسان لأفعاله، فأشار إليها عبد القاهر البغدادي إشارة خفيفة بأن قال إن واصلاً وصاحبه عمرو بن عبيد دعوا الناس « إلى قول القدرية على رأي معبد الجهني، فقال الناس يومئذ لواصل: إنه مع كفره قدريّ. وجرى المثل بذلك في كل كافر قدري» (ص ١١٩. نشرة محيى الدين عبد الحميد، القاهرة بدون تاريخ).

وهاك تفصيل ما قاله بالنسبة إلى القاعدة الثالثة:

كان واصل من منتابي مجلس الحسن البصري في زمان فتنة الأزارقة وكان الناس يومئذ مختلفين في أصحاب الذنوب من أمة الإسلام على فرق:

١ ــ فرقة تزعم أن كل مرتكب للذنب: صغير أو كبير ــ مشرك بالله. وكان هذا قول الأزارقة من الخوارج. وزعم هؤلاء أن أطفال المشركين مشركون، ولذلك استحلوا قتل أطفال مخالفيهم وقتل نسائهم، سواء كانوا من أمة الإسلام أو من غيرهم.

وكانت الصُّفرية من الخوارج يقولون في مرتكبي الذنوب بأنهم كفرة مشركون كما قالته الأزارقة، غير أنهم خالفوا الأزارقة في الأطفال.

٢ \_\_ وزعمت النجدات من الخوراج أن صاحب الذنب الذي أجمعت الأمة على
 تحريمه كافر مشرك، وصاحب الذنب الذي اختلفت الأمة فيه

على حكم اجتهاد أهل الفقه فيه، وعذروا مرتكب ما لا يعلم \_ بجهالة \_ تحريمه إلى أن تقوم الحجة عليه فيه.

٣ \_ وكانت الإباضية من الخوارج يقولون: إن مرتكب ما فيه الوعيد \_ مع معرفة
 بالله عز وجل وبما جاء من عنده \_ كافر كفران نعمة، وليس بكافر كفر شرك.

٤ ــ وزعم قوم من أهل ذلك العصر أن صاحب الكبيرة مــن هــذه الأمــة منــافق،
 و المنافق شرّ من الكافر المظهر لكفره.

و حان علماء التابعين في ذلك العصر مع أكثر الأمة يقولون: إن صاحب الكبيرة من أمة الإسلام مؤمن، لما فيه من معرفته بالرسل والكتب المنزلة من الله تعالى، ولمعرفت بأن كل ما جاء من عند الله حق؛ \_ ولكنه فاسق بكبرته. وفسقه لا ينفي عنه اسم الإيمان والإسلام. وعلى هذا القول الخامس مضى سلف الأمة من الصحابة وأعلام التابعين.

فلما ظهرت فتنة الأزارقة بالبصرة والأهواز، واختلف الناس عند ذلك في أصحاب الذنوب على الوجوه الخمسة التي ذكرناها، خرج واصل بن عطاء عن قول جميع الفرق المتقدمة، وزعم أن الفاسق من هذه الأمة لا مؤمن ولا كافر. وجعل الفسق منزلة بين منزلتي الكفر والإيمان. فلما سمع الحسن البصري من واصل بدعته هذه التي خالف بها أقوال الفرق قبله والإيمان. فلما سمع العتزل (أي واصل) عند سارية من سواري مسجد البصرة. وأنضم أليه قرينه في الضلالة عمرو بن عبيد بن باب كعبد صريخُه أمةً. فقال الناس يومئذ فيهما: إنهما قد اعتزلا قول الأمة. وسمي أتباعهما من يومئذ: « معتزلة ». ثم إنهما أظهرا بدعتهما في المنزلة بين المنزلتين، وضمًا إليها دعوة الناس إلى قول القدرية على رأى معبد

١ الصريخ: المغيث. والأمة: العبدة، الجارية.

الجهني. فقال الناس يومئذ لواصل: إنه مع كفره قدريّ. وجرى المثل بذلك في كل كافر قدري.

ثم أن واصلاً وعمراً وافقا الخوارج في تأبيد عقاب صاحب الكبيرة في النار، مع قولهما بأنه موحد وليس بمشرك ولا كافر. ولهذا قيل للمعتزلة: إنهم مخانيث الخوارج، لأن الخوارج لما رأوا لأهل الذنوب الخلود في النار سموهم كفرة وحاربوهم، والمعتزلة رأت لهم الخلود في النار ولم تجسر على تسميتهم كفرة، ولا جَسَرت على قتال أهل فرقة منهم، فضلاً عن قتال جمهور مخالفيهم. ولهذا نسب إسحاق بن سويد العدوي واصلاً وعمرو بن عبيد إلى الخوارج لاتفاقهم على تأبيد عقاب أصحاب الذنوب، فقال في بعض قصائده:

برئتُ من الخوارج لستُ منهم من الغزّال منهم وابن باب ومن قوم إذا ذكروا علياً يردُّون السلامَ على السحاب » (ص ١١٧ ــ ١١٩).

وفيما يتعلق بالقاعدة الرابعة التي ذكرها الشهرستاني، وهي تتعلق بالحكم على فريق على بن أبى طالب وفريق المطالبين بالثأر لدم عثمان بن عفان يقول عبد القاهر البغدادي:

« ثم إن واصلاً فارق السلف ببدعة ثالثة: وذلك أنه وجد أهل عصره مختلفين في علي وأصحابه \_، وفي طلحة والزبير وعائشة وسائر أصحاب الجمل:

فزعمت الخوارج أن طلحة والزبير وعائشة وأتباعهم يوم الجمل كَفَروا بقتالهم علياً، وأن علياً كان على الحق في قتال أصحاب الجمل، وفي قتال أصحاب معاوية بصفين إلى وقت التحكيم. ثم كفر بالتحكيم.

وكان أهلُ السنة والجماعة يقولون بصحّة إسلام الفريقين في حرب الجمل، وقالوا: إن على الحق في قتالهم، وأصحاب الجمل

كانوا عصاة مخطئين في قتال عليّ، ولم يكن خطؤهم كفراً، ولا فسقاً يُسقط شهادتهم. وأجازوا الحكم بشهادة عَدْلَيْن من كل فرقة من الفريقين.

وخرج واصل عن قول الفريقين، وزعم أن فرقة من الفريقين فَسَقَة، لا بأعيانهم وأنه لا يعرف الفسقة منهما. وأجاز أن يكون الفسقة من الفريقين: علياً وأتباعه كالحسن والحسين وابن عباس وعمار بن ياسر وأبي أيوب الأنصاري وسائر من كان مع علي يوم الجمل، وأجاز كون الفسقة من الفريقين: عائشة وطلحة وسائر أصحاب الجمل. ثم قال في تحقيق شكه في الفريقين: لو شهد علي وطلحة، أو علي والزبير، أو رجل من أصحاب علي ورجل من أصحاب الجمل عندي على باقة بقل لم أحكم بشهادتهما، لعلمي بأن أحدهما فاسق، لا بعينه؛ كما لا أحكم بشهادة المتلاعنين، لعلمي بأن أحدهما فاسق لا بعينه. ولو شهد رجلان من أحد الفريقين لل أيهما كان لل القبلت شهادتهما. » (ص ١١٩ لل ١٢٠) لي أنه يقبل شهادة أبناء أحد الفريقين على الآخر.

على أن المعتزلة بعد واصل اختلفت في هذه المسألة. « فقال النظّام ومُعمّر والجاحظ في فريقي يوم الجمل بقول واصل:

وقال حوشب وهاشم الأوقص: نجت القادة، وهلكت الأتباع.

وقال أهل السنة والجماعة بتصويب علي وأتباعه يوم الجمل، وقالوا: إن الزبير رجع عن القتال يومئذ تائباً، فلما بلغ وادي السباع قتله بها عمرو بن جُرموز، غرة، وبشر علي قاتله بالنار. وهم طلحة بالرجوع، فرماه مروان بن الحكم \_ وكان مع أصحاب الجمل \_ بسهم فقتله.

١ أي دون أن يستطيع أن يعين من هم منهم الفسقة.

وعائشة \_ رضي الله عنها \_ قصدت الاصلاح بين الفريقين، فغلبها بنو أزد وبنو ضبّة على أمرها حتى كان من الأمر ما كان » (« الفرق بين الفرق »، ص ١٢١).

ويفصل ابن حزم هذا الأمر أكثر فيقول :

« الكلام في حرب على ومن حاربه من الصحابة رضى الله عنهم.

قال أبو محمد (= ابن حزم): اختلف الناس في تلك الحرب على ثلاث فرق:

ا فقال جميع الشيعة وبعض المرجئة وجمهور المعتزلة وبعض أهل السُّنة إن علياً
 كان المصيب في حربه، وكل من خالفه على خطأ.

وقال واصل بن عطاء وعمرو بن عبيد، وأبو الهذيل وطوائف من المعتزلة: إن علياً مصيب في قتاله معاوية وأهل النهر. ووقفوا في قتاله مع أهل الجمل وقالوا: إحدى الطائفتين مخطئة ولا نعرف أيهما هي.

وقالت الخوارج: علي المصيب في قتاله أهل الجمل وأهل صفين، وهو مخطئ في قتاله أهل النهر.

٢ ــ وذهب سعد بن أبي وقاص و عبد الله بن عمر وجمهور الصحابة إلى الوقوف في
 على وأهل الجمل وأهل صفين. ــ وبه يقول جمهور أهل السنّنة، وأبو بكر بن كيسان.

" \_ وذهب جماعة من الصحابة وخيار التابعين وطوائف ممن بعدهم إلى تصويب محاربي علي من أصحاب الجمل وأصحاب صفين وهم الحاضرون لقتاله في اليومين المذكورين. وقد أشار إلى هذا أيضاً أبو بكر بن كيسان » (« الفصل في الملل والأهواء والنحل »، ج ٤، ص ١٥٣).

١ « الفصل في الملل والاهواء والنحل »، ج ٣، ص ١٥٣ وما يليها. القاهرة سنة ١٣٢١ ه.

ثم بين دفاع كل فريق عن رأيه، وبدأ بالأخير، فقال:

« احتج من ذهب إلى تصويب محاربي على يوم « الجمل » ويوم « صبفين » بأن قال: إن عثمان \_ رضي الله عنه \_ قُتِل مظلوماً. فالطلب بأخذ القود من قاتليه فرض، قال عز وجل « ومن قُتِل مظلوماً فقد جعلنا لوليه سلطاناً » (سورة الاسراء: ٣٣)، وقال تعالى: « وتعاونوا على البر والتقوى، ولا تعاونوا على الإثم والعدوان » (سورة المائدة: ٢).

قالوا: ومن آوى الظالمين فهو إما مشارك لهم، وإما ضعيفً عن أخذ الحق منهم. قالوا: وكلا الأمرين حجة في إسقاط إمامته على من فعل ذلك ووجوب حربه.

قالوا: وما أنكروا على عثمان إلا أقل من هذا: من جواز إنفاذ أشياء بغير علمه \_ فقد ينفذ مثلها سراً ولا يعلمها أحدٌ إلا بعد ظهورها.

قالوا: وحتى لو أن كل ما أُنكِر على عثمان يصحُ \_ ما حلَّ بذلك قتله، بلا خلاف أحد من أهل الإسلام، لأنهم إنما أنكروا عليه:

١ \_ استئثاره بشيء يسير من فضلات الأموال لم تجب لأحد بعينه فمنعها.

٢ \_ وتولية أقاربه \_ فلما شُكُوا إليه عزلهم وأقام الحد على من استحقه.

" \_ وأنه صرف الحكم بن أبي العاص إلى المدينة \_ ونَفْيُ رسول الله صلى الله عليه وسلم للحكم لم يكن حداً واجباً، ولا شريعة على التأبيد، وإنما كان عقوبة على ذنب استحق به النفي، والتوبة مبسوطة، فإذا تاب سقطت عنه تلك العقوبة، بلا خلاف من أحد من أهل الإسلام،

١ القود (محركة): الثأر.

وصارت الأرض كلها مباحة.

٤ ــ وأنه ضرب عماراً خمسة أسواط، ونفى أبا ذر إلى الرَّبذة ــ وهذا كله لا يبيح
 الدم.

قالوا: وإيواء « علي " » المحدثين أعظم الأحداث: من سفك الدم الحرام في حَرَم رسول الله صلى الله عليه وسلم \_ أعظم، والمنع من إنفاذ الحق عليهم أشد من كل ما ذكرنا، بلا شك.

قالوا: وامتتاع معاوية من بيعة علي، كامتتاع علي من بيعة أبي بكر. فما حاربه أبو بكر، ولا أكرهه. وأبو بكر أقدر على «علي » من «علي » على معاوية. ومعاوية في تأخره عن بيعة «علي » أعذر وأفسح مقالاً من «علي » في تأخره عن بيعة أبي بكر لأن «علياً » لم يمتنع من بيعة أبي بكر أحد من المسلمين غيره، بعد أن بايعه الأنصار والزبير. وأما بيعة «علي » فإن جمهور الصحابة تأخروا عنها: إما عليه، وإما لا له ولا عليه، وما تابعه منهم إلا الأقل، سوى أزيد من ماية ألف مسلم بالشام والعراق ومصر والحجاز، كلهم امتنع من بيعته. فهل معاوية إلا كواحد من هؤلاء في ذلك؟!

وأيضاً فإن بيعة «عليٍّ » لم تكن عن عهد من النبي صلى الله عليه وسلم كما كانت بيعة أبي بكر، ولا عن إجماع من الأمة كما كانت بيعة عثمان، ولا عن عهد من خليفة واجب الطاعة كما كانت بيعة عمر، ولا بسوق بائن في الفضل على غيره لا يختلف (عليه)، ولا عن شورى. فالقاعدون عنها، بلا شك، ومعاوية من جملتهم \_ أعذر من «علي » في قعوده عن بيعة أبي بكر ستة أشهر، حتى رأى البصيرة وراجع الحق عليه في ذلك. »

١ أي: فضلا عن، بالإضافة إلى أن...

قالوا: فإنْ قاتم: خفي على « علي » نصُّ رسول الله صلى الله عليه وسلم على أبي بكر.

قلنا لكم: لم يَخْفَ عليه بلا شك تقديم رسول الله صلى الله عليه وسلم أبا بكر على الصلاة. وأمره «علياً » بأن يصلي وراءه في جماعة المسلمين. فتأخره عن بيعة أبي بكر وسعي سعي منه في حطّه عن مكان جعله رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ حقاً لأبي بكر وسعي منه في فسخ نص رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ على تقديمه إلى الصلاة. وهذا أشد من رد إنسان نفاه رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ اذنب ثم تاب منه.

وأيضاً فإن «علياً » قد تاب واعترف بالخطأ لأنه إذ بايع أبا بكر بعد ستة أشهر تأخر فيها عن بيعته، لا يخلو ضرورة من أحد وجهين: إما أن يكون مصيباً في تأخره \_ فقد أخطأ إذ بايع، \_ أو يكون مصيباً في بيعته \_ فقد أخطأ إذ تأخر عنها.

قالوا: والممتنعون من بيعة « علي » لم يعترفوا قط بالخطأ على أنفسهم في تأخرهم عن بيعة أبى بكر. وإنْ كان فعلهم صواباً فقد برئوا من الخطأ جملة.

قالوا: والبَوْن بين طلحة والزبير وسعد بن أبي وقاص وعلي \_ خفي جداً. فقد كانوا في الشورى معه، ولا يبدو له فضل تفوق عليهم ولا على واحد منهم. وأما البَوْن بين علي وأبى بكر فأبين وأظهر. فهم في امتناعهم عن بيعته أعذر، لخفاء التفاصيل.

قالوا: وهَلا فعل «علي » في قتله عثمان كما فعل بقتلة عبد الله بن خبّاب بن الأرت؟ فإن القصتين استويتا في التحريم. والمصيبة في قتل عثمان في الإسلام وعند الله عن وجل وعلى المسلمين \_ أعظم جرماً وأوسع خرقاً وأشنع إثماً وأهول فتيقاً من المصيبة في قتل عبد الله بن

خبّاب '. قالوا: وفعلُه في طلب دم عبد الله بن خباب يقطع حجة من تأوّل على علي أنه يمكن أن يكون لا يرى قتل الجماعة بالواحد » (« الفصل »، ج ٤، ص ١٥٢ \_ ١٥٥).

هذه هي الحجج التي يقولها من ذهب إلى تصويب محاربي علي يسوم الجمل ويوم صفين، المدافعين عن موقف المطالبين بثأر عثمان.

أما الخوارج فقد قالوا إن علياً كلّم الرجال في دين الله تعالى، والله عز وجل حرّم ذلك بقوله: « إن ِ الحكم إلا لله م (سورة الأنعام آية ٥٧)، وبقوله تعالى: « وما اختلفتم فيه من شيء فحُكْمُه إلى الله » (سورة الشورى آية ١٠).

ا عبد الله بن خباب: قتله الخوارج، وكانوا قد سألوه: «ما تقول في أبي بكر وعمر، فأتنى خيرا. قالوا: فما تقول في علي قبل التحكيم وفي عثمان في السنين الست الأخيرة، فأتنى خيرا، قالوا: فما تقول في علي بعد التحكيم والحكومة. قال: إن عليا أعلم بالله وأشد توقيا على دينه وأنفذ بصيرة ». فقالوا: إنك لست تتبع الهدى إنما تتبع الرجال على أسمائهم. ثم قربوه إلى شاطئ النهر فأضجعوه فذبحوه... وروى أبو عبيدة أيضا، قال: استنطقهم (أي الخوارج) على عليه السلام، بقتل عبد الله بن خباب فأقروا به. فقال: انفردوا كتائب لأسمع قولكم كتيبة كتيبة، فتكتبوا كتائب، وأقرت كل كتيبة بمثل ما أقرت به الأخرى من قتل ابن خباب، وقالوا: ولنقتلنك كما قتلناه. فقال على: والله لو أقرّ أهل الدنيا كلهم بقتله هكذا وأنا أقدر على قتلهم به لقتلتهم، ثم التقت إلى أصحابه فقال لهم: شدوا عليهم، فأنا أول من يشد عليهم. وحمل بذي الفقار حملة يضرب حتى يعوج متنه ثم يخرج فيسويه بركبتيه، ثم يحمل، حتى أفناهم » منكرة ثلاث مرات، كل حملة يضرب حتى يعوج متنه ثم يخرج فيسويه بركبتيه، ثم يحمل، حتى أفناهم « (« شرح نهج البلاغة » لابن أبي الحديد، ج ١، ص ٢٠٧، مطبعة دار الكتب العربية الكبرى لمصطفى البابي الحلبي، القاهرة)

۲ « الأنعام » آية ٥٧؛ « يوسف » آية ٤٠، ٦٧.

# القدرا

كانت مشكلة أفعال الإنسان وهل هو خالقها أو هو مجبر عليها من المشاكل الرئيسية التي بدأت بها المباحث الكلامية في الإسلام. ومن تتبع الآيات القرآنية الوارد فيها ذكر القدر والقضاء والجزاء وأفعال الإنسان يجد أن هذه المسألة شغلت المسلمين على عهد النبي، كما كانت مثار جدل بينه وبين معارضيه من المشركين و النصاري و اليهود. لكنه لا يمكن استخلاص موقف صريح قاطع للقرآن في هذه المسألة. فثم آيات تؤذن بأنه لا فاعل إلا الله، وأن الإنسان مقدَّرة عليه أفعاله، وإلى جانبها آيات أخرى تقرر أن الإنسان مختار، ومسؤول عن أفعاله.

١ راجع:

a) Salisbury, E.E.: « Muhammadan predestination and free will », in journal of the American Oriental Society, 8 (1899), p. 106-182.

b) De Vlieger, A. Kitâb al Qadr, Matériaux pour servir à l'étude de la prédestination dans la théologie musulmane. Leyde 1903.

c) Ringgren, Helmer: Studies in Arabic fatalism. Uppsala, 1955.

- فمن أمثلة الآيات الدالة على أن أفعال الإنسان مقدّرة عليه:
- ١ ـ « وما تشاءون إلا أن يشاء الله رب العالمين » (التكوير: ٢٩).
- ٢ \_ « وما تشاءون إلا أن يشاء الله إن الله كان عليماً حكيماً » (الإنسان: ٣٠).
  - ٣ \_ « ولكن يُدْخِل من يشاء في رحمته » (الشورى: ٨).
  - ٤ \_ « ماذا أراد الله بهذا مثلاً كذلك يضلُّ الله من يشاء » (المدَّثّر: ٣١).
    - ٥ \_ « ويهدي من يشاء » (المدثر: ٣١).
    - 7 \_ « ومَنْ يشأ يجعله على صراط مستقيم » (الأنعام: ٣٩).
  - $V = (0, 10^{-5})$  وربك يخلق ما يشاء ويختار، ما كان لهم الخيرة  $(10, 10^{-5})$
- ٨ ــ « وما كان لمؤمن و لا مؤمنة إذا قضى الله ورسوله أمراً أن يكون لهــم الخيــرة من أمرهم » (الأحزاب: ٣٦).
  - ٩ \_ « قل لن يصيبنا إلا ما كتب الله لنا » (التوبة: ٥١).
- ١٠ \_ « ولو شئنا لآتينا كل نفس هداها، ولكن حقَّ القولُ مِنِّي لأملأنَّ جهنم من الجِنّة والناس أجمعين » (السجدة: ١٣).
- ١١ \_ « مَن يَهْدِ الله فهو المهتدي، ومَنْ يُضلِّل فأولئك هم الخاسرون » (الأعـراف: ١٧٨).
- ۱۲ \_ « فمن يُرد الله أن يهديه يشرح صدره للإسلام، ومن يُرد أن يضله يجعل صدره ضيفاً حرجاً كأنما يصعد في السماء » (الأنعام: ١٢٥).
- ١٣ ـ « ولقد بعثنا في كل أمة رسولاً أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت، فمنهم مَـنْ هَدَى الله ومنهم من حقّت عليه الضلالة » (النحل: ٣٦).

- ١٤ \_ « قل لا أملك لنفسى نفعاً ولا ضرّاً إلا ما شاء الله » (يونس: ٤٩).
- ١٥ « و لا ينفعكم نصحي إن أردت أن أنصح لكم إن كان الله يريد أن يغويكم هـ و ربكم و إليه ترجعون » (هود: ٣٥).
- ۱٦ ـ « إن الذين كفروا سواء عليهم أأنذرتهم أم لم تتذرهم لا يؤمنون ختم الله على قلوبهم وعلى سمعهم، وعلى أبصارهم غشاوة، ولهم عذاب عظيم » (البقرة: ٥ ـ ٦).

وفي مقابل ذلك نجد عدداً وفيراً من الآيات التي تقرر حرية الإنسان في أفعالـــه وأنـــه فاعلها، مثل:

- ١ \_ « فمن شاء فليؤمن، ومن شاء فليكفر » (الكهف: ٢٩).
- ٢ ـ « وما منع الناس أن يؤمنوا إذ جاءهم الهدى » (الإسراء: ٩٤).
- ٣ « جزاءً بما كانوا يعملون » (الأحقاف: ١٤؛ الفرقان: ١٥؛ الواقعة: ٢٤؛
   السجدة: ٣٢).
  - ٤ \_ « جزاءً بما كانوا يكسبون » (التوبة: ٨٦، ٩٥).
  - ٥ \_ « هل جزاء الإحسان إلا الإحسان » (الرحمن: ٦٠).
- ٦ \_ « ما أصابك من حسنة فمن الله وما أصابك من سيئة فمن نفسك » (النساء: ٧٩).
  - V = « ومالكم V تؤمنون بالله » (الحديد:  $\Lambda$ ).
  - ٨ \_ « فما لهم عن التذكرة مُعْرضين؟ » (المدثر: ٤٩).
  - ٩ \_ « هو الذي خلقكم فمنكم كافر ومنكم مؤمن » (التغابن: ٢).
    - ۱۰ ـ « كل نفس بما كسبت رهينة » (المدثر: ٣٨).
  - ١١ \_ « من عمل صالحاً فلنفسه، ومَنْ أساء فعليها » (فصلت: ٤٦).
- ۱۲ ــ «قل يا أيها الناس قد جاءكم الحق من ربكم فمن اهتدى فإنما يهتدي لنفسه، ومَنْ ضلّ فإنما يضلُّ عليها » (يونس: ۱۰۸).
  - ۱۳ ـ « هنالك تبلو كلُّ نفس ما أسلفت » (يونس: ۳۰).

- ١٤ \_ « قد جاءكم بصائر من ربكم: فمن أبصر فلنفسه ومَن عَمِي فعليها » (الأنعام: ٤٠١).
- - ١٦ \_ « إن الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم » (الرعد: ١١).

وقد لاحظ جرِم ' أن السور المكية أميل إلى تقرير حرية الإنسان واختياره، بينما السور المدينة أميل إلى تقرير الجبرية.

وقد أورد الشهرستاني (« الملل والنحل » ج ١ ص ١٠٨ \_ ١٠٩) تعريفاً للجبرية والجبر، هاك نصه:

« الجبر هو نفي الفعل حقيقةً عن العبد، وإضافته إلى الرب تعالى. والجبرية أصناف:

١ \_ فالجبرية الخالصة هي التي لا تثبت للعبد فعلاً ولا قدرة على الفعل أصلاً.

٢ \_ والجبرية المتوسطة: أن تثبت للعبد قدرة غير مؤثرة.

فأما من أثبت للقدرة الحادثة أثراً ما في الفعل، وسمى ذلك كسباً فليس بجبري. والمعتزلة يسمون من لم يثبت للقدرة الحادثة في الإبداع والإحداث استقلالاً جبرياً. ويلزمهم أن يسموا من قال من أصحابهم بأن المتولدات أفعال لا فاعل لها حبرياً، إذ لم يثبتوا للقدرة الحادثة فيها أثراً.

والمصنفون في المقالات عدوا النجارية، والضرارية من الجبرية؛

<sup>1</sup> Grimme, H. Einleitung in den Koran, Vol. II.

وكذلك جماعة الكلامية من الصفاتية والأشعرية سموهم تارة: حشوية، وتارة جبرية. »

ويمثل الجبرية الخالصة: جهم بن صفوان.

وابن حزم يفصل أكثر ويقول': « اختلف الناس في هذا الباب (باب: القَدر) فذهبت طائفة إلى أن الإنسان مُجْبَر على أفعاله، وأنه لا استطاعة له أصلاً \_ وهو قول جهم بن صفوان وطائفة من الأزارقة.

وذهبت طائفة أخرى إلى أن الإنسان ليس مُجْبَراً، وأثبتوا له قوة واستطاعة بها يفعل ما اختار فعله. ثم افترقت هذه الطائفة على فرقتين، فقالت إحداها: الاستطاعة التي يكون بها الفعل لا تكون إلا مع الفعل، ولا تتقدمه ألبتة. وهذا قول طوائف من أهل الكلام ومن وافقهم كالنجار، والأشعري، ومحمد بن عيسى برغوث الكاتب، وبشر بن غياث المريسي، وأبي عبد الرحمن العطوي وجماعة من المرجئة والخوارج وهشام بن الحكم وسليمان بن جرير وأصحابهما.

وقالت الأخرى: إن الاستطاعة التي يكون بها الفعل هي قبل الفعل موجودة في الإنسان، وهو قول المعتزلة وطوائف من المرجئة كمحمد بن رشيد ومؤنس بن عمران وصالح قُبّة والناشئ وجماعة من الخوارج والشيعة.

ثم افترق هؤلاء على فرق: فقالت طائفة إن الاستطاعة قبل الفعل ومع الفعل أيضاً: للفعل ولتركه، وهو قول بشر بن المعتمر البغدادي، وضرار بن عمرو الكوفي، وعبد الله بن غطفان، ومعمر بن عمرو العطار البصري وغيرهم من المعتزلة.

وقال أبو الهذيل بن الهذيل العبدي البصري العلاّف: لا تكون

١ « الفصل في الملل والأهواء والنحل »، ج ٣، ص ٢٢.

الاستطاعة مع الفعل البتة، ولا تكون إلا قبله، ولا بد وتفنى مع أول وجود الفعل.

وقال أبو اسحق إبر اهيم بن سيّار النظّام، وعلى الأسواري، وأبو بكر بن عبد الـرحمن بن كيسان الأصمّ: ليست الاستطاعة شيئاً غير نفس المستطيع. وكذلك أيضاً قالوا في العجرز إنه ليس شيئاً غير العاجز؛ إلا النظّام فإنه قال: هو آفة دخلت على المستطيع...

فأما من قال بالإجبار منهم فإنهم احتجوا فقالوا: لما كان الله تعالى فعّالاً، وكان لا يشبهه شيء من خلقه، وجب أن لا يكون أحدٌ فعالاً غيره.

وقالوا أيضاً: معنى إضافة الفعل إلى الإنسان إنما هو كما تقول: مات زيد! وإنما أماته الله تعالى؛ وقام البناء، وإنما أقامه الله تعالى (ج ٣، ص ٢٢ ــ ص ٢٣).

تلك خلاصة لموقف الفِرق المختلفة والمتكلمين من مختلف المذاهب \_ بالنسبة إلى مشكلة حرية الإرادة والاختيار.

فلو رجعنا إلى صاحبنا واصل بن عطاء لم نجد في المصادر الباقية لدينا ما يدل على مدى تحقيقه لهذه المسألة وما أدلى به من براهين لإثبات حرية الإرادة.

إنما تورد بعض المصادر أنه تلقى مذهب القدر، أعني حرية الإرادة، عن غيلان الدمشقى. فمن هو غيلان الدمشقى هذا؟

اختلف فيه أصحاب كتب الكلام على طرفي نقيض: فالمعتزلة منهم مدحوه كثيراً، بينما ذمّه أهل السنّة ذماً بالغاً.

فالمرتضى في « المنية والأمل » يقول عنه \_ وهو يضعه على رأس الطبقة الرابعة من طبقات المعتزلة: « غيلان بن مسلم الدمشقي، قال أبو القاسم: هو غيلان بن مروان. قال الحاكم: وهو مولى لعثمان بن عفّان. أخذ

المذهب عن الحسن بن محمد بن الحنفية، ولم تكن مخالفته لأبيه وأخيه إلا في شيء من الإرجاء.

وروى أن الحسن كان يقول إذا رأى غيلان في الموسم: أنرون هذا؟ هو حجة الله على أهل الشام، ولكن الفتى مقتول.

وكان واحد دهره في العلم والزهد والدعاء إلى الله وتوحيده وعدله.

وقتله هشام بن عبد الملك، وقتل صاحبه صالحاً. وسبب قتله أن غيلان لما كتب إلى عمر بن عبد العزيز كتاباً قال فيه: « أبصرت يا عمر وما كدت، ونظرت وما كدت. اعلم يا عمر أنك أدركت من الإسلام خلّقاً بالياً، ورسماً عافياً. فيا ميت بين الأموات! لا ترى أثراً فتتبع، ولا تسمع صوتاً فتتنفع. طُفئ أمر السنّة، وظهرت البدعة. أخيف العالم فلا يستكلم، ولا يعطي الجاهل فيسأل (!). وربما نجت الأمة بالإمام، وربما هلكت بالإمام: فانظر أيّ الإمامين أنت، فإنه تعالى يقول: « وجعلناهم أئمة يهدون بأمرنا » (الأنبياء: ٣٧) فهذا إمام هدى ومن التبعه شريكان؛ وأما الآخر فقال تعالى: « وجعلناهم أئمة يدعون إلى النار ويوم القيامة لا ينصرون » (القصص: ١٤) ولن تجد داعياً يقول: تعالوا إلى النار باذاً لا يتبعه أحد ولكن الدعاة إلى النار هم الدعاة إلى معاصي الله. فهل وجدت يا عمر حكيماً يعيب ما يصنع، أو يصنع ما يعيب، أو يعذب على ما قضى، أو يقضي ما يعذب عليه؟ أم هل وجدت رشيداً يدعو الماعة؛ أم هل وجدت عدلاً يحمل الناس على الظلم والتظالم؟ وهل

۱ تولى هشام الخلافة في شعبان ١٠٥ ه (يناير سنة ٧٢٤ م) وتوفي في ٦ ربيع الثاني سنة ١٢٥ ه (٦ فبراير سنة ٧٤٣ م). فبراير سنة ٧٤٣ م). ٢ تولى الخلافة في ٢٠ صفر سنة ٩٩ ه وتوفي في ٢٤ رجب سنة ١٠١ ه.

وفي هذه العبارات الأخيرة تقرير لمذهب حرية الاختيار، وأن الله لا يعمل إلا الأصلح؛ ولا يعذب على ما قضى ولا يقضي بما يعذب عليه؛ ومعنى هذا أن الله لا يقضي بالمعاصي، بل الإنسان هو الذي يرتكب المعصية بإرادته واختياره، وإلا فكيف يجوز في الحكمة أن يعذب الله على فعل فعله هو؟! والله حكيم، فلا يصنع ما هو مذموم؛ ورحيم فلا يكلف فوق الطاقة؛ وعادل فلا يحمل الناس على ارتكاب الظلم؛ وصادق فلا يحمل الناس على الكذب. وفي هذا بذور أولية لمذهب المعتزلة في العدل، وفي حرية الاختيار.

ويتابع صاحب « المنية والأمل » بيانه عن سبب قتل هشام بن عبد الملك لغيلان الدمشقى فيقول:

« فدعا عُمر عيلان وقال: أعني على ما أنا فيه! فقال غيلان: ولني بيع الخرائن ورد المظالم! فولاه، فكان يبيعها وينادي عليها ويقول: تعالوا إلى متاع الخونة؛ تعالوا إلى متاع الظلّمة، تعالوا إلى متاع من خلّف الرسول في أمّته بغير سنته وسيرته. وكان فيما نادى عليه جوارب خز"، فبلغ ثمنها ثلاثين ألف درهم، وقد ائتكل بعضها، فقال غيلان: من يعذرني ممن يزعم أن هؤلاء كانوا أئمة هدى وهذا يأتكل والناس يموتون من الجوع؟!

فمر ولي هشام بن عبد الملك، قال: أرى هذا يعيبني ويعيب آبائي. والله إن ظفرت بسه الأقطعن بدبه ورجلبه.

فلما ولي هشام خرج غيلان وصاحبه صالح إلى أرمينية، فأرسل هشام في طابهما. فجيء بهما فحبسهما أياماً، ثم أخرجهما وقطع أيديهما وأرجلها، وقال لغيلان: كيف ترى ما صنع بك ربنك؟

فالتفت غيلان، فقال: لعن الله من فعل بي هذا.

واستسقى صاحبُه، فقال بعض من حضر: لا نسقيكم حتى تشربوا من الزّقّوم.

فقال غيلان لصالح: يزعم هؤلاء أنهم لا يسقوننا حتى نشرب من الزقوم. ولعمري لئن كانوا صدقوا فإن الذي نحن فيه يسير في جَنْب ما نصير إليه بعد ساعة من عذاب الله. ولـئن كانوا كذبوا فإن الذي نحن يسير في جنب ما نصير إليه بعد ساعة من رو م الله. فاصـبر يا صالح!

ثم مات صالح، وصلى عليه غيلان؛ ثم أقبل على الناس وقال: قاتلهم الله! كم من حق أماتوه! وكم من عزيز في دين الله أعزوه! وكم من عزيز في دين الله أغزوه!

فقيل لهشام: قطعت يدي غيلان ورجليه وأطلقت لسانه! إنه قد بكّى الناس.، ونبههم على ما كانوا عنه غافلين.

فأرسل إليه من قطع لسانه، فمات، رحمه الله تعالى! ».

وهذا تصوير رائع لاستشهاد غيلان الدمشقي، واضح منه أن فيه تحاملاً شديداً على الأمويين، مما يؤذن بأن صانع هذه الرواية شيعي أراد التشنيع بالأمويين وإدانة مظالمهم. لهذا يحيك الشك في صدر الباحث حول صحة هذه الرواية.

فإن بحثتا في كتب المؤرخين عن هذه الحادثة، وجدنا ابن الأثير يقول في حديثه عن هشام بن عبد الملك بمناسبة وفاته سنة ١٢٥ ه:

« قیل إن غیلان بن یونس \_ وقیل: ابن مسلم \_ أبا مروان أظهر

١ « الكامل في التاريخ » لابن الأثير المتوفى سنة ٦٣٠ ه ، ج ٤، ص ٢٥٥ \_ ٢٥٦. القاهرة ١٣٥٧ ه،
 دار الطباعة المنيرية.

القول بالقدر في أيام عمر بن عبد العزيز. فأحضره عمر. واستتابه فتاب. ثم عاد إلى الكلام فيه أيام هشام. فأحضره من ناصرة، ثم أمر به فقطعت يداه ورجلاه. ثم أمر به وصلب. »

وابن كثير لل يقول وهو يتحدث عن هشام بن عبد الملك:

« و هو الذي قتل غيلان القدري. ولما أحضر بين يديه قال له: ويحك! قُلْ ما عندك: إنْ كان حقاً اتبعناه، وإنْ كان باطلاً رجَعْتَ عنه. فناظره ميمون بن مهران. فقال لميمون أشياء، فقال له: أَيُعصى الله كارهاً؟ فسكت غيلان. فقيده حينئذ هشام، وقتله. »

وهذا منقول عما ذكره الطبري فال:

« قال حماد الأبح، قال هشام لغيلان: ويحك يا غيلان! قد أكثر الناسِ فيك، فنازِعنا بأمرك: فإنْ كان حقاً اتبعناك، وإن كان باطلاً نزعت عنه. قال: نعم! فدعا هشامُ ميمون بن مهران ليكلمه. فقال له ميمون: سلن! فإن أقوى ما يكون إذا سائتم. قال له: أشاء الله أن يُعْصنى؟ فقال له ميمون: أفعُصى كارها؟ فسكت (أي غيلان). فقال هشام: أجبه! فلم يجبه فقال له هشام: لا أقالني الله إن أقاته. وأمر بقطع يديه ورجليه ».

ورواية الطبري هذه أوفى وأصح من السابقتين. فلو قارناها بما أورده المرتضى في « المنية والأمل » نجد:

ا تفاقهما في أن غيلان الدمشقي كان يقول إن الله ليس هو خالق أفعال المعصية،
 بل الإنسان هو صانعها؛

٢ \_ اختلافهما في السبب الذي من أجله قتله هشام بن عبد الملك:

۱ « البدایة و النهایة » لابن کثیر المتوفی سنة ۷۷۶ ه ، ج ۹، ص ۳۵۳. القاهرة، مطبعة السعادة، بدون تاریخ.

ر « تاريخ الأمم والملوك »، ج ٥، ص ٥١٦. القاهرة سنة ١٩٣٩ م.

فالطبري \_ ومن سار في إثره مثل ابن الأثير وابن كثير \_ يرى أن ذلك لقول غيلان بأن الإنسان خالق أفعاله، بينما المرتضى يرجع ذلك إلى الحملة التي قام بها غيلان ضد مظالم بني أمية، وأقواله فيهم أمام عمر بن عبد العزيز، مما جعله يحقد عليه ويترصد الفرصة للانتقام منه، وكان له ذلك لما ولى الخلافة.

على أنه يرد في بعض المصادر أن «أول من نطق في القدر رجل من أهل العراق يُقال له سوسن، كان نصر انياً فأسلم، ثم تنصر أخذ عنه معبد الجهني وأخذ غيلان عن معبد ». وتبعاً لهذا فإن أول من تكلم في القدر بين المسلمين هو معبد الجهني، وعنه أخذ غيلان الدمشقي. ومعبد الجهني، هو معبد بن عبد الله بن عليم الجهني، البصري. وقد قُتِل في سنة ٨٠ ه. قتله الحجّاج أو عبد الملك بن مروان. قال ابن الأثير في حوادث سنة ٨٠ ه:

« فيها قتل معبد بن عبد الله بن عليم الجهني الذي يروي حديث الدباغ . وهو أول من قال بالقدر في البصرة وقتله الحجاج. وقيل: قتله عبد الملك بن مروان بدمشق. »

وتوسع في ترجمته ابن كثير ' فقال في حوادث سنة ٨٠ ومن مات فيها:

« معبد الجهني القدري: يقال إنه معبد بن عبد الله بن عليم؛ راوي حديث: « لا تتنفعوا من الميتة باهاب و لا عصب ». وقيل غير ذلك في نسبه. سمع الحديث من ابن عباس وابن عمر ومعاوية وعمران بن حصين وغيرهم. وشهد يوم التحكيم، وسأل أبا موسى (أي: الأشعري)

۱ « العبر » للذهبي ۱/ ۹۲: « تهذيب التهذيب » لابن حجر ۱۰/ ۲۲٥.

٢ ج ٤، ص ٧٥. المطبعة المنيرية بالقاهرة سنة ١٣٥٨ ه.

٣ وهو: لا تتنفعوا من الميت بأهاب ولا عصب ».

٤ « البداية و النهاية »، ج ٩، ص ٣٤، مطبعة السعادة، بالقاهرة، بدون تاريخ.

في ذلك ووصاه. ثم اجتمع بعمرو بن العاص، فوصاه في ذلك. فقال له: إيه يا تَيْسَ جُهيئة! ما أنت من أهل السرّ والعلانية، وإنه لا ينفعك الحق، ولا يضرُّك الباطل. وهذا توستُم فيه من عمرو بن العاص. ولهذا كان هو أول من تكلم في القدر. ويقال إنه أخذ ذلك عن رجل من المل العراق يقال له « سوس ». وأخذ غيلانُ القدرَ من معبد. وقد كانت لمعبد عبادة، وفيه زهادة. ووثقه ابن معين وغيره في حديثه. وقال الحسن البصري: إياكم ومعبداً فإنه ضالً مُضلِّ. وكان ممن خرج مع ابن الأشعث. فعاقبه الحجاج عقوبة عظيمة بأنواع العذاب ثم قتله. وقال سعيد بن عفير: بل صلبه عبد الملك بن مروان في سنة ثمانين بدمشق، ثم قتله. وقال خليفة بن خياط: مات قبل التسعين. وقيل: إن الأقرب قَتْلُ عبد الملك له ».

ومن هذه الرواية يتبين أنه قتل لأسباب سياسية، هي اشتراكه في الخروج مع ابن الأشعث ضد عبد الملك بن مروان. لكن يلاحظ أن أبا مخنف وعنه نقل الطبري يذكر أن خروج ابن الأشعث كان في سنة إحدى وثمانين، ويذكر الواقدي أن خروجه كان في سنة ثنتين وثمانين سنة ثمانين؟!

لهذا فإن الأرجح هو أن عبد الملك بن مروان صلبه في دمشق في سنة ثمانين وقتله؛ وأنه لا شأن له بفتنة ابن الأشعث، وبالتالي بالحجاج.

على أننا نورد مع ذلك ما يقوله الذهبي عنه في «ميزان الاعتدال »: «معبد الجهني \_ تابعي. صدوق في نفسه، ولكنه سنَ سُنة سيئة: فكان أول من تكلم في القدر. ونهى الحسن (أي البصري) الناس عن

١ « ميزان الاعتدال في نقد الرجال » لأبي عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي المتوفى سنة ٧٤٨ ه ، ج ٤، ص ٤١، طبعة البجاوى، القاهرة سنة ١٩٦٥.

مجالسته، وقال: هو ضالٌ مُضِلٌ. ويقال: هو معبد بن عبد الله بن عويم. قتله الحجاج صبراً لخروجه مع ابن الأشعث.

وقد وثقه ابن معين. وقال جعفر بن سليمان: حدثنا مالك بن دينار، قال: لقيت معبداً الجهني بمكة بعد ابن الأشعث، وهو جريح. وكان قاتل الحجاج في المواطن كُلها. قال: لقيت الفقهاء والناس فإذا كلام نادم على قتاله مع الحجاج، فلم أر مثل الحسن، قال: يا ليتنا كنا أطعناه ».

وهذه الرواية تزيد في تعقد الأمر أكثر: إذ تجعله يشاهد في مكة بعد نهاية ابن الأشعث، وابن الأشعث حُصِر في قصر فألقى بنفسه من فوقه فمات، وذلك في سنة خمس وثمانين أو أربع وثمانين '.

و إلى جانب غيلان ومعبد الجهني تذكر الروايات الجعد بن درهم على أنه ممن أخذ القول في القدر عن معبد الجهني. وفوق ذلك كان أول من قال بخلق القرآن. قال ابن كثير (« البداية والنهاية »، ج ٩، ص ٣٥٠) في ترجمته:

« هو أول من قال بخلق القرآن. و هو الذي يُنْسَب إليه مروان الجعدي، و هو مروان الحمار، آخر خلفاء بني أمية \_ كان شيخه الجعد بن در هم. أصله من خراسان؛ يقال إنه من موالي بني مروان. سكن الجعد دمشق، وكانت له بها دار بالقرب من القلانسيين إلى جانب الكنيسة، ذكره ابن عساكر. قلتُ: و هي محلة من الخواصين اليوم غربيها عند حمام القطانين، الذي يقال له حمام قلينس.

قال ابن عساكر وغيره: وقد أخذ الجعد بدعته عن بيان بن سمعان.

۱ « الكامل » لابن الأثير، ج ٤، ص ٩٥. دار الطباعة المنيرية، بالقاهرة سنة ١٣٥٧ ه.

وأخذها بيان عن طالوت ابن أخت لبيد بن أعصم: زوج ابنته. وأخذها لبيد بن أعصم الساحر الذي سحر رسول الله \_ صلعم \_ عن يهوديّ باليمن. وأخذ عن الجعد: الجهمُ بن صنفوان الخزري، وقيل: الترمذي. وقد أقام ببلخ، وكان يصلي مع مقاتل بن سليمان في مسجده ويتناظران، حتى نفي إلى ترمذ.

ثم قتل الجهم بأصبهان، وقيل بمرو، قتله نائبها: سلم بن أحوز، رحمه الله وجزاء عن المسلمين خيراً. وأخذ بشر المريسي عن الجهم. وأخذ أحمد بن أبي دؤاد عن بشر.

وأما الجعد فإنه أقام بدمشق حتى أظهر القول بخلق القرآن. فتطلبه بنو أمية، فهرب منهم، فسكن الكوفة. فلقيه فيها الجهمُ بن صفوان، فتقلد هذا القول عنه.

ثم إن خالد بن عبد الله القسري قتل الجعد يوم عيد الأضحى بالكوفة. وذلك أن خالداً خطب بالناس، فقال في خطبته تلك: أيها الناس! ضحُّوا يقبل الله ضحاياكم، فإني مُضحِّ بالجعد بن درهم. إنه زعم أن الله لم يتخذ إبراهيم خليلاً، ولم يكلم موسى تكليماً، تعالى الله عما يقول الجعد علواً كبيراً. ثم نزل فذبحه في أصل المنبر.

وقد ذكر هذا غير واحد من الحفاظ، منهم البخاري وابن أبي حاتم، والبيهقي، وعبد الله بن أحمد. وذكره ابن عساكر في « التاريخ ». وذكر أنه كان يتردد إلى وهب بن منبه، وأنه كان كلما راح إلى وهب يغتسل ويقول: أجمع للعقل. وكان يسأل وهبا عن صفات الله عن وجل فقال له وهب يوماً: ويلك يا جعد! اقصر المسألة عن ذلك، إني الأظنك من الهالكين! لو لم يخبرنا الله في كتابه أن له يداً ما قلنا ذلك، وأن له عيناً ما قلنا ذلك، وأن له نفساً ما قلنا ذلك، وأن له سمعاً ما قلنا ذلك، وذكر الصفات: من العلم والكلام وغير ذلك.

ثم لم يلبث الجعد أن صلب ثم قتل. »

والتضارب واضح بين هذه الروايات العديدة في مقتله: فهل صلب وقتل، أو ذبحه خالد بن عبد الله القسري توفي خالد بن عبد الله القسري في أصل المنبر يوم عيد الأضحى؟ وخالد بن عبد الله القسري توفي في المحرّم من سنة ست وعشرين ومائة («شذرات الذهب»، ج ١، ص ١٦٩)، وقد هلك تحت العذاب: عذبه يوسف بن عمر بإذن من هشام بن عبد الملك مدة طويلة (ابن الأثير، ج ٤، ص ٢٦٢ \_ ٣٦٣). بعد عزله عن العراق. ولم تذكر لنا المصادر السنة التي قتل فيها الجعد بن درهم، و لا بد أن ذلك كان قبل سنة ١٢٥.

\* \* \*

على أن كتب التاريخ تقتصر على ذكر هذه المعلومات العامة دون أن توضح لنا مذاهبهم. وكنا نود أن نجد فيها غير مذاهبهم. وكنا نود أن نجد فيها غير إشارات ضئيلة لا تغنى.

ولعل أهمها ما ورد في « الفَرق بين الفرق » (ص ١٢٥، القاهرة نشرة محمد زاهد الكوثري، القاهرة سنة ١٩٤٨ م)، حيث قال:

« كان غيلان القدري يجمع بين القدر والإرجاء. ويزعم أن الإيمان هو المعرفة الثانية بالله تعالى، والمحبة والخضوع، والإقرار بما جاء به الرسول \_ صلعم \_ وبما جاء من الله تعالى. وزعم أن المعرفة الأولى اضطرار وليس بإيمان. وحكى زبرقان في مقالات عن غيلان أن: الإيمان هو الإقرار باللسان، وأن المعرفة بالله تعالى ضرورية فعل الله تعالى، وليست من الإيمان. وزعم غيلان: أن الإيمان لا يزيد ولا ينقص ولا يتفاضل الناس فيه ».

ومثل هذا التقرير لمذهب غيلان مناقض لما سبق: لأن القول بأن الإيمان لا يزيد ولا ينقص هو قول المرجئة، وهو يتنافى تماماً مع القول

بالقدر، أي بأن الإنسان مختار في أفعاله، وبالتالي مسؤول عنها، وبالتالي يتوقف إيمانه درجة ورسوخاً على ما يقوم به من أعمال. فإما أن ها هنا تحريفاً في اسم غيلان وهو ما لا يؤذن به وصفه بد « القدري »، وإما أن يكون عبد القاهر البغدادي يخلط خلطاً مقصوداً لمزيد من التشهير بغيلان ومذهب القدرية.

#### \* \* \*

وهنا نصل إلى مسألة دقيقة هي: هل ثارت مسألة أفعال الإنسان، والقدر تحت تأثير أجنبي، ومسيحي بخاصة؟

لقد رأينا زعم من زعم أن نصرانياً اسمه سوس أو سوسن اعتنق الإسلام هو الذي أثر في معبد الجهني ودفعه إلى الكلام في القدر. ولكننا لا نعلم شيئاً عن سوس أو سوسن هذا. وأغلب الظن أنه من اختراع خصوم القدرية ابتغاء الطعن البالغ في أصحاب المذهب، وشم شواهد كثيرة على مثل هذا الاختراع في كتب الفرق بقصد الطعن والتشهير.

ولكن بعض الباحثين المحدثين من المستشرقين أثار هذه المسألة على أساس ما هنالك من تشابه في تناول مسألة القضاء والقدر وحرية الإرادة بين رجال اللاهوت المسيحي وبين المتكلمين المسلمين. وأول من نبه إلى ذلك ألفرد فون كريمر في كتابه: « مباحث حضارية في ميدان الإسلام في بحث هذه المسألة بعد ذلك كارل هينرش بكر في مقال له به مجلة الأشوريات في وأخذ برأيهما كرلو ألفونسو نلّينو في بحث له

<sup>1</sup> A. Von Kremer: *Culturgeschichtliche Streifzüge auf dem Gebiete des Islams*, S. 3, 6, 7, 8. Leipzig, 1873.

<sup>2</sup> C.H. Becker: « Christliche Polemik und islamische Dogmenbildung », in Zeitschrift für Assyrologie, XXVI (1911), pp. 175-195.

ظهر في « مجلة الدراسات الشرقية " » عن « اسم القدرية »، فقال: « كانت أولى المسائل الخطيرة التي ثار حولها الجدل بين المسلمين جدلاً عنيفاً يستدعي النظر والفكر هي مسألة: هل القرآن، مع ما فيه من آيات متشابهات أو متعارضة، يقول بالقضاء والقدر السابق، أو يقول بلحرية الإرادة والاختيار؟ فبينما كان أهل السنة والجمهور يعتقدون دون بحث ولا نظر أن القدر في القرآن مقصود به قضاء الله السابق، كان بعض المتكلمين الأولين قد بدأوا تحت تأثير اللاهوت المسيحي في الشرق بطريقة غير مباشرة يبحثون هذا القدر، ويحاولون أن يفسروه بمعنى يوافق اختيار الإنسان وحريته في أفعاله حتى يمكن تبرير وجود الثواب والعقاب في الدار الآخرة تبريراً تاماً » (« التراث اليوناني » ص ٢٠٢ — ٢٠٣).

وتتاول هذه المسألة حديثاً موريس سيل وتوسع فيها. وبدأ بأن ردّ على من أنكروا التأثير المسيحي في نشره الكلام في القدر في الإسلام، على أساسين: الأول أن السوابق لمذهب القدرية في حرية الإرادة نجدها عند الخوارج في بيانهم للعدل الإلهي، والثاني أنه لا يوجد في العربية مقابل دقيق للفظ اليوناني الدالّ على حرية الإرادة ἀυτοεξουσίος ويرد على الحجة الأولى بأنه لم يكن لدى الخوارج تصور شه على أنه « عادل يتطلب للعدل من عباده ». بل تمسك الخوارج بنص القرآن، ولكن لم تكن لديهم فكرة عن العدالة. ويسرد على الحجة الثانية، وهي

<sup>1</sup> C.A. Nallino: « Sul nome de « Mu'taziliti », in *Rivista degli Studi Orientali*, Roma, t. VII, (1976), pp. 461-466.

<sup>2</sup> Morris S. Seale: *Muslim Theology*. A Study of Origins, with reference to the Church Fathers. London, 1964, pp. 27-35.

التي ساقها مونتجمري وات'، بأن المسلمين استعملوا كلمة « تفويض » لما تدل عليه الكلمة اليونانية المذكورة ἀντοεξουσίος، والفعل « فوض » معناه أن الله أعطى الإنسان القدرة على الفعل وعلى الاختيار بنوع من التفويض منه أي الانتداب والإذن. والتفويض بهذا المعنى مستعمل في قول منسوب إلى علي بن أبي طالب ويقول فيه إن حرية الإنسان تقوم في منزلة وسط بين الجبر والتفويض. وواضح من هذا أن التفويض يضاد الجبر، والأشعري في «مقالات الإسلاميين » وهو يتحدث عن مذاهب الشيعة يذكر أن أحدها يقول لا « بالجبر » كما يذهب إليه جهم، ولا « بالتفويض » كما يذهب إليه المعتزلة، ومعنى هذا أنه يضع « التفويض » في مضادة « الجبر ».

ويستمر سيل فيقول إن ثمت اصطلاحاً ثانياً للدلالة على نفس المعنى في اليونانية وهو ويستمر سيل فيقول إن ثمت اصطلاحاً ثانياً للدلالة على نفس المعنى في اليونانية وهو (ημῖν وقد استخدمه أوريجانس ويلاحظ وهذا هو المهم أن المترجم العربي ليوحنا الدمشقي يستخدم في ترجمة هذه الكلمة عند يوحنا الدمشقي اللفظ: تفويض، فيقول: « لأن الأفعال المفوضة إلينا ليس هي من أفعال عناية الله، لكنها أفعال عزمنا المستولي على ذاته وأفعاله ». وكتاب الدمشقي المأخوذ عنه هذا القول ترجمه إلى العربية أنطونيوس، رئيس دير مار سمعان (وقد عاش في النصف الثاني من القرن العاشر الميلادي)

<sup>1</sup> W. Montgomery Watt: Free will and Predestination in Early Islam, p. 58, n. 27.

۲ «کنز العمال »، ج ۱، ص ۳۱۳.

٣ ج ١، ص ٤٠ \_ ٤١. نشرة رتر.

<sup>4</sup> J. E. L. Oulton and H. Chadwick: *Alexandrian Christianity*, Vol. II. *Treatise on Prayer* (by Origen), Chapter VI, 2. p. 251 n. 337.

<sup>5</sup> De fide Orthodaxa, Book II, Chap. 29, p. 41; ed. Migne, p. 964.

تحت عنوان: « الإيضاح الصريح في المذهب الصحيح ».

ثم يأخذ المؤلف بعد ذلك في إيراد أقوال القدرية كما ذكرها كتاب « التبيه » للملطي (ص ١٢٦ \_ ١٣٥. استانبول سنة ١٩٣٦) وما يناظرها في كتاب « الإيمان الصحيح » ليوحنا الدمشقى \_ هكذا:

القدرية ': « صنف منهم يز عمون أن الحسنات والخير من الله، والشر والسيئات من انفسهم، لكي لا ينسبوا إلى الله شيئاً من السيئات والمعاصى ».

يوحنا الدمشقي : الأشياء التي تحدث: سببها إما الله، أو الضرورة، أو القدر، أو الطبيعة، أو البخت، أو العررض... فتحت أي واحد من هذه ندرج ما يحدث بفعل الإنسان ؟... إذ ليس من الصواب أن ننسب إلى الله أفعالاً تكون أحياناً خسيسة وظالمة... فلم يبق إلا أن نقول إن الإنسان الذي يفعل ويصنع هو منشئ أفعاله. وأنه مخلوق مزود بحرية الإرادة.

القدرية": « ومنهم صنف زعموا أن الله \_ عز وجل \_ جعل إليهم الاستطاعة تامّاً كاملاً، لا يحتاجون إلى أن يزدادوا فيه: فاستطاعوا أن يؤمنوا وأن يكفروا. ويأكلوا ويشربوا. ويقوموا ويقعدوا. ويرقدوا ويستيقظوا. وأن يفعلوا ما أرادوا. وزعموا أن العباد كانوا يستطيعون أن يؤمنوا. ولو لا ذلك ما عنبهم على ما لا يستطيعون ».

الدمشقي : من الحوادث ما هو في أيدينا، ومنها ما ليس كذلك. والتي في أيدينا، والتي نحن أحرار في فعلها أو عدم فعلها كما تشاء \_ هي تلك الأفعال التي تتم بالإرادة... وبالجملة كل الأفعال التي يتبعها ذم أو مدح وتتوقف على الدافع والقانون. وكل الأفعال العقلية والصادرة عن التدبير هي أفعال في أيدينا.

۱ الملطى: « التبيه »، ص ۱۲۹.

<sup>2</sup> De fide Orthodoxa, Book II, ch. 25, pp. 39, 40.

<sup>4</sup> De fide Orthodoxa, Book II, ch. 26, p. 40.

٣ الملطي: « التنبيه »، ص ١٣٣.

والتدبير (أو العزم أو التصميم) يتعلق بالإمكانات المتساوية: والإمكان المتساوي فعل هو في ذاته في مقدورنا وكذلك ضدة، وعقلنا يختار بين الإمكانات وهذا أصل الفعل. فالأفعال التي في أيدينا هي تلك الإمكانات المتساوية: مثلاً أن يتحرك أو لا يتحرك، أن يسرع أو لا يسرع، أن يشتاق الأمور غير الضرورية أو لا يشتاقها، أن يكذب أو لا يكذب، أن يعطي أو لا يعطي، أن يُسر ولا يُسر بحسب الظرف، وكذلك كل الأفعال التي تتضمن الفضيلة أو الرذيلة في أدائها، لأننا أحرار في أن نفعلها أو لا نفعلها كما نشاء... »

القدرية ': « [ ومنهم صنف ] أنكروا أن الله  $_{-}$  عز وجل  $_{-}$  خلق ولد الزنا، أو قدره، أو شاءه، أو علمه  $_{-}$ ».

الدمشقي ': وسيسأل المسلم: « مَن يكوّن الجنين في رحم أمه? » وهذه المسائلة يضعونها أمامنا يريدون أن يبينوا أن الله يفعل الشر. لأنك لو أجبت: « الله هو الذي يكوّن الجنين » يقول لك المسلم: « انظر، إن الله إذن يتعاون مع الزناة ». لكن دعْ النصراني يقلْ: « نحن لا نجد في الكتاب المقدس ما يدلّ على أن الله يخلق أو يكوّن شيئاً بعد السبعة الأيام الأولى التي خلق فيها العالم. لأن المخلوقات المرئية خُلقت كلها في الأيام السبعة الأولى. وأمرها بأن تلد وتولد. قائلاً « تكاثروا واملأوا الأرض » (سفر التكوين ١: ١٨) ولما كان الإنسان حياً ويملك نطفة حية، فإنه يبذر النطفة في زوجته. وبهذه الطريقة يلد الإنسان الناس. كما قال الكتاب المقدس: ولد آدمُ شيث، وشيث ولد أينوش، واينوش ولَدَ قاين (قابيل). وقاين ولد مللائيل » وهكذا، ولم يقل إن الله كوّن شيث أو اينوش أو غيره.

الدمشقي ": «... لأن التكوين الأول يسمى « صنعاً » لا « و لادة ». لأن

۱ الملطى: « التبيه »، ص ١٣٤.

Disputatio Christiani et Saraceni, Ed. Migne, Vol. XCIV, p. 1591. الدمشقي 3 De fide Orthodoxa, B. II, ch. 30. p. 43

الصّنع هو التكوين الأول بيد الله، بينما الولادة هو التناسل واحداً عن واحد.

القدرية ': « [ ومنهم صنف ] زعموا أن الله \_ عـز وجـل \_ وقّـت لهـم الأرزاق والآجال لوقت معلوم: فمن قتل قتيلاً فقد أعجله عن أجله ورزقه لغير أجله. وبقـي لـه مـن الرزق ما لم يستوفه ولم يستكمله ».

الدمشقي إلى العناية هي إذن اهتمام الله بالموجودات. والعناية هي أيضاً إرادة الله التي بها تتلقى الأشياء ما يناسبها... لأن الشخص الواحد يجب بالضرورة أن يكون خالقاً ومعتنياً بما هو موجود: فليس من اللائق ولا المناسب أن يكون خالق ما هو موجود شخصاً غير من يعتني به. إذ في هذه الحالة سيكون كلاهما ناقصاً: الواحد في الخلق. والثاني في الاعتناء. ولهذا فإن الله خالق وذو عناية، وقدرته الخالقة الحافظة المعتنية هي إرادته الخيرة... وأعمال العناية بعضها يسير وفق الإرادة الخيرة (لله) وبعضها وفق إذنه. وأعمال الإرادة الخيرة الخيرة (لله) وبعضها وفق إذنه. وأعمال الإرادة الخيرة تتضمن كل تلك التي لا شك في أنها خير... والعناية كثيراً ما تمكن الإنسان العادل من أن يلقى سوء الحظ حتى يكشف للآخرين عن الفضيلة الكامنة في نفسه. كما حدث بالنسبة إلى أيوب... فقد يُهمَل الشخص فترة من أجل إفادة شخص آخر... وفضلاً عن ذلك فإنه من أبل الملحظ أن اختيار ما ينبغي أن يُفعَل هو في استطاعتنا. لكن النتيجة النهائية تتوقف على عون الله، إن كانت أفعالنا صالحة. والله بعدله يعين أولئك الذين يختارون الخير بنيه سليمة. أما إن كانت أفعالنا شريرة، فإن تلك النتيجة النهائية ترجع إلى تخلي الله عنا. والله بعدله يبقى عالياً كانت أفعالنا شريرة، فإن تلك النتيجة النهائية ترجع إلى تخلي الله عنا. والله بعدله يبقى عالياً

تلك هي الشواهد التي ساقها موريس سيل (ص ٣١ \_ ٣٤).

فما هو وجه الرأي في هذه المسألة؟

۱ الملطى: « التنبيه »، ص ۱۳٤.

بلاحظ أو لا في سبيل تأبيد الرأى القائل بإمكان تأثير بوحنا الدمشقي في نشأة المناقشات بين المسلمين في مسألة القدر وحرية الإرادة الإنسانية أن يوحنا الدمشقي ولد في دمشق سنة ٦٧٥ م. ونحن نعلم أن جيش المسلمين استولى على دمشق في عهد عمر بن الخطاب للمرة الأولى سنة ٦٣٥ م، وللمرة الثانية والنهائية سنة ٦٣٦ م، وأن أسقف دمشق هو الذي فتح بابها الشرقي للمسلمين. وهذا الأسقف هو ابن سرجون الملقب بالمنصور. ويوحنا الدمشقي هو حفيد ابن سرجون هذا، وكان معاوية خليفة للمسلمين وعاصمة الخلافة دمشق حين ولد يوحنا الدمشقي. وأرجح الروايات أنه بقي في دمشق حتى سنة ٧٢٥ م تقريباً، أي أنه عاش في دمشق، عاصمة الخلفاء الأموبين، خلال خلافة الخلفاء التسعة أو العشرة الأموبين الأول وكان أبوه مشرفاً على الشئون المالية للخليفة عبد الملك بن مروان، فيما تزعم الرواية المسيحية الواردة في ترجمة يوحنا الدمشقي التي كتبها يوحنا السادس بطريرك القدس، وإنْ كانت أقرب إلى المبالغة منها إلى التاريخ ، على أنه كان مكلفاً بجباية الجزية من النصارى التابعين له. وقد خلفه ابنه، يوحنا الدمشقي، على رئاسة الطائفة المسيحية في دمشق. غير أننا نجده ابتداءً من سنة ٧٢٥ م في فلسطين بصحبة البطريرك يوحنا السادس. وتخلى عن منصبه رئيساً للطائفة المسيحية في دمشق. ثم دخل دير القديس سابا. وبعد ذلك عينه البطريرك يوحنا السادس واعظا في كنيسة القيامة بالقدس. لكن دعاة تحطيم الصور هاجموه وحرموه أو أدانوه. وتوفي سنة ٧٤٩ م.

كان إذن يوحنا الدمشقي معاصراً لمعبد الجهني وغيلان الدمشقي. ويقطن ثلاثتهم في دمشق في وقت واحد.

والسؤال الذي لا سبيل إلى الجواب عليه هو: هل تلاقوا وتتاقشوا؟

ا راجع مقال Jugie في « معجم اللاهوت الكاثوليكي » DTC عن « القديس يوحنا الدمشقي ».

إن رسالة يوحنا الدمشقي بعنوان « نقاش بين مسيحي ومسلم » (نشرة ميني، « كتب الآباء اليونان » المجلد ٩٤) تؤذن بحدوث مجادلات بين يوحنا الدمشقي من ناحية، وبين علماء مسلمين من ناحية أخرى. وإذن قيام مناظرات بينه وبين المسلمين ثابت تاريخياً. ومن الناحية الأخرى، فإن يوحنا الدمشقي وإن لم يكتب بالعربية، بل باليونانية، فإنه لا بد كان يعرف العربية لأنه ولد في دمشق بعد أن تعربت وأسلمت بأربعين سنة، وكانت الغلبة في لغة التخاطب للعربية، فلا شك في أنه كان يعرف التخاطب بالعربية، إن لم يكن أيضاً الكتابة بها.

وإذن فالاحتمال الوحيد هو أن يكون تأثيره \_ إنْ كان له تأثير حقاً \_ عن طريق المناظرات والمجادلات مع المثقفين، لأننا لا نعلم بوجود ترجمات لمؤلفاته إلى العربية في أثناء حياته. وأول ترجمة نعرفها لبعض مؤلفاته هي ترجمة انطونيوس رئيس دير سمعان في أنطاكية في القرن العاشر الميلادي (الرابع الهجري) لكتابين هما: « الديالكتيك »، « الإيمان الصحيح » (= « الإيضاح الصريح في المذهب الصحيح » كما في عنوان الترجمة)، ومجموعة من خمس رسائل. كذلك ترجم له عبد الله بن الفضل (القرن الحادي عشر المسيحي) بضع رسائل أخرى، وهناك رسائل ومواعظ أخرى تُرجمت إلى العربية و لا ندري من هم الذين ترجموها .

وبعد تقرير هذا فلننظر في المقارنات التي عقدها سيل ونحن نلاحظ عليها ما يلي:

ا لَولاً أن التشابه ليس كبيراً ولا مقنعاً بحيث يؤذن بوجود مؤثر ومتأثر، فما يورده يوحنا الدمشقى قد ورد قبل ذلك مراراً في كلام

ا راجع جورج جراف: «تاريخ الأدب العربي المسيحي »، ج ١، ص ٣٧٧ \_ ٣٧٩. وفيه ذكر للمخطوطات وأماكن وجودها.

G. Graf: Geschichte der arabischen Christlichen Literatur.

أوريجانس وغيره، وهو كلام منتشر شائع لدى القائلين بحرية الإرادة من فلاسفة و لاهـوتيين، ومن الممكن أن يقول به المتكلم المسلم ابتداءً من عنده دون حاجة إلى تلقيه من يوحنا الدمشقي أو غيره، خصوصاً والأمثلة التي يوردها لا ترد \_ لا جزئياً و لا كلياً \_ لدى القدرية.

٧ ـ نعتقد أن تأليف يوحنا الدمشقي لرسالته في « الإيمان الصحيح » Orthodoxa Orthodoxa كان بعد أن ترك دمشق وصار بعيداً عن حياة الطائفة في دمشق، وبالأحرى والأولى يقال هذا عن رسالته: « حوار بين نصراني ومسلم »، إذ من غير المقبول أن يكون قد ألفه وهو في دمشق عاصمة الخلافة وحيث السيطرة الشاملة الساهرة للإسلام. ولا بد أن نؤخر تاريخ تأليفه إلى ما بعد هجرته من دمشق، سواء وهو في دير مار سابا، أو وهو واعظ في كنيسة القيامة بالقدس. فهنا كان يستطيع بحرية أن يكتب مثل هذه المؤلفات، خصوصاً في كنيسة لترك دمشق ومنصبه رئيساً للطائفة المسيحية فيها والطائفة نفسها ومصالحها والنضال في سبيل الدفاع عنها لأنه وجد ضغطاً عليه وعلى طائفته من السلطات الإسلامية، خصوصاً في أمور الجزية. فمن هنا يمكن أن نتصوره خرج من دمشق محنقاً على الإسلام، مما حمله على تأليف هذا الحوار.

والخلاصة \_ في نظرنا \_ أن من الممكن أن يكون قد حدث تاثير من اللهوتيين المسيحيين في دمشق في بعض المتكلمين في العقائد الدينية من المسلمين، ولكن ليس لدينا بعد الدليل الوثيق الكتابي على هذا التأثير، وكل ما يمكن أن يقال هو أن هذا التاثير \_ إنْ صحوقوعه \_ قد تم في المجادلات الدينية بين اللاهوتيين المسيحيين والمتكلمين المسلمين في دمشق لأول مرة، وإنْ كان يُضعف كثيراً من هذا الرأي أن مشكلة حرية الإرادة لم تكن في ذلك الوقت من المسائل البارزة في المناقشات اللاهوتية المسيحية، فلماذا كانت هي بالنات مصدر التأثير؟!

# أبو الهذيل العلاف

هو أبو الهذيل محمد بن الهذيل العبدي، نسبة إلى عبد القيس وقد كان مو لاهم'.

« وكان يلقب بـ « العلاّف » لأن داره بالبصرة كانت في العلاّفين. وهذا كما قيل: أبـ و سلمة الحدّاء وأبو سعيد المقبري » (« طبقات المعتزلة »، ص ٤٤). « وهو من أهل البصرة. ورد بغداد ٢ ».

### مولده

« سئل أبو الهذيل عن مولده فقال: ولِدْتُ سنة خمس وثلاثين ومائة » (« الفهرست » لابن النديم نشرة فوك في لاهور سنة ١٩٥٥). « وقال أبو القاسم: ولد أبو الهذيل سنة أربع وثلاثين ومائة... وذكر

ا «كان مولى لعبد القيس. وقد جرى على منهاج أبناء السبايا، لظهور أكثر البدع منهم » (« الفرق بين الفرق » لعبد القاهر البغدادي، ص ٧٣؛ القاهرة سنة ١٩٤٨).
 ٢ « تاريخ بغداد »، ج ٣، ص ٣٦٦.

أبو الحسين الخياط أنه ولد سنة إحدى وثلاثين ومائة » (« طبقات المعتزلة »، ص ٤٩).

#### دراسته

« أخذ العلم عن عثمان الطويل » (« طبقات المعتزلة »، ص ٤٤) « ولم يلقَ واصلاً ولا عمراً ا ».

وعثمان بن خالد الطويل، وكنيته أبو عمرو، هو الذي بعثه واصل إلى أرمينية؛ وهـو من الطبقة الخامسة من طبقات المعتزلة في تصنيف المرتضى (ص ٤٢).

و « نظر في شيء من كتب الفلاسفة » (« طبقات المعتزلة » ٤٤). و « طالع كثيراً من كتب الفلاسفة وخلط كلامهم بكلام المعتزلة » (ص ٣٧، س ٥ ـــ ٢، نشرة كيورتن، لندن سنة ١٨٦٤).

#### أوليته

وروى لنا الخطيب البغدادي في «تاريخ بغداد» (ج ٣، ص ٣٦٧) أوليته، قال: « أخبرني الصيمرى، حدثنا محمد بن عمران المرزبان، حدثني أبو الطيب إبراهيم بن محمد بن شهاب العطار قال: روى أبو يعقوب الشحّام، قال: قال لي أبو الهذيل: أول ما تكلمت أنى كان لى أقل من خمس عشرة سنة \_ وهذا في السنة التي قتل فيها إبراهيم بن

۱ « الفهرست » لابن النديم، ص ٥٦، س ١٥. نشرة فلوجل.

عبد الله بن الحسن بباخمري \_ وقد كنت أختلف إلى عثمان الطويل صاحب واصل بن عطاء. فبلغنى أن رجلاً يهودياً قدم البصرة وقد قطع عامة متكلميهم. فقلت لعمى: يا عمّ! أمض بي إلى هذا اليهودي أكلمه. فقال لي: يا بُنيّ! هذا اليهودي قد غلب جماعة متكلمي أهل البصرة فمن أين لك أن تكلم من لا طاقة لك بكلامه؟ فقلت له: لا بد من أن تمضى بي إليه، وما عليك منّى: غلبنى أو غلبته. فأخذ بيدى، ودخلنا على اليهودي فوجدته يقرر الناس، الذين يكلمونه، بنبوة موسى، ثم يُجحدهم نبوة نبينا فيقول: نحن على ما اتفقنا عليه من صحة نبوة موسى إلى أن نتفق على غيره فقر به! قال: فدخلت عليه فقلت له: أسألك، أو تسألني؟ فقال لي: يا بُنيِّ! أوما ترى ما أفعله بمشايخك؟ فقلت له: دع عنك هذا واختر إما أن تسألني، أو أسألك. قال: بل أسألك: خبِّر ني: أليس موسى نبياً من أنبياء الله قد صحَّت نبوته، وثبت دليله \_ تقر بهذا أو تجحده فتخالف صاحبك؟ فقلت له: إن الذي سألتنى عنه من أمر موسى عندي على أمرين: أحدهما أنى أقر بنبوة موسى الذي أخبر بصحة نبوة نبينا وأمر باتباعه وبشر به وبنبوته \_ فإن كان عن هذا تسألني فأنا مُقرِّ بنبوته؛ وإن كان موسى الذي تسألني عنه لا يقر بنبوة نبينا محمد \_ صلى الله عليه وسلم \_ ولم يأمر باتباعه ولا بشّر به، فلست أعرفه ولا أقر بنبوته، بل هو عندي شيطان مُمَخْرق \_. \_ فتحير لما ورد عليه ما قلته له وقال لي: فما تقول في التوراة؟ قلتُ: أمر التوراة أيضاً على وجهين: إنْ كانت التوراة التي أُنزلت على موسى النبي الذي أقر بنبوة نبيّى محمد فهي التوراة الحق؛ وإن كانت أنزلت على الذي تدعيه فهي باطل غير حق وأنا غير مصدِّق بها. فقال لي: أحتاج إلى أن أقول لك شيئاً بيني وبينك. فظننتُ أنه يقول شيئاً من الخير؛ فتقدمت إليه، فسارتنى وقال: أُمَّك كذا وكذا، وأمّ من علّمك، لا يكنّك. و قدَّر أني أثب به فيقول: وثبوا بي وشغبوا عليّ. فأقبلتُ على من كان بالمجلس فقلت: أعركم الله! اليس قد وقفتم على مسألته إياي، وعلى جوابي إياه؟ قالو لي نعم. فقلت: أليس عليه واجب أن يرد عليّ جوابي؟ قالوا نعم. قلتُ لهم: فإنه لما سارّني شتمني بالشتم الذي يوجب الحد؛ وشتم من علّمني. وإنما قدَّر أن أثب به فيدعي أنّا واثبناه وشغبنا عليه؛ وقد عرفتكم شانه بعد انقطاعه. فأخذته الأيدي بالنعال. فخرج هارباً من البصرة، وقد كان له بها دَيْن كثير فتركه، وخرج هارباً لما لحقه من الانقطاع » («تاريخ بغداد » للخطيب البغدادي، ج ٣، ص ٣٦٧ – ٣٦٨. القاهرة سنة ١٩٣١ م).

### قدومه إلى بغداد

« قدم أبو الهذيل بن الهذيل بغداد سنة ثلاث ومائتين » (« تاريخ بغداد » ٣/ ٣٧٠).

### مناظراته

ومناظرات العلاف مع الفرق الأخرى كثيرة ومشهورة.

« قال القاضي » (عبد الجبار): ومناظراته مع المجوس والثنوية وغيرهم طويلة ممدودة. وكان يقطع الخصم بأقل كلام. يقال إنه أسلم على يده زيادة على ثلاثة آلاف رجل.

ومن محاسنها أنه أتاه رجل فقال له: أشكل علي الشياء من القرآن. فقصدت هذا البلد، فلم أجد عند أحد ممن سألته شفاء لما أردته. فلما

خرجت في هذا الوقت قال لي قائل: إن بغيتك عند هذا الرجل، فاتق الله وأفدني! فقال أبو الهذيل: فماذا أشكل عليك؟ قال: آيات من القرآن توهمني أنها متناقضة، وآيات توهمني أنها ملحونة. قال: فماذا أحبُ إليك: أجيبك بالجملة، أو تسألني عن آية آية آية؟ قال: بال تجيبني بالجملة. فقال أبو الهذيل: هل تعلم أن محمداً كان من أوسط العرب وغير مطعون عليه في المخته، وأنه كان عند قومه من أعقل العرب فلم يكن مطعوناً عليه؟ فقال: اللهم نعم! قال أبو الهذيل: فهل تعلم أن العرب كانوا أهل جدل؟ قال: اللهم نعم! قال: فهل اجتهدوا في تكذيبه؟ قال: اللهم نعم! قال: اللهم لا! قال أبو قال: اللهم لا! قال أبو الهذيل: فتدَعُ قولهم على علمهم باللغة وتأخذ بقول رجل من الأوساط؟ قال: فأشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسولُ الله. قال: كفاني هذا! وانصرف وتفقه في الدين. » («طبقات المعتزلة »، ص ٤٤ \_ ٥٤).

وهذه مناظرة مع غير مسلم.

وثم شواهد كثيرة على مناظرته مع الثنوية؛ من ذلك مناظرته مع صالح بن عبد القدوس. قال المرتضى: « وناظر صالح بن عبد القدوس لما قال في العالم إنه من أصلين قديميْن: نور وظلمة، كانا متباينين فامتزجا. فقال أبو الهذيل: فامتزاجهما هو هما، أم غير هما؟ قال: بل أقول هو وهما. فألزمه أن يكونا ممتزجين متباينين إذا لم يكن هناك معنى غيرهما ولم يرجع ذلك إلا إليهما. فانقطع وأنشأ يقول:

أبا الهُدَيْل! جزاكَ الله مِنْ رجلٍ فأنت حقًّا لعمري مِقْضَلٌ جَدِلُ

وصالح هذا كان ثنوياً معروفاً. وروي أنه ناظره مرة وقطعه. فقال: على أي شيء تعزم يا صالح؟ قال: أستخير الله وأقول بالاثنين. فقال أبو الهذيل: فأيهما استخرت، لا أُمّ لك؟ إلى غير ذلك من

## مناظراته، كما روى محمد بن عيسى النّظام قال:

مات لصالح بن عبد القدوس ابن، فمضى إليه أبو الهذيل، ومعه النظام وهو غلام حَدَث، فرآه حزيناً فقال: لا أعرف لجزعك وجها إلا إذا كان الإنسان عندك كالزرع. فقال: إنما أجزع لأنه لم يقرأ كتاب « الشكوك »؟ قال: وما كتاب « الشكوك »؟ قال: كتاب وضعتُه، من قرأ فيه شك فيما كان حتى يتوهم أنه لم يكن وفيما لم يكن حتى يظن أنه قد كان. قال أبو الهذيل: فَشُك أنت في موت ابنك، واعمل على أنه لم يمت، وإنْ كان قد مات! فشك أنه قد قرأ ذلك الكتاب وإنْ كان لم يقرأه ( « المنية والأمل »، ص ٤٦ ـ ٤٧).

### قدرته على الاستشهاد بالشعر

وكان يساعده على الانتصار في المناظرة قدرته العظيمة على الاستشهاد بالشعر. «قال المبرد: ما رأيت أفصح من أبي الهذيل والجاحظ. وكان أبو الهذيل أحسن مناظرة. شهدته في مجلس وقد استشهد في جملة كلامه بثلثمائة بيت.

قال ثمامة : وصفت أبا الهذيل للمأمون. فلما دخل عليه جعل

ا وقارن رواية « الفهرست » لابن النديم (المواد التي نشرها فوك في المجلد المقدم إلى محمد شفيع، لاهـور سنة ١٩٥٥) ص ٥٦، س ٢١، ص ١٨٥ (بولاق سنة ١٢٥) هـ ١٨٨٨ م).

٢ ثمامة بن الأشرس، ويكنى أبا معن النميري، من الطبقة السابعة من المعتزلة (« طبقات المعتزلة »، ص
 ٢٢). والمخاطبة بالكنية فيها تشريف أكثر من المخاطبة بالاسم.

المأمون يقول لي: يا أبا معن! وأبو الهذيل يقول لي: يا ثمامة! فكدت أُنَّقد غيظاً. فلما احتفل المجلس استشهد في عرض كلامه بسبعمائة بيت. فقلتُ: إن شئت فكننِّي، وإن شئت فسمِّني!

وحكى يحيى بن بشر الأرّجاني عن النظّام، قال: ما أشفقت على أبي الهذيل قطُّ في استشهاد بشعر إلا يوم قال له الملقب ببرغوث: أسألك عن مسئلة؟ فرفع أبو الهذيل نفسه عن مكالمته. فقال برغوث:

وما بُقيا عليَّ تركتماني ولكن خفْتُما صرَرْدَ النبال

ولم أعرف في نقيضه بيتاً يُتَمثَّل به. فبرز أبو الهذيل وقال: لا بل كما قال الشاعر:

وأرفع نفسي عن بجيلة إنّني أذِلُّ بها عند الكلام وتَشْرُف (« طبقات المعتزلة » ص ٤٥ \_ ٤٦).

# مناظراته مع هشام بن الحكم

كذلك ناظر هشام بن الحكم الرافضي المجسّم. «ذكر أبو الهذيل في بعض كتبه أنه لقي هشام بن الحكم في مكة عند جبل أبي قبيس، فسأله: أيهما أكبر: معبوده أم هذا الجبل؟ قال: فأشار إلى أن الجبل يوفي عليه تعالى. إن الجبل أعظم منه » (« الفَرْق بين الفرق »، ص ٣١، القاهرة سنة ١٩٤٨ م). وورد في « المنية والأمل » (ص ٤٤) أن أبا الهنيل «خرج إلى الحج، وانصرف على طريق الكوفة. فلقي بها هشام بن الحكم وجماعة من المخالفين. فناظرهم في أبواب دقيق الكلام، فقطعهم ».

#### وفاته

# اختُلف في سنة وفاته:

ا \_ فقال الشريف المرتضى في « غرر الفوائد ودرر القلائد » (= أمالي المرتضى) (ج ١، ص ١٧٨، س ١٢ \_ س ١٣): « توفي في أول أيام المتوكل سنة خمس وثلاثين و مائتين، و سنة مائة سنة ».

٢ \_\_ وقال ابن النديم في الفهرست (نشرة فوك في لاهور، ص ٥٦، س ١٦ \_\_ ١٩):
 « توفى أبو الهذيل بسرّمراى سنة ست وعشرين ومائتين وكانت سنه مائة سنة وأربع سنين ».

" — « وقال ابن يزداذ في كتاب المصابيح... حدثتي أبو بكر الزبيري، قال كنت بسر من رأى لما مات أبو الهذيل. فجلس الواثق في مجلس التعزية. وهذا يدل على أنه مات أيام الواثق... ومات الواثق سنة اثنتين وثلاثين ومائتين. وهذا يدل على أن أبا الهذيل مات سنة خمس وثلاثين ومائتين على ما ذكر المرتضى » (« طبقات المعتزلة »، ص ٤٨ — ٤٩).

٤ ـ وورد في « تاريخ بغداد » للخطيب البغدادي؛ « أخبرني الصيمري، حدثنا محمد بن عمران المرزباني، أخبرني أبو الحسين عبد الواحد بن محمد الخصيبي، قال: سمعت أحمد بن اسحق بن سعد يقول: قال لي أبو العيناء: « توفي أبو الهذيل بسر من رأى في سنة ست وعشرين ومائتين، وكانت سن أبي الهذيل مائة سنة وأربع سنين. وأخبرني الصيمري، حدثنا المرزباني، حدثتي أبو الطيب بن شهاب، حدثتي أبو الحسن أحمد بن علي الشطوي، قال: قال لي أبو مجالد أحمد بن الحسين: قدم أبو الهذيل محمد بن الهذيل بغداد سنة ثلاث ومائتين، وقد نيف عن المائة. قال أبو الطيب: وحدثتي أبو الحسن أحمد بن

عمر البرذعي قال: حدثني أبو يعقوب الشحّام، قال: سألت أبا الهذيل: في أيّ سنة ولدت؟ فقال: أخبرني أبواي أن إبراهيم بن عبد الله بن الحسن قُتِل ولي عشر سنين. وقُتِل إبراهيم في سنة خمس وأربعين ومائة. فدل ذلك على أن أبا الهذيل ولد في سنة خمس وثلاثين ومائتة. وتوفي أبو الهذيل في أول خلافة المتوكل في سنة خمس وثلاثين ومائتين، وكانت سنه مائة » (ج ٣، ص ٣٦٩ \_ ٣٧٠).

وأول ما يلفت النظر في روايات الخطيب البغدادي المتضاربة أنه يقول عن رواية الشحام عن أبي الهذيل إن أبا الهذيل كانت سنه عشر سنوات لما قتل إبراهيم بن عبد الله بن الحسن بن الحسن. ولكنه سبق له في ص ٣٦٧ (ج ٣) أن روى عن الشحام نفسه أن أبا الهذيل قال: «أول ما تكلمت أنى كان لي أقل من خمس عشرة سنة، وهذا في السنة التي فيها قُتِل إبراهيم بن عبد الله بن الحسن بباخمرى ». فلماذا لم يقل: «وعمري عشر سنوات »؟ بدلاً من قوله في غير تحديد: «لي أقل من خمس عشرة سنة »؟ هذا مما يضعف من صحة هذه الرواية وما يستنبط منها.

وإبراهيم هذا هو إبراهيم بن عبد الله بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب، وهو أخو محمد بن عبد الله بن الحسن الذي كان المنصور والسفاح في خلافة الأمويين من الدعاة إلى تتصيبه للخلافة. فلما تمت الخلافة للسفاح ثم للمنصور لم يبايعها محمد، وتكاتب مكاتبات كثيرة. « ولما أعيا المنصور أمره جهز إليه ابن عمه عيسى بن موسى بن محمد بن على بن عباس وقال: لا أبالي أيهما قتل صاحبه، لأنه عيسى ولي العهد بعد المنصور، على ما رتبه لهم السفاح. فسار عيسى في أربعة

۱ و هو المعروف « بالنفس الزكية » لزهده ونسكه (« مـروج الـذهب »، جـ ٣، ص ٣٠٦، القـاهرة سـنة ١٩٥٨).

آلاف، وكتب إلى الأشراف يستلمهم، فمال كثير منهم. وتحصّن محمد بالمدينة، وأعمق خنادقها. وزحف عليه عيسى وناداه بالأمان، وناشده الله. ومحمد لا يرعوي لذلك. ولما ظهر له تخاذل أصحابه اغتسل وتحنط وقاتلهم بنفسه قتالاً شديداً ومعه ثمانيون رجلاً. وقتَل بيده اثني عشر رجلاً. ثم قُتِل واستشهد لثنتي عشرة ليلة من رمضان سنة خمس وأربعين، وله اثنتان وخمسون سنة. وقبره بالبقيع مشهور مزور، وبعث برأسه إلى المنصور، وكانت مدة قيامه شهرين واثني عشر يوماً.

وخرج أخوه إبراهيم بالبصرة في هذه السنة أيضاً (= سنة ١٤٥ هـ)، وقد كان سار إليها من الحجاز؛ فدخلها سراً في عشرة أنفس. فدعا إلى نفسه سراً، وجرت له أمور، وتهاون متولي البصرة في أمر إبراهيم، حتى اتسع الخرق، وخرج أول ليلة من رمضان، ونزل إليه متولي الكوفة بالأمان. ووجد إبراهيم في بيت المال ستمائة ألف، ففرقها في أصحابه. ولما بلغ المنصور (أبا جعفر المنصور) خروجه، تحول إلى الكوفة ليأمن غائلة أهلها وألزم الناس لبس السواد وجعل يقتل ويحبس من اتهمه. وبعث إبراهيم عاملاً إلى الأهواز، وآخر إلى فارس وسائر البلدان. فأتاه مقتل أخيه بالمدينة قبل عيد الفطر بثلاث، فعيّد منكسراً. وجهز المنصور لحربه خمسة آلاف. فكان بينهما وقعات قتل فيها خلق عظيم. ولم يبرح المنصور حتى قدم عيسى من المدينة، فوجهه إلى إبراهيم. وجعل المنصور لا يقر له قرار ولا يأوي إلى فراشه خمسين ليلة، كلَّ ليلة يأتيه فتق من ناحية. وعنده مائة ألف بالكوفة. ولو هجم عليه إبراهيم بالكوفة لأوقع به. ولكنه (أي إبراهيم) قال: أخاف أن يستباح الصغير والكبير. فقيل له: إذا كان هذا فلم خرجت عليه؟ فالتقى الجمعان على يومين من الكوفة. فظهر جيش إبراهيم، وتهيأ له الفتح، لولا حملة من عيسى بن موسى، وظاهرَه أبناء سليمان بن على، فكسروا جيش له الفتح، لولا حملة من عيسى بن موسى، وظاهرَه أبناء سليمان بن على، فكسروا جيش إبراهيم، وجاءه سهم فوقع في حلقه، فأنزلوه وهو يقول: « وكان

أمر الله قدراً مقدوراً ». \_ وبعثوا برأسه إلى المنصور. وقُتل وسنه ثمان وأربعون. وهرب أهل البصرة بحراً وبراً » (« شذرات النهب » لابن العماد، ج ١، ص ٢١٣ \_ ٢١٤، القاهرة سنة ١٣٥٠ ه). ويحدد ابن الأثير (« الكامل »، ج ٥، ص ٢١٢. طبعة القاهرة وعلى هامشها « مروج الذهب » للمسعودي) تاريخ قتله فيقول: « وكان قتله يوم الاثنين لخمس ليال بقين من ذي القعدة سنة خمس وأربعين ومائة. وكان عمره ثمانياً وأربعين سنة. ومكث منذ خرج إلى أن قتل ثلاثة أشهر إلا خمسة أيام ».

فإن أخذنا بهذه الرواية \_ وهي أن سنه عشر سنوات لما قُتل إبراهيم بن عبد الله بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب \_ كان مولد أبي الهذيل على الأرجح حوالي سنة ١٣٥ ه (مائة وخمس وثلاثين للهجرة)، ووفاته سنة خمس وثلاثين ومائتين للهجرة، إن قلنا إنه عُمر مائة سنة.

م لكن الغريب هو ما أورده المسعودي في «مروج الذهب» نقلاً عن أبي الحسين الخياط. قال المسعودي: «وذكر أبو الحسين الخياط أن أبا الهذيل محمد بن الهذيل كانت وفاته سنة سبع وعشرين ومائتين. ثم تتازع أصحابه في مولده: فقال قوم: سنة إحدى وثلاثين ومائة، وقال قوم: سنة أربع وثلاثين ومائة ».

## مؤلفات أبى الهذيل العلاف

لم يذكر له ابن النديم « بالفهرست » في الفصل الذي عقده له اسم أي كتاب من مؤلفاته. ولكنه ذكر في باب « الكتب المؤلفة في متشابه

١ ج ٤، ص ١٠٣، القاهرة سنة ١٩٥٨، المكتبة التجارية.

القرآن » أن لأبي الهذيل العلاف كتاباً في ذلك (« الفهرست »، ص ٣٦، س ٢٢، نشرة فلوجل).

كذلك لم يورد له أبو الحسين عبد الرحيم بن محمد بن عثمان الخياط في كتابه « الانتصار والرد على ابن الراوندي الملحد ما قصد به من الكذب على المسلمين والطعن عليهم » \_ اسم أيّ كتاب، رغم كثرة إشاراته إلى أبي الهذيل ومذهبه (٣١ مرة)، وكنا نتوقع أن نجد فيه ذكر اسم بعض كتب أبي الهذيل. إنما يحكي آراءه دون إشارة إلى مصادر ينقل عنها من كتب أبي الهذيل. وهذا أمر يدعو إلى الدهشة الشديدة.

لكن ابن خلكان (« وفيات الأعيان »، ج ٣، ص ٣٩٦، القاهرة سنة ١٩٤٨) يذكر لنا اسم كتاب واحد لأبي الهذيل. قال: « ولأبي الهذيل كتاب يعرف بد « ميلاس ». وكان ميلاس رجلاً مجوسياً، فأسلم. وكان سبب إسلامه أنه جُمع بين أبي الهذيل وجماعة من الثنوية. فقطعهم أبو الهذيل. فأسلم ميلاس عند ذلك. »

على أن صاحب « الفرق بين الفرق » يذكر ردوداً من المعتزلة ضد أبي الهذيل، ولابد أن تكون هذه الردود ردوداً على مؤلفات لأبي الهذيل. قال عبد القاهر البغدادي: « وللمعروف بالمردار من المعتزلة كتاب كبير فيه فضائح أبي الهذيل وفي تكفيره بما انفرد به من ضلالة. وللجبائي أيضاً كتاب في الرد على أبي الهذيل في المخلوق يكفره فيه. ولجعفر بن حرب المشهور في زعماء المعتزلة أيضاً كتاب سماه « توبيخ أبي الهذيل » » (ص ١٢٢، القاهرة نشرة محمد محيى الدين عبد الحميد، بدون تاريخ).

كذلك ذكر البغدادي اسم كتابين للعلاف هما: « الحُجَج » و « القوالب » (ص ١٢٤ من الطبعة المذكورة). كما يذكر رده على النظّام « في كتابه المعروف بالرد على النظّام، وفي كتابه عليه في الأعرض والإنسان والجزء الذي لا يتجزأ » (ص ١٣٢).

# مذهب أبى الهذيل

لخص الشهرستاني في « الملل والنحل » (ج ١، ص ٦٢ \_ ٦٧) ما انفرد به أبو الهذيل العلاف عن سائر المعتزلة في عشر قواعد:

« (الأولى) أن الباري تعالى عالم بعلم، وعلمه ذاته، قادر بقدرة وقدرته ذاته، حي بحياة وحياته ذاته. وإنما اقتبس هذا الرأي من الفلاسفة الذين اعتقدوا أن ذاته واحدة لا كثرة فيها بوجه، وإنما الصفات ليست وراء الذات معاني قائمة بذاته، بل هي ذاته، وترجع إلى السلوب أو اللوازم \_ كما سيأتي. \_ والفرق بين قول القائلين: «عالم بذاته لا بعلم » وبين قول القائل: «عالم بعلم هو ذاته » \_ أن الأول نفي الصفة، والثاني إثبات ذات هو بعينه صفة، أو إثبات صفة هي بعينها ذات. وإذ أثبت أبو الهذيل هذه الصفات وجوهاً للذات فهي بعينها أقانيم النصاري، أو أحوال أبي هاشم.

(الثانية) أنه أثبت إرادات لا محل لها يكون الباري تعالى مريداً بها. وهـو أول مـن أحدث هذه المقالة، وتابعه عليها المتأخرون.

(الثالثة) قال في كلام الباري تعالى إن بعضه لا في محل، وهو قوله: «كن »، وبعضه في محل كالأمر والنهي والخبر والاستخبار وكأن أمر التكوين عنده غير أمر التكليف.

(الرابعة) قوله في القدر مثلُ ما قاله أصحابه. إلا أنه قدري الأولى (= الدنيا) جبريُّ الآخرة. فإن مذهبه في حركات أهل الخلدين (= الجنة والنار) في الآخرة إنها كلها ضرورية لا قدرة للعباد عليها، وكلها مخلوقة للباري تعالى؛ إذ لو كانت مكتسبة للعباد لكانوا مكافين بها.

(الخامسة) قوله إن حركات أهل الخلدين تتقطع، وإنهم يصيرون

إلى سكون دائم خموداً. وتجتمع اللذات في ذلك السكون لأهل الجنة، وتجتمع الآلام في ذلك السكون لأهل النار.

وهذا قريب من مذهب جَهم، إذ حكم بفناء الجنة والنار. وإنما التزم أبو الهذيل هذا المذهب لأنه لما أُلزم في مسئلة حدوث العالم أن الحوادث التي لا أول لها كالحوادث التي لا أخر لها \_ إذ كل واحدة لا تتناهى \_ قال: إني لا أقول بحركات لا تتناهى آخراً، كما لا أقول بحركات لا تتناهى أولاً، بل يصيرون إلى سكون دائم. وكأنه ظن أن ما لزمه في الحركة لا يلزمه في السكون.

(السادسة) قوله في الاستطاعة إنها عرض من الأعراض، غير السلامة والصحة. وفرَّقَ بين أفعال القلوب وأفعال الجوارح فقال: لا يصح وجود أفعال القلوب منه مع عدم القدرة والاستطاعة معها في حال الفعل؛ وجَوّز ذلك في أفعال الجوارح، وقال بتقدمها، فيفعل بها في الحال الأولى، وإن لم يوجد الفعل إلا في الحالة الثانية. قال: فحال «يفعل » غير حال «فعل ». ثم ما تولد من فعل العبد فهو فعله، غير اللون والطعم والرائحة، وكل ما لا تعرف كيفيته. وقال في الإدراك والعلم الحادثين في غيره عند استماعه وتعليمه إن الله تعالى يبدعهما فيه، وليسا من أفعال العباد.

(السابعة) قوله في الفكر قبل ورود السمع: إنه يجب عليه أن يعرف الله تعالى بالدليل من غير خاطر؛ وإن قصر في المعرفة استوجب العقوبة أبداً. ويَعلم أيضاً حُسْنَ الحَسَن وقُبِحَ القبيح فيجب عليه الإقدام على الحَسَن: كالصدق والعدل، والإعراض عن القبيح: كالكذب والجور.

وقال أيضاً بطاعات لا يراد بها الله تعالى، ولا يقصد بها النقرب إليه: كالقصد إلى النظر الأول (= أي القصد إلى النظر الإدراك وجود الله)، والنظر الأول فإنه لم يعرف الله تعالى بعد. والفعل عبادة.

وقال في المُكْرَه إذا لم يعرف التعريض والتورية فيما أُكْرِه عليه فله أن يكذب، ويكون وزره موضوعاً عنه.

(الثامنة) قوله في الآجال والأرزاق إن الرجل إن لم يُقْتَل مات في ذلك الوقت. ولا يجوز أن يزاد في العمر أو ينقص. والأرزاق على وجهين: أحدهما ما خلق الله تعالى من الأمور المنتفع بها يجوز أن يقال خلقها رزقاً للعباد. فعلى هذا من قال إن أحداً أكل وانتفع بما لم يخلقه الله رزقاً فقد أخطأ، لما فيه أن في الأجسام ما لم يخلقه الله. والثاني: ما حكم الله به من هذه الأرزاق للعباد: فما أحل منها فهو رزق، وما حَرَّم فليس رزقاً، أي ليس ماموراً بتناوله.

(التاسعة) حكى الكعبي عنه أنه قال: إرادة الله غيرُ المراد. فإرادته لما خَلَق هي خَلْقُه له؛ وخلقه للشيء \_ عنده \_ غيرُ الشيء، بل الخلق \_ عنده \_ قولٌ لا في محل. وقال إنه تعالى لم يزل سميعاً بصيراً، بمعنى: سيسمع، وسيبصر؛ وكذلك لم يزل غفوراً، رحيماً، محسناً، خالقاً، رازقاً، مثيباً، معاقباً، موالياً، معادياً، آمراً، ناهياً \_ بمعنى أن ذلك سيكون.

(العاشرة) حكى عنه جماعة أنه قال: الحجة لا تقوم فيما غاب بخبر عشرين فيهم واحدٌ من أهل الجنة أو أكثر. ولا تخلو الأرض عن جماعة هم أولياء الله، معصومين لا يكذبون ولا يرتكبون الكبائر. فهم الحجة، لا التواتر. إذ يجوز أن يكذب جماعة ممن لا يحصون عدداً إذا لم يكونوا أولياء الله ولم يكن فيهم واحدٌ معصوم » (ج ١، ص ٦٢ \_ ٧٢؛ بهامش « الفصل » لابن حزم، القاهرة سنة ١٣٢١ ه).

ونجد في « الفرق بين الفرق » لعبد القاهرة الغدادي تفصيلاً لما أجمله الشهرستاني هاهنا. غير أن أهم مصادرنا في هذا الباب كتب المعتزلة أنفسهم، وعلى رأسها:

- 1 \_ « كتاب الانتصار » لأبي الحسين الخياط \_ و هو أهمها.
  - ٢ \_ « المغنى » للقاضى عبد الجبار.
  - ٣ \_ « شرح الأصول الخمسة » للقاضى عبد الحبار.

ثم « مقالات الإسلاميين » للأشعري، و « أصول الدين » لعبد القاهر البغدادي، و « نهاية الاقدام في علم الكلام » للشهرستاني.

واعتماداً على هذه المصادر سنأخذ في شرح مذهبه.

#### \_ \ \_

### نظريته في العلم

تطرق أبو الهذيل إلى مسألة المعارف هل هي ضرورية، أو اكتسابية. واتخذ فيها موقفاً خاصاً عرضه عبد القاهر البغدادي في « الفرق بين الفرق » فقال إن أبا الهذيل « لما وقف على اختلاف الناس في المعارف: هل هي ضرورية أم اكتسابية؟ ترك قول من زعم أنها كلها خسرورية، وقول من قال: إن المعلوم منها بالحواس والبداهة ضرورية، وما عُلِم منها بالاستدلال اكتسابية. واختار لنفسه قولاً خارجاً عن أقوال السلف، فقال المعارف ضربان: أحدهما: باضطرار، وهو معرفة الله عز وجل، ومعرفة الدليل الداعي إلى معرفته. وما بعدهما من العلوم الواقعة عن الحواس أو القياس فهو علم اختيار واكتساب.

ثم إنه بنى على ذلك قوله في مهلة المعرفة. فخالف سائر الأمة، فقال في الطفل: إنه يلزمه في الحال الثانية من حال معرفته بنفسه أن يأتي بجميع معارف التوحيد والعدل بلا فصل، وكذلك عليه أن يأتي مع

معرفته بتوحيد الله سبحانه وعدله \_\_ بمعرفة جميع ما كلفه الله تعالى بفعله حتى إنه إن لم يأت بذلك كله في الحال الثانية من معرفته بنفسه، ومات في الحال الثالثة، مات كافراً وعدواً لله تعالى مستحقاً للخلود في النار. وأما معرفته بما لا يُعْرَف إلا بالسمع من جهة الأخبار فعليه أن يأتي بمعرفة ذلك في الحال الثانية من سماعه للخبر الذي يكون حجةً قاطعةً للعذر.

وكان بشر بن المعتمر يقول: عليه أن يأتي بالمعارف العقلية في الحال الثالثة مع معرفته بنفسه، لأن الحال الثالثة، ومات في الحال الرابعة كان عدواً شه تعالى مستحقاً للخلود في النار. » (ص ١٢٩ ـ ١٣٠).

وإذن فمسألة المعارف ليست نظرية فحسب، بل تترتب عليها نتائج عملية.

والأصل فيها أن « علوم الناس وسائر الحيوانات ضربان: ضروري، ومكتسب. والفرق بينهما من جهة قدرة العالم على علمه المكتسب واستدلاله عليه، ووقوع الضروري فيه من غير استدلال منه ولا قدرة له عليه. والعلم الضروري قسمان: أحدهما بديهي، والثاني علم حسي. والبديهي قسمان: أحدهما علم بديهي في الإثبات: كعلم العالم منا بوجود نفسه وبما يجد في نفسه من ألم ولذة وجوع وعطش وحر وبرد وغم وفرح ونحو ذلك. والثاني علم بديهي في النفي: كعلم العالم منا باستحالة المحالات. وذلك كعلمه بأن شيئاً واحداً لا يكون قديماً ومحدثاً، وأن الشخص لا يكون حياً وميتاً في حال واحدة، وأن العالم بالشيء لا يكون جاهلاً به من الوجه الذي علمه في حال واحدة.

وأما العلوم الحسية فمدركة من جهة الحواس الخمس... والعلوم النظرية نوعان: عقلي وشرعى. وكل واحد منهما مُكْتَسَبٌ للعالم به واقعٌ له

باستدلال منه عليه. وبعضها أجلى من بعض'. »

« والعلوم النظرية على أربعة أقسام: أحدها استدلال بالعقل من جهة القياس والنظر. والثاني: معلومٌ من جهة الشرع. والرابع معلومٌ من جهة الشرع. والرابع معلومٌ من جهة الإلهام في بعض الناس أو بعض الحيوانات دون بعض. فأما المعلوم بالنظر والاستدلال من جهة العقول فكالعلم بحدوث العالم وقدم صانعه وتوحيده وصفاته وعدله وحكمته وجواز ورود التكليف منه على عباده وصحة نبوة رسله بالاستدلال عليها بمعجزاتهم، ونحو ذلك من المعارف العقلية النظرية. وأما المعلوم بالتجارب والرياضات فكعلم الطب في الأدوية والمعالجات، وكذلك العلم بالحرف والصناعات. وقد يقع في هذا النوع ما يستدرك بالقياس على المعتاد، غير أن أصولها مأخوذة عن التجارب والعادات. وأما المعلوم بالشرع بالقيام بالحرام، والواجب والمسنون والمكروه وسائر أحكام الفقه. وإنما أضيفت العلوم الشرعية إلى النظر لأن صحة الشريعة مبنية على صحة النبوة، وصحة النبوة معلومة من طريقة النظر والاستدلال، ولو كانت معلومة بالضرورة من حس أو بديهة لما اختلف فيها مأهل الحواس والبديهية ولما صار المخالف فيها معانداً كالسوفسطائية المنكرة للمحسوسات. وأما المعلوم بالإلهام على التخصيص فكالعلم بذوق الشعر وأوزان أبياته في بحوره آ».

وموقف أبي الهذيل كما عرضه البغدادي هو موقف يختلف عن موقف القائلين بأن المعارف كلها ضرورية، وعن موقف القائلين بأن ما هو

١ « أصول الدين » لأبي منصور عبد القاهر بن طاهر التميمي البغدادي المتوفى سنة ٤٢٩ هـ، المجلد الأول، الطبعة الأولى، استانبول سنة ١٣٤٦ هـ/ ١٩٢٨ م، ص ٨ ــ ٩.

۲ البغدادی: « أصول الدین »، ص ۱۶ ـ ۱۰.

معلوم بالحواس والبديهة فهو ضروري، وما هو معلوم بالاستدلال فهو اكتسابي.

والذين قالوا إن المعارف كلها ضرورية هم المعروفون باسم «أصحاب المعارف »، ومن أبرزهم الجاحظ. وقد احتج أصحاب المعارف هؤلاء بأن قالوا: «لو لم يكن العلم بالله تعالى ضرورياً وكان من فعلنا؛ لكان يصح من الواحد منا أن يختار الجهل بدلاً من العلم في الحالة الثانية من النظر، لأن من حق القادر على الشيء أن يكون قادراً على جنس ضده إذا كان له ضد. والمعلوم أنه لا يمكن ذلك. \_ فليس إلا أن المعرفة ليست من فعلنا. وإذا لم تكن من فعلنا كانت ضرورية الله . »

وحجة أخرى « أنهم قالوا: إن المكلّف إذا لم يعرف في نظره انه نظر صحيح يـودي إلى العلم فإنه يجب أن لا يدخل تحت تكليفه، ولا يجوز له الإقدام عليـه، لأن الإقـدام عليـه كالإقدام على الجهل المطلق » (الموضع نفسه).

وحجة ثالثة « إنهم قالوا: إن المكلف لو كان مكلفاً بالمعرفة لكان يجب أن يعلم صفتها لأن المكلف لا بد أن يكون عالماً بصفة ما كُلفًه. والمعلوم أنه حال النظر لا يمكنه أن يعلم صفة المعرفة؛ ولو وقعت المعرفة عند نظره لكان لا تقع إلا حدساً واتفاقاً، فلا يحسن تكليف بها؛ لأن التكليف بما لا يُعلم كالتكليف بما لا يطاق في باب القبح » (الكتاب نفسه، ص ٥٧).

وقد رد القاضي عبد الجبار على هذه الحجج الثلاث.

لكن أبا الهذيل إنما ذهب إلى أن المعرفة ضرورية في حالة واحدة فقط هي معرفة وجود الله والدليل الداعي إلى معرفته؛ وقصر الضرورة

١ «شرح الأصول الخمسة » لقاضي القضاة عبد الجبار بن أحمد، تعليق الامام أحمد بن الحسين بن أبي هاشم، ص ٥٦، القاهرة، سنة ١٩٦٥.

في المعرفة على هذه المسألة فقط. وما عداها فهو مكتسب مراد، بما في ذلك المعارف الحسية والاستدلالية طبعاً. ولعله إنما قال بأن المعرفة بوجود الله والدليل المثبت لهذا الوجود ضروريان حتى يثبت المسؤولية على الذين لم تبلغهم رسالات الأنبياء. إذ لو كانت معرفة وجود الله ضرورية، لما كان هناك عذر لأحد في الجهل به؛ وبالتالي لن يعفى أحد من مسؤولية الإيمان بالله، ومن العقوبة على الكفر به أو إنكار وجوده أو الجهل به.

ومعنى هذا أنه لم يقل بهذا لأسباب من نظرية المعرفة وطبيعة المعلوم، بل لأسباب دينية عملية تتعلق بالمسؤولية عن الإيمان.

### حجية الخبر

وفيما يتعلق بالعلم عن طريق الخبر، ينسب عبد القاهر البغدادي إلى أبي الهذيل أنه يقول: « إن الحجة من طريق الأخبار \_ فيما غاب عن الحواس من آيات الأنبياء عليهم السلام، وفيما سواها \_ لا تثبت بأقل من عشرين نفساً، فيهم واحدٌ من أهل الجنة أو أكثر. ولم يوجب بأخبار الكفرة والفسقة حجةً، وإن بلغوا عدد التواتر الذين لا يمكن تواطؤهم على الكذب إذا لم يكن فيهم واحد من أهل الجنة. وزعم أن خبر ما دون الأربعة لا يوجب حكماً، ومَن فوق الأربعة إلى العشرين قد يصح وقوع العلم بخبرهم وقد لا يقع العلم بخبرهم. وخبر العشرين إذا كان فيهم واحدٌ من أهل الجنة يجب وقوع العلم منه لا محالة.

واستدل على أن العشرين حجة بقول الله تعالى « إن يَكُنْ منكم عشرون صابرون يَغلبوا مائتين » (الأنفال: ٦٥). وقال: لم يبح

لهم قتالهم إلا وهم عليهم حجة '. »

ولكي نبين موقف أبي الهذيل في هذه المسألة داخل مذهب المعتزلة نورد ما يقوله القاضى عبد الجبار فيها، قال:

« الأخبار لا تخلو: إما أن يُعلَم صدقها، أو يُعلَم كذبها، أو لا يعلم صدقها ولا يعلم كذبها. والقسم الأول ينقسم: إلى ما يعلم صدقه اضطراراً، وإلى ما يعلم اكتساباً.

وما يعلم صدقه اضطراراً فكالأخبار المتواترة، نحو الخبر عن البلدان والملوك وما يجري هذا المجرى؛ ونحو خبر من يخبرنا أن النبي \_ صلى الله عليه \_ كان يتدين بالصلوات الخمس وإيتاء الزكاة والحج إلى بيت الله الحرام وغير ذلك \_ فإن ما هذا سبيله يعلم اضطراراً. وأقل العدد الذي يحصل العلم بخبرهم خمسة، حتى لا يجوز حصوله بخبر الأربعة. ولا يكفي خبر الخمسة على أي وجه أخبروا، بل لا بد من أن يكون خبرهم مما عرفوه اضطراراً. ولهذا لا يجوز أن يحصل لنا العلم الضروري بتوحيد الله وعدله بخبر من يخبرنا عن ذلك، لما لم يعرفوه اضطراراً.

وما يُعْلَم صدقه استدلالاً فهو كالخبر عن توحيد الله تعالى وعدله ونبوة نبيه عليه السلام وما يجري هذا المجرى، وكالخبر عما يتعلق بالديانات إذا أقر النبي \_ صلى الله عليه لله عليه \_ المخبر عليه ولم يزجره عنه ولا أنكر عليه: فإنّا نعلم صدق ما هذا حاله من الأخبار استدلالاً. وطريقة الاستدلال عليه هو أنه لو كان كذباً لأنكره النبي صلى الله عليه. فلما لم ينكره دلّ على صدقه فيه. وهذا هو القسم الأول.

وأما القسم الثاني فهو ما يُعلَم كذبه من الأخبار، وذلك ينقسم إلى: ما يُعلَم كذبه اضطراراً، وإلى ما يُعلَم اكتساباً.

أما ما يعلم كذبه اضطراراً فكخبر من أخبرنا أن السماء تحتنا والأرض

١ « الفرق بين الفرق »، ص ١٢٧ \_ ١٢٨، طبعة محيي الدين عبد الحميد.

فوقنا، وما جرى هذا المجرى.

وأما ما يعلم كذبه استدلالاً. فكأخبار المُجَبِّرة والمُشبِّهة عن مذاهبهم الفاسدة المتضمنة للجبر والتشبيه والتجسيم \_ إلى غير ذلك من الضلالات.

وأما ما لا يعلم كونه صدقاً ولا كذباً فهو كأخبار الآحاد. وما هذه سبيله يجوز العمل به إذا وَردَ بشرائطه. فأما قبوله فيما طريقه الاعتقادات، فلا. وفي هذه الجملة أيضاً خلك، بفإن في الناس من يجوز ورود التعبد بخبر الواحد؛ وفيهم من ينكر ثبوت التعبد به. أما الذي يدل على جواز ورود التعبد بخبر الواحد فهو أنه لا مانع يمنع أن يتعلق الصلاح بأن يتعبدنا الله تعالى به. وأكثر ما فيه أنه تعبد على طريقة الظن و وذلك ثابت جائز. بل لو قيل: بأن أكثر العبادات الشرعية تنبني على الظن كان ممكناً. وبعد، فمعلوم أن القاضي (= عبد الجبار) قد تعبد بالحكم عند شهادة الشاهدين، وإن لم يقتض ذلك العلم، وإنما يقتضي غالب الظن. وأما الذي يدل على ثبوت التعبد به فالإجماع. وها هنا أصل آخر، وهو أن ما هذا سبيله من الأخبار فإنه يجب أن ينظر فيه: فإن كان مما طريقه العمل عُمل به إذا أورد بشرائطه. وإن كان مما طريقه العمل عُمل به إذا أورد بشرائطه. وإن كان مما طريقه العمل عُمل به إذا أورد بشرائطه. وإن بل للحجة العقلية؛ وإن لم يكن موافقاً لها، فإن الواجب أن يُرد ويُحكم بأن النبي لم يقله وإن الم يكن موافقاً لها، فإن الواجب أن يُرد ويُحكم بأن النبي لم يقله وإن الم يكن موافقاً لها، فإن الخمسة » للقاضي عبد الجبار، ص ٧٦٨ حامتمله فالواجب أن يُتأوّل. » («شرح الأصول الخمسة » للقاضي عبد الجبار، ص ٧٦٨ الم ٧٠٠. القاهرة سنة ١٩٦٥).

ولم تذكر لنا المصادر لماذا اختار أبو الهذيل العدد عشرين، وهو عددٌ لا نجده عند سائر المعتزلة، بل يظهر أن الرأي الغالب عندهم أن يكون الخبر الوارد عن خمسة فأكثر هو الحجة. وانفرد النظّام بالقول « بأن الخبر المتواتر \_ مع خروج ناقليه، عند سامع الخبر، عن الحصر،

ومع اختلاف همم الناقلين واختلاف دواعيها \_ يجوز أن يقع كذباً. هذا مع قوله بأن من أخبار الآحاد ما يوجب العلم الضروري سي .

وعلى الرغم من أن هذه المسألة أدخل في علم أصول الفقه منها في علم الكلام، فإن لها نتائج خطيرة فيما يتعلق بنقد الأخبار، وهي إذن مسألة منهجية بالغة الأهمية. ولهذا تناولها المتكلمون أيضاً في معظم مباحثهم الكلامية. فلنعرضها بشيء من التفصيل.

يرى عبد القاهر البغدادي « أن التواتر الموجب للعلم الضروري من شروطه أن يكون رواته في كل عصر من أعصاره على جهة يستحيل التواطؤ منهم على الكذب. فإن كان رواته في بعض الأعصار قوماً يصح على مثلهم التواطؤ عليه له يكن خبرهم موجباً للعلم الضروري... والخبر الراجع في أصله إلى واحد أو طائفة يجوز عليها التواطؤ لا يكون موجباً للعلم الضروري.

ومن شروط التواتر أيضاً أن يكون ناقلوه في العصر الأول قد نقلوه عن مشاهدة أو علم بما نقلوه ضرورة كنقلهم أخبار البلدان التي شاهدوها، ونقلهم أخبار الأمم التي شاهدها أهل العصر الأول من المخبرين عنهم، وكنقلهم الأخبار عن الزلازل في البحر والبر، وسائر الأحداث في الأزمنة الماضية ونحوها. \_ فإما إن تواتر الخبر في شيء تعرف صحته بالنظر والاستدلال، فإنه لا يوجب العلم. ولهذا لا يقع للدهرية وسائر الكفرة العلم بصدق أخبار المسلمين عن صحة دين الإسلام، لأن صحة الدين معلومة بالنظر والاستدلال، دون الضرورة...

وأما أخبار الآحاد الموجبة للعمل دون العلم فلوجوب العمل بها شروط: أحدها اتصال الإسناد. والشرط الثاني عدالة الرواة: فإن كان في رواته

مبتدعٌ في نحلته أو مجروح في نقله أو مُدلِّس في روايته \_ فلا حجة في روايت ه. والشرط الثالث أن يكون في متن الخبر ما يجوز في العقل كونه. فإن روى الراوي ما يحيله العقل ولم يحتمل تأويلاً صحيحاً \_ فخبره مردود، لاستحالة هذا في العقول. وإن كان ما رواه الراوي الثقة يروع ظاهره في العقول ولكنه يحتمل تأويلاً يوافق قضايا العقول، قبلنا روايته، وتأولناه على موافقة العقول، كما رُوي أن الله خلق آدم على صورته \_ وتأويله أنه خلقه حين خلق على الصورة التي كان عليها في الدنيا، لئلا يتوهم متوهم أنه لما أخرج من الجنة عوقب بتغيير صورته كما عوقبت الحية بتغيير صورتها عند إخراجها من الجنة. وكذلك ما روي أن الجبار يضع قدمه في النار \_ صحيح، وتأويله محمول على الجبار المذكور في قوله تعالى «وخاب كل جبار عنيد من ورائه جهنم » (سورة إبراهيم آية ١٥)، ومثل هذا كثير.

ومتى صحّ الخبر، ولم يكُن مَنْهُ مستحيلاً في العقل، ولم تقم دلالة على نسخ حكمه، وجب العمل به، كما يجب على الحاكم الحكم بشهادة العدول إذا لم يعلم جرحهم، مع إمكان الخطأ أو الكذب على شهود، والحكم جارٍ على الظاهر » («أصول الدين »، ص ٢٠ \_ ٢٣).

ولم يذكر البغدادي عدد الذين ينطبق على إخبارهم وصف التواتر. ولعل ذلك لكثرة الخلاف بين المتكلمين والأصوليين في مقدار الجمع الذي يحصل به عدد التواتر. إذ « اختلف في أقل العدد فقيل: أربعة \_ قياساً على شهود الزنا، وقيل: خمسة \_ قياساً على اللعان. وقطع القاضي (= الباقلاني) بنفي الأربعة، إذ لو أفاد اليقين لم تحتج شهود الزنا إلى التزكية، وذلك بناءً على ما قاله. ووافقه أبو الحسين (= البصري) إن كل عدد أفاد علماً بواقعة لشخص فمثله يفيد العلم بغير تلك الواقعة لشخص آخر. وفيه ما فيه أ.

ا إشارة إلى أنه إنما يتم بعد المماثلة من كل وجه. وتحققها في الشهادة والرواية وفي شهود الزنا مطلقا \_\_\_\_\_
 ممنوع.

وتردد في الخمسة. ويرد عليه أن وجوب التزكية مشترك، إلا أن يقول فارقاً كل خمسة صادقة تفيد العلم. فإذا لم تقد في الزنا علم أن فيهم كذوباً. فالتزكية تعلم صدق الباقي، وهو النصاب، بخلاف الأربعة. فتدبّر. وقيل: سبعة وياساً على غسل الإناء من ولوغ الكلب سبع مرات. وقيل: عشرة لقوله: «تلك عشرة كاملة ». (البقرة ١٩٦) وقيل: اثنا عشر عدد نقباء بني إسرائيل. وقيل: عشرون وقال تعالى: «عشرون صابرون » (الأنفال: ٥٠). وقيل: أربعون، قال عليه السلام: خير السرايا أربعون. وقيل: خمسون قياساً على القسامة للمعنى المعنى المعنى الأقل، القطع بالعلم من غير علم بعدد مخصوص لا يحصرهم عدد. والمختار: عدم تعيين الأقل، القطع بالعلم من غير علم بعدد مخصوص لا متقدماً ، ولا متأخراً ، ولا سبيل إلى علمه عادة ، لأن الاعتقاد يتقوى بتدريج خفي كالعقل،

ا قوله: « فارقا... » فيه دفع لما قيل أن التردد في الخمسة ينافي التزام كونها مفيدة للعلم في بعض الأوقات، وذلك لأن الالتزام إنما هو حين الفرق، والتردد إنما هو تعارض الدليلين، فلا ينافي.

٢ يقال: قتل فلان بالقسامة: إذا اجتمعت جماعة من أولياء القتيل فادعوا على رجل أنه قتل صاحبهم، ومعهم دليل دون البينة، فحلفوا خمسين يمينا أن المدَّعى عليه قتل صاحبهم \_ فهؤ لاء الذين يقسمون على دعواهم يسمون قسامة أيضا.

٣ إشارة إلى الآية « واختار موسى قومه سبعين رجلاً لميقاتنا » (الأعراف ١٥٥).

٤ قوله: « لا متقدماً » \_ يعنى عند من قال أن العلم الحاصل بالتواتر نظري.

٥ قوله: « ولا متأخراً » \_ يعنى عند من قال أن العلم الحاصل بالنواتر ضروري.

وواضح ما في هذه التعليلات لمقدار الجمع الذي يحصل به عدد التواتر في رواية الخبر عن المشاهدة \_ من افتعال وعبث. ومرجع هذا إلى حيرتهم التامة في تحديد هذا العدد، لما سيترتب على ذلك من نتائج خطيرة بالنسبة إلى كثير من الأخبار والأحاديث النبوية، فتركوا الأمر مبهماً.

على أنه يلاحظ أن الأحاديث المتواترة عن النبي قليلة جداً، أو لا توجد. قال البهاري في « مسلم الثبوت » (ج ٢، ص ٨٧): « المتواتر من الحديث: قيل: لا يوجد، وقال ابن الصلاح: إلا أن يُدّعى في حديث: « مَنْ كَذّبَ عليَّ متعمداً فليتبوأ مقعده من النار »، فإن رواته أزيد من مائة صحابي، وفيهم العشرة المبشرة (بالجنة). وقد يقال: مراده: التواتر لفظا، وإلاّ فحديث المسح على الخفين متواتر، رواه سبعون صحابياً. وقيل: حديث: « أُنزل القرآن على سبعة أحرف » متواتر، رواه عشرون من الأصحاب. وقال ابن الجوزي: « تتبعت الأحاديث المتواترة فبلغت جملة »: منها: حديث الشفاعة، وحديث الحساب، وحديث النظر إلى على الخفين ».

أما خبر الواحد، « فإن الأكثر على أن خبر الواحد \_ إنْ لم يكن معصوماً \_ لا يفيد العلم مطلقاً. وقيل: يفيد بالقرينة. وقيل: خبر العدل يفيد مطلقاً » (« مسلم الثبوت »، ج ٢، ص ٨٨) ولكن « التعبد لا بخبر الواحد العدل جائز عقلاً، خلافاً للجبائي » (ص ٩٥).

ونعود إلى رأي أبي الهذيل في المتواتر وفي خبر الواحد، فنقول إن عبد القاهر البغدادي بعد أن أورد رأي أبي الهذيل رد عليه في كلا الأمرين. ففيما يتعلق بعدد من تثبت بإخبارهم الحجة عن طريق الإخبار،

١ التعبد: هو أن يوجب الشارع العمل بمقتضاه على المكافين.

قال: «ما أراد أبو الهذيل باعتبار عشرين في الحجة من جهة الخبر إذا كان فيهم واحد من أهل الجنة إلا تعطيل الأخبار الواردة في الأحكام الشرعية من فوائدها؛ لأنه أراد بقوله: «ينبغي أن يكون فيهم واحدٌ من أهل الجنة » واحداً يكون على بدعته في الاعتزال والقدر وفي فناء مقدورات الله عز وجل، لأن من لم يقل بذلك لا يكون عنده مؤمناً ولا من أهل الجنة » (ص ١٢٨، طبعة محيي الدين).

وفيما يتعلق بخبر الواحد، يريد البغدادي أن يوقع إلزاماً عليه باحتجاجه بالآية « إن يكن منكم عشرون صابرون يغلبوا مائتين » (الأنفال: ٦٥) بأن هذا يتضمن بأن خبر الواحد حجة موجبة للعلم، لأن الواحد في ذلك الوقت كان له قتال العشرة من المشركين، فيكون جواز قتاله لهم دليلاً على كونه حجة عليهم » (ص ١٢٨).

#### \_ ٢ \_

### صفات الله

يرى أبو الهذيل أن ذات الله واحدة، لا كثرة فيها بأي وجه من الوجوه. ولهذا لم يجعل صفات الله معاني قائمة بذاتها، بل قال إنها هي ذات الله: فعلمه هو ذاته، وقدرته هي ذاته. « إنه تعالى عالم بعلم هو هو ». ويحاول القاضي عبد الجبار أن يفهم من عبارة أبي الهذيل الأخيرة أنه يقصد أن الله عالم لذاته، قادر لذاته، حيِّ لذاته، « إلا أنه لم تتلخص له العبارة الم يعبر تعبيراً دقيقاً. وهو بهذا يشبه

١ « شرح الأصول الخمسة » للقاضي عبد الجبار، ص ١٨٣.

ما يقوله أبو علي الجبائي من « أنه يستحق هذه الصفات الأربع (= القدرة، العلم، الحياة، الوجود) لذاته . » وكان ابنه أبو هاشم الجبائي يقول إنه تعالى « يستحقها لما هو عليه في ذاته ». وهذا تعبير أدق من تعبير أبيه.

والأشعري في « مقالات الإسلاميين » يزيدنا إيضاحاً لرأي أبي الهذيل، فيقول: « قال أبو الهذيل: هو (= الله) عالم بعلم هو وهو، وهو قادر بقدرة هي هو، وهو حيّ بحياة هي هـو. وكذلك قال في سمعه وبصره وقد مه وعزته وعظمته وجلاله وكبريائه، وفي سائر صفاته لذاته. وكان يقول: إذا قلت أن الله: « عالم » أثبت له علماً هو الله، ونفيت عن الله جهلاً، ودللت على معلوم كان أو يكون. وإذا قلت : « قادر » نفيت عن الله عجزاً، وأثبت له قدرة هي الله سبحانه، ودللت على مقدور. وإذا قلت ؛ لله حياة أثبت له حياة وهي الله، ونفيت عن الله عز وجل: موتاً. وكان يقول: لله وجة هو هو، فوجهه هو هو، ونفسه هو هو. ويتأول قول الله عز وجل: « ولتُصنع على عيني » (سورة ٢٠ آية ٣٩) أي: بعلمي " ».

وكان أكثر المعتزلة والخوارج وكثير من المرجئة وبعض الزيدية يقولون: إن الله عالم قادرٌ حيٌّ بنفسه، لا بعلم وقدرة وحياة.

ويعبر عباد بن سليمان، من المعتزلة، عن نفس المعنى فيقول إن الله: «عالم قادر عالم قادر عياد بن سليمان، من المعتزلة، ولا أثبت بصراً. وأقول: هو عالم كي ولا أثبت بصراً. وأقول: هو عالم لا بعلم، وقادر لا بقدرة، وحي لا بحياة، وسميع لا بسمع وكذلك سائر ما يسمى به من الأسماء التي يسمى بها لا لفعله ولا لفعل غيره. وكان ينكر قول

١ الكتاب نفسه، ص ١٨٢.

٢ الأشعري: « مقالات الاسلامبين »، جـ ١، ص ٢٢٥. القاهرة سنة ١٩٥٠.

من قال إنه عالم قادر حي لنفسه أو لذاته، وينكر ذكر النفس وذكر الذات، وينكر أن يقال: إن لله علما أو قدرة أو سمعا أو بصراً أو حياة أو قدماً. وكان يقول: قولي: «عالم » \_ إثبات اسم الله، ومعه علم بمعلوم، وقولي: «قادر » \_ إثبات اسم لله ومعه علم بمقدور. وقولي: «حي » \_ إثبات اسم الله. وكان ينكر أن يقال: إن المباري وجها ويدين وعينين وجنباً. وكان يقول: أقرأ القرآن وما قال الله من ذلك فيه، ولا أُطلق ذلك بغير قراءة. وينكر أن يكون معنى القول فيه إنه «قادر »، وأن يكون معنى القول فيه إنه «قادر »، وأن يكون معنى القول فيه إنه «قادر »، وأن يكون معنى القول فيه إنه «قادر » معنى القول إنه «حي ». وكذلك صفات الله التي يوصف بها لا لفعله كالقول: «سميع » ليس معناه أنه « بصير » ولا معناه «عالم » » (ج ١، ص ٢٢٥ \_ ٢٢٦).

وواضح من هذا أن المعتزلة كانوا حريصين كل الحرص على أن ينفوا عن الله أن له صفات قائمة بذاته قديمة مع ذاته، حتى يكون واحداً أحداً بسيطاً، لا يشاركه في القدم شيء، حتى ولا صفاته.

أما الأشعري فيقول إن علم الله وقدرته وحياته وإرادته وسمعه وبصره وكلامه هي صفات له أزلية، ونعوت له أبدية. وقد رأى المعتزلة في ذلك إشراكاً له في القديم. وساقوا الدليل التالي لإثبات رأيهم وتفنيد رأي الأشعري.

الله تعالى « لو كان عالماً بعلم، لكان لا يخلو: إما أن يكون معلوماً، أو لا يكون معلوماً، فإن لم يكن معلوماً لم يَجُز ْ إثباته، لأن إثبات ما لا يعلم بفتح باب الجهالات، وإن كان معلوماً فلا يخلو إما أن يكون موجوداً، أو معدوماً. ولا يجوز أن يكون معدوماً، وإن كان موجوداً فلا يخلو: إما أن يكون قديماً، أو محدثاً. والأقسام كلها باطلة. فلم يبق إلا أن يكون عالماً لذاته في عالماً لذاته في الم

<sup>1 «</sup> شرح الأصول الخمسة »، ص ١٨٣.

ومن أوائل الدين ردوا على أبي الهذيل في مذهبه هدا، ابن الراوندي في كتابه « فضيحة المعتزلة »؛ فقد نقل أبو الحسين الخياط في كتابه « الانتصار والرد على ابن الراوندي الملحد » عن كتاب ابن الراوندي هذا ما يلي:

« قال صاحب الكتاب (= كتاب « فضيحة المعتزلة »): وكان (أي أبو الهذيل) يـزعم أن علم الله هو الله، وأن قدرته هي هو. ثم قال (أي ابن الراوندي، رداً على أبي الهذيل): فكأن الله على قياس مذهبه علم وقدرة، إذ كان هو العلم والقدرة. ثم قال (أي ابن الراوندي): ومـا علمت أن أحداً من أهل الأرض اجترأ على هذا قبله. »

ويرد الخياط على هجوم ابن الراوندي فيقول: «يُقال له (أي لابن الراوندي):إن أبا الهذيل لما صبح عنده أن الله عالم في الحقيقة، وفَسَد عنده أن يكون عالماً بعلم قديم على ما قالته النابتة، وفسد عنده أن يكون عالماً بعلم محدث على ما قالته الرافضة \_ صبح عنده أنه عالم بنفسه. ثم وجد القرآن قد نطق بأن له علماً فقال: « أنْزله بعلمه » (٤: ١٦٦). هذا معناه، وإنما هنا غلط في اللفظ فقط. وأما قول الجاهل (= ابن الراوندي): « فكأن الله على قياس مذهبه علم وقدرة » \_ فإنه خطأ عند أبي الهذيل أن يقال: إن الله علم وقدرة. قال (أي أبو الهذيل): ولقولي هذا نظائر عند أهل التوحيد، وذلك أنهم بأجمعهم يقولون: إن وجه الله هو الله لأن الله قد ذكر الوجه في كتابه فقال: « إنما نطعمكم لوجه الله » (٢٦ آية ٩) وما أشبه هذا من القرآن. وقد فَسَد أن يكون له وجه هو بعضه، أو وجه صفة له قديم معه \_ جل الله وتعالى عن ذلك \_ فلم يبق إلا أن يكون وجهه هو كما يقال: « هذا وجه الأمر » و « هذا وجه الرأي أبو الهذيل): فلما كان هذا الرأي »: (أي) هذا الأمر نفسه، وهذا هو الرأي نفسه. قال (أي أبو الهذيل): فلما كان هذا

أن يقال: إن الله وجه ، وإن الرأي وجه \_ فكذلك قلت أنا: إن علم الله هو الله، كما قال قائلكم: إن وجهه هو؛ وفسد أن يكون وجها . »

# نفي التشبيه

كان أبو الهذيل ينفي عن الله أن يشبه خَلْقه على أي نحو كان ذلك الشبه. قال أبو الحسين الخياط في كتاب « الانتصار » (ص ١٥): « أبو الهذيل ينفي عن الله تعالى شبه خَلقه من كل وجه؛ ويثبته واحداً ليس بجسم و لا بذي هيئة و لا صورة و لا حد، وانه « ليس كمثله شيء » (سورة ٢٤ آية ١١) ».

# علم الله لا يتناهى

وقد زعم ابن الراوندي في « فضيحة المعتزلة » أن أبا الهذيل « كان يقول: إن لما يقدر الله عليه ويعلمه غايةً ينتهي إليها، لا تتجاوزها قدرته ولا يتعداها علمه. »

وقد ردّ أبو الحسين الخياط على زعم ابن الراوندي فأكذبه في نسبة هذا القول إلى أبي الهذيل. قال الخياط (« الانتصار »، ص ١٦): « وهذا كذب على أبي الهذيل لا خفاء به على أحد من أهل النظر. وسأعرفك ذلك إن شاء الله: أنت تعلم أن أبا الهذيل كان يقول: إن الله عز وجل عيم نفسه، وإن نفسه ليست بذات غاية ولا نهاية. هذا هو التوحيد الصحيح عند أبي الهذيل. فكيف يزعم أبو الهذيل أن

۱ « الانتصار » لأبي الحسين الخياط، ص ٥٩ \_ ٦٠، بيروت، سنة ١٩٥٧.

لما يعلمه الله غاية ونهاية، وهو يعلم نفسه بذي غاية و لا نهاية؟

أما ما يقدر عليه فإن أبا الهذيل كان يقسِّمه على أمرين، فيقول: إن أراد السائل أن لما يقدر الله عليه غايةً ونهاية في العلم (به) والقدرة عليه والاحصاء له \_ فنعم، ليس يخفي علي الله منه شيء ولا يعجزه شيء منه. وإن أراد السائل أن له غايـة ونهايـة أيّ : زوال وفنـاء و تقضًّ \_ فلا ».

ونسب ابن الراوندي إلى أبي الهذيل « أنه اعتل في (قوله ب) نهاية علم الله \_ بقول الله: « والله بكل شيء عليم » (سورة ٢ آية ١٨). وذكر أن هذا من قوله يوجب لعلمه غاية لا يتجاوزها، إذ كان الكل يوجب الحصر والنهاية ». ويكذّب الخياط ذلك، ويقول: « وقد كذب (ابن الراوندي) وقال الباطل. لم يقل أبو الهذيل إن علم الله ذو غايمة و لا نهايمة، و لا أنه محصور محدود. وذاك أن علم الله عند أبي الهذيل \_ هو الله. فلو زعم أن علم الله منتاه لكان قد زعم أن الله متناه ــ وهذا شراكٌ بالله وجهلٌ به عند أبي الهذيل. ولكنه كان (أي أبو الهــذيل) يقول: إن المحدثات ذات غايات ونهايات محصاة معدودة، لا يخفي على الله منها شيء م. »

## تناهى مقدورات الله

ويتصل بهذه المسألة، مسألة أخرى أثارها ابن الراوندي، وهي نتاهي قدرة الله. وكان أبو الهذيل قد تطرق إلى البحث فيها على سبيل

۱ في المطبوع: إلى ۲ « الانتصار » للخياط، ص ۹۰ ــ ۹۱. بيروت سنة ۱۹۵۷.

« البحث و النظر » أو « البَور و النظر »، لا على سبيل التقرير. وأصل المسألة هو: هل المحدثات متناهية، أو غير متناهية؟ وهل لها آخر في القدرة، أم لا آخر لها؟

ويظهر أن أبا الهذيل قرر أن لمقدورات الله نهاية، لأن للأشياء كلاً، والله تعالى قد « أحصى كل شيء عدداً » (سورة ٢٧ آية ٢٨) « والاحصاء والاحاطة لا تكون إلا لمنتاه ذي غاية. قال (أبو الهذيل): فإذا انتهى أهل الجنة إلى آخر الحركات التي ثبتنا لها كلاً مُحصى محاطاً به جمعت فيهم اللذات كلها: لذة الجماع ولذة الأكل والشرب وغيرها من اللذات، وصاروا في الجنة باقين بقاءً دائماً وساكنين سكوناً باقياً ثابتاً، ولا يفنى ولا يزول، ولا ينفد ولا يبيد. » (« الانتصار »، ص ١٧).

فقيل لأبي الهذيل: « أفليس (الله) هو المُبقِّي لما يبقى منه، والمُسكِّن لكل ساكن منه، والمحيي لكل ذي روح؟ قال: بلى... فقيل له: أفيجوز أن يُبقِّي شيئاً لا يوصف بالقدرة على تبقيته ولا يجوز منه إفناؤه، وأن يحيي شيئاً ويسكنه وليس بقادر على إمانته ولا تحريكه؟ قال: نعم! ولو يقول بخلاف هذا تركَ قوله. » (ص ١٦) « فإن أبا الهذيل كان يزعم أن الله إذا فعل بقاءهم وسكونهم استحال أن يقال: هو قادر على أن يفعل بهم ما قد فعله، وأن يوجد فيهم ما قد أوجده. ولكنه كان قبل أن يخلق البقاء لهم والسكون فيهم قادراً على خلق البقاء وخلق السكون وعلى أضدادهما. فلما خلق الحياة لهم والبقاء والسكون استحال القول بأن الله يقدر على أن يفعل الحياة التي قد فعلها والسكون الذي قد فعله، أو البقاء الذي أوجده أو أضدادهما من الافناء يفعل الحياة التي قد فعلها والسكون الذي قد فعله، أو البقاء الذي أوجده أو أضدادهما من الافناء

١ الكتاب نفسه، ص ١٥.

٢ الكتاب نفسه، ص ٩٢.

والحركة والموت، لأن الفعل إذا خرج من القدرة خرج ضدُّه منها بخروجه » (ص ١٧).

ويزيدنا عبد القاهر البغدادي في « الفَرْق بين الفِرَق » (ص ١٢٢ ــ ١٢٤، القاهرة، بدون تاريخ) إيضاحاً لموقف أبي الهذيل في هذه المسألة، وما يرد عليه من الزامات بسببها. قال البغدادي:

« من فضائح أبي الهذيل: قوله بفناء مقدورات الله \_ عز وجل \_ حتى لا يكون بعد فناء مقدوراته قادراً على شيء. و لأجل هذا زعم أن نعيم أهل الجنة وعذاب أهل النار يفنيان، ويبقى حينئذ أهل الجنة وأهل النار خامدين لا يقدرون على شيء، ولا يقدر الله عز وجل في تلك الحال على إحياء ميّت، ولا على إماتة حيّ، ولا على تحريك ساكن، ولا على تسكين متحرك، ولا على إحداث شيء، ولا على إفناء شيء، مع صحة عقول الأحياء في ذلك الوقت.

وقوله في هذا الباب شرُّ من قول من قال بفناء الجنة والنار، كما ذهب إليه جَهْم، لأن جهماً وإنْ قال بفنائهما فقد قال بأن الله \_ عز وجل \_ قادر بعد فنائهما على أن يخلق أمثالهما، وأبو الهذيل يزعم أن ربه لا يقدر، بعد فناء مقدوراته، على شيء.

وقد شنع المعروف منهم (أي من المعتزلة) بد « المردار » على أبي الهذيل في هذه المسألة، فقال: يلزمه إذا كان وليّ الله عز وجل في الجنة قد تتاول بإحدى يديه الكأس وبالأخرى بعض التحف، ثم حضر وقت السكون الدائم، أن يبقى ولي الله عز وجل أبداً على هيئة المصلوب.

وقد اعتذر أبو الحسين الخياط عن أبي الهذيل في هذا الباب باعتذارين:

أحدهما: دعواه أن أبا الهذيل أشار إلى أن الله عز وجل \_ عند قرب انتهاء مقدوراتــه \_ يجمع في أهل الجنة اللذات كلها، فيبقون على ذلك في سكون دائم؛

واعتذاره الثاني: دعواه أن أبا الهذيل كان يقول هذا القول مجادلاً بــ خصـومه فـي البحث عن جوابه » (ص ١٢٢ ـ ١٢٣).

والبغدادي يشير إلى ما قاله أبو الحسين الخياط في كتابه « الانتصار »، ص ١٧ (بيروت سنة ١٩٥٧) فيما يتعلق بالاعتذار الأول، وص ١٥ فيما يتعلق بالاعتذار الثاني؛ وقد أوردنا نص كلامه قبل هذا مباشرة.

ويبين البغدادي فساد ما اعتذر به الخياط، فيقول:

« واعتذاره الأول عنه باطلٌ من وجهيْن:

أحدهما: أنه يوجب اجتماع لذتين متضادتين في محل واحد في وقت واحد \_ وذلك محال كاستحالة اجتماع لذة وألم في محل واحد؛

والوجه الثاني: أن هذا الاعتذار لو صح لوجب أن يكون أهل الجنة \_ بعد فناء مقدورات الله عز وجل \_ أحْسَنَ مِنْ حالهم في حال كونه قادراً.

وأما دعواه أن أبا الهذيل إنما قال بفناء المقدورات مجادلاً به غير معتقد لذك، فالفاصلُ بيننا وبين المعتذرِ عنه كتب أبي الهذيل. وأشار في كتابه الذي سماه به « الحجج » إلى ما حكيناه عنه. وذكر في كتابه المعروف بكتاب « القوالب » باباً في الرد على الدهرية، وذكر فيه قولهم للموحّدين: إذا جاز أن يكون بعد كل حركة حركة سواها، لا إلى آخر، وبعد كل حادث حادث آخر، لا إلى غاية في فهلا صحّ قولُ من زعم أن لا حركة إلا وقبلها حركة، ولا حادث إلا وقبله حادث، لا عن أول ولا حالة قبله؟ فأجاب عن هذا الإلزام بتسويته بينهما، وقال (أي أبو الهذيل): كما أن الحوادث لها ابتداء لم يكن قبلها حادث، كذلك لها آخر لا يكون بعده حادث، ولأجل هذا قال بفناء مقدورات الله عز وجل. وسائر المتكلمين من أصناف فرق الإسلام فرقوا بين الحوادث الماضية والحوادث المستقبلة بفروق واضحة لم يهتد إليها أبو الهذيل، فارتكب للأجل جهله بها قوله بفناء المقدورات.

وقد ذكرنا تلك الفروق الواضحة في باب الدلالة على حدوث العالم في كتبنا المؤلفة في ذلك » (« الفرق بين الفرق »، ص ١٢٣ ــ ١٢٤).

ومعنى هذا أن الداعي إلى قول أبي الهذيل بفناء المقدورات هو القاعدة التالية وهي: أن ما له بداية فله بالضرورة نهاية. وما دامت المقدورات لها بداية، لأنها ليست قديمة بل حادثة خلقها الله، فإن لها نهاية قطعاً. وفي مقابل ذلك: فإن ما لا بداية له، لا نهاية له، وهذه قاعدة مقررة عند أرسطو في إثباته لأزلية وأبدية الحركة. وأبو الهذيل لم يفعل هنا إلا أن طبق هذه القاعدة الأرسطية فيما يتعلق بما هو حادث. أي ما له بداية.

أما رد عبد القاهر البغدادي عليه فيقوم على أساس التفرقة بين الحالتين، والقول بأن ما له بداية فيمكن أن تكون له نهاية، بينما ما ليس له بداية فلا يمكن أن يكون له نهاية. وزعم أن هذا رأي « سائر المتكلمين من أصناف فرق الإسلام »، فهم في زعمه فرقوا بين الحوادث الماضية، والحوادث المستقبلة فأقروا البداية للأولى، ولم يقروا بالنهاية لمقدورات الله، أي قالوا بالأبدية لها دون الأزلية. \_ غير أننا لم نجد في « أصول الدين » للبغدادي ما يشير إليه هنا من أنه ذكر الفرق بين الحوادث الماضية والحوادث المستقبلة في باب الدلالة على حدوث العالم. ولا بد أن يكون ذلك في كتاب من كتبه المفقودة.

ورأيُ أبي هذيل في تناهي مقدورات الله سبقه إليه جهم بن صفوان الراسبي، رأس المجبِّرة الخالصة، فقد قال فيما رواه الأشعري في « مقالات الإسلميين » (ج ١، ص ٢٢٤، القاهرة سنة ١٩٥٠): «قال جهم بن صفوان: لمقدورات الله تعالى ومعلوماته غاية ونهاية، ولأفعاله آخرٌ، وإن الجنة والنار تفنيان، ويفنى أهلهما حتى يكون الله سبحانه آخراً لا شيء معه، كما كان أولاً لا شيء معه. » ثم يذكر الأشعري أن أهل الإسلام جميعاً قالوا: «ليس للجنة والنار آخر،

وإنما لا تزالان باقيتين، وكذلك أهل الجنة لا يزالون في الجنة يتتعمون وأهل النار لا يزالون في الجنة يتتعمون وأهل النار لا يزالون في النار يُعذّبون، وليس لذلك آخر، ولا لمعلوماته ومقدوراته غاية ولا نهاية ». ويورد رأي أبي الهذيل هكذا: «قال أبو الهذيل: إن لمعلومات الله كُلاً وجميعاً، ولما يقدر الله عليه كللً وجميعً، وإن أهل الجنة تنقطع حركاتهم ويسكنون سكوناً دائماً » («مقالات الإسلميين »، جا، ص ٢٢٤).

فإذا أردنا أن نقارن بين رأي أبي الهذيل ها هنا وبين رأي الفلاسفة المسلمين المعاصرين له، وجدنا رأياً للكندي يخالف رأي أبي الهذيل، وذلك في تقرير القاعدة المتعلقة بما له بداية. إذ يرى الكندي أنه « ليس كل ما له أول فله آخر، كالعدد له أول ولا آخر له. وكذلك الزمان: له أول ولا آخر له. فكل (ذي) آخر فله بداية، وليس كل ذي بداية فله آخر '. » ولكنه رغم ذلك نراه في كتابه في « علة الكون والفساد » يومئ إلى ما يدل على أنه يرى أن للكون نهاية، إذ يقول « فقد اتضح أن قوام الأشياء الواقعة تحت الكون والفساد وثبات صورها إلى نهاية المدة التي أراد بارئ الكون للكون، جل ثناؤه، وحفظ نظمها، إنما يكون من قبل اعتدال الشمس في بعدها من الأرض ومن قبل سلوكها في الفلك المائل وانقيادها لحركة الفلك الأعظم المحرك لها من المشرق إلى المغرب، ومن قبل خروج مركز فلكها عن مركز الأرض، أعني في دنوها من مركز الأرض تارة وبعدها منه تارة، لكون نهاية الزمان التي بها تكون الأكوان ' ». على أنه نظراً إلى ورود الفقرة الأولى

ا مخطوط أبا صوفيا رقم ٤٨٣٢ وفيه رسائل للكندي، ورقة ٥. ولم ترد العبارة ضمن رسالة، بــل وردت على حدة. راجع « رسائل الكندي الفلسفية »، تحقيق محمد عبد الهادي أبو ريده، ج ١، ص ٣٠. القــاهرة سنة ١٩٥٠ م. وقد أصلحنا ما في النص من خطأ.

۲ « رسائل الكندي الفلسفية »، ج ۱، ص ۲۳۱.

مبتورة من سياقها، غير مدرجة ضمن رسالة، لهذا لا نعرف مدى صحة نسبتها إلى الكندي، وربما كانت لغيره وهو ما نرجّحه، ونعتقد أنها مجرد عبارة علقها الناسخ في المخطوط لمجرد الفائدة. وربما تتأكد صحة فرضنا هذا من مراجعة المخطوط نفسه.

وقد تعرّض الغزالي لهذه القضية بالتفصيل في «تهافت الفلاسفة » حين بحث في إبطال قول الفلاسفة في أبدية العالم والزمان والحركة. « فإن العالم عندهم كما أنه أزلي لا بداية لوجوده، فهو أبدي لا نهاية لآخره، ولا يتصور فساده ولا فناؤه، بل لم يزل كذلك، ولا يزال أيضاً كذلك. وأدلتهم الأربعة... في الأزلية جارية في الأبدية، والاعتراض كالاعتراض من غير فرق. فإنهم يقولون: إن العالم معلول، وعلّته أزلية أبدية، فكان المعلول مع العلة. ويقولون: إذا لم تتغير العلّة لم يتغيّر المعلول، وعليه بنوا منع الحدوث، وهو بعينه جار في الانقطاع. وهذا مسلكهم الأول.

ومسلكهم الثاني: أن العالم إذا عُدم فيكون عدمه بعد وجوده، فيكون له «بعد » \_ ففيه إثبات الزمان.

ومسلكهم الثالث: أن إمكان الوجود لا ينقطع، فكذلك الوجود الممكن يجوز أن يكون على وفق الامكان. إلا أن هذا الدليل لا يقوى، فإنّا نحيل أن يكون أزليّاً، ولا نحيل أن يكون أزليّاً، ولا نحيل أن يكون أبدياً، لو أبقاه الله تعالى أبداً، إذ ليس من ضرورة الحادث أن يكون له آخر، ومن ضرورة الفعل أن يكون حادثاً وأن يكون له أول. ولم يُوجب أن يكون للعالم لا محالة آخر إلا أبو الهذيل العلاف فإنه قال: كما يستحيل في الماضي دورات لا نهاية لها، فكذلك في المستقبل. وهو فاسد، لأن كل المستقبل قط لا يدخل في الوجود لا متلاحقاً ولا متساوقاً، والماضي قد دخل كله في الوجود متلاحقاً وإنْ لم يكن متساوقاً. وإذ قد تبيّن أنا لا نحيل بقاء

العالم أبداً من حيث العقل، بل نجوِّز إبقاءه وإفناءه، فإنما يعرف الواقع من قسمي الممكن بالشرع، فلا يتعلق النظر فيه بالعقول "».

وقد ردّ ابن رشد في «تهافت التهافت » على ما يقوله الغزالي ها هنا، ويعنينا ما يقوله في المسلك الثالث، لأنه هو المسلك الذي سلكه أبو الهذيل العلاف، فيقول:

« إذا سُلِّم لهم (أي للغزالي وأمثاله) أن العالم لم يزل إمكانه (أي أن إمكانه منذ الأزل) وأن إمكانه يلحقه حالة ممتدة معه يقدر بها ذلك الإمكان، كما يلحق الموجود الممكن إذا خرج إلى الفعل تلك الحال، وكان يظهر من هذا الامتداد أنه ليس له أول صحح لهم أن الزمان ليس له أول، إذ ليس هذا الامتداد شيئاً إلا الزمان. وتسمية من سماه « دهراً » لا معنى لها. وإذن كان الزمان مقارناً للإمكان، والإمكان مقارناً للوجود المتحرك، فالوجود المتحرك لا أول له.

وأما قولهم: إن كل ما وجد في الماضي فله أول، فقضية باطلة، لأن الأول يوجد في الماضي أزلياً كما يوجد في المستقبل.

وأما تفريقهم في ذلك بين الأول وفعله فدعوى تحتاج إلى برهان، لكون وجود ما وقع في الماضي مما ليس بأزلي غير وجود ما وقع في الماضي من الأزلي، وذلك أن ما يقع في الماضي من غير الأزلي هو متناه من الطرفين، أعني أن له ابتداءً وانقضاءً. وأما ما وقع في الماضي من الأزلي فليس له ابتداءً ولا انقضاء. ولذلك لما كانت الفلاسفة لا يضعون للحركة الدورية ابتداءً فليس بلز مهم أن يكون لها انقضاء، لأنهم لا

۱ الغزالي: « تهافت الفلاسفة »، ص ۸۰، نشرة بويج، بيروت سنة ١٩٢٧ م.

۲ ابن رشد: « تهافت التهافت »، ص ۱۱۹ ـ ۱۲٤؛ نشرة بویج، بیروت سنة ۱۹۳۰.

يضعون وجودها في الماضي وجود الكائن الفاسد. ومن سلّم ذلك منهم فقد تتاقض. ولذلك كانت هذه القضية صحيحة: إن كل ما له ابتداء فله انقضاء. وأما أن يكون شيء له ابتداء وليس له انقضاء فلا يصحّ، إلاّ لو انقلب الممكن أزليا: لأن كل ما له ابتداءٌ فهو ممكن. وأما أن يكون شيء يمكن أن يقبل الفساد ويقبل الأزلية فشيءٌ غير معروف، وهو مما يجب أن يُفحص عنه. وقد فحص عنه الأوائل: فأبو الهذيل موافق للفلاسفة في أن كل محدث فاسد، وأشدُّ التزاماً لأصل القول بالحدوث. \_ وأما من فرّق بين الماضي والمستقبل بأن ما كان في الماضي قد دخل كله في الوجود، وما في المستقبل فلا يدخل كله في الوجود، وإنما يدخل منه شيء فشيء \_ فكلام مموَّه. وذلك أن ما في الماضي بالحقيقة فقد دخل في الزمان، وما دخل في الزمان فالزمان يَفضلُ عليه بطرفيه، وله كلُّ، وهو متناه ضرورةً. وأما ما لم يــدخل فــي الماضي كدخول الحادث فلم يدخل في الماضي إلا باشتراك الاسم، بل هو مع الماضي ممتــدً إلى غير نهاية، وليس له كلِّ، وإنما الكلُّ لأجزائه. وذلك أن الزمان إن لم يوجد لــ مبـدأ أول حادث في الماضي \_ لأن كل مبدأ حادث هو حاضر، وكل حاضر قبله ماض \_ فما يوجد مساوقاً للزمان والزمان مساوقاً له فقد يلزم أن يكون غير متناه وألا يدخل منه في الوجود الماضى إلا أجزاؤه التي يحصرها الزمان من طرفيه، كما لا يدخل في الوجود المتحرك من الزمان في الحقيقة إلا الآن، ولا من الحركة إلا كون المتحرك على العظم الذي يتحرك عليه في الآن الذي هو سيّال: فإنه كما أن الموجود الذي لم يزل فيما مضى لسنا نقول إن ما سلف من وجوده قد دخل الآن في الوجود، لأنه لو كان كذلك لكان وجوده له مبدأ، ولكان الزمان يحصره من طرفيه \_ كذلك نقول فيما كان مع الزمان، لا فيه. فالدورات الماضية إنما دخل منها في الوجود الوهمي ما حصره منها الزمان. وأما التي هي مع الزمان فلم تدخل بعدُ في الوجود الماضي، كما

لم يدخل في الوجود الماضى ما لم يزل موجوداً إذ كان لا يحصره الزمان وإذا تُصورً موجودً أزلى أفعاله غير متأخرة عنه على ما هو شأن كل موجود تم وجوده: أن يكون بهذه الصفة \_\_ فإنه إن كان أزلياً ولم يدخل في الزمان الماضي فإنه يلزم ضرورةً ألا تدخل أفعاله في الزمان الماضى، لأنها لو دخلت لكانت متناهية، فكان ذلك الموجود الأزلى لم يزل عادماً الفعلَ؛ ولما لم يزل عادماً الفعلَ فهو ضرورة ممتنعٌ. والأليقُ بالموجود الذي لا يدخل وجوده في الزمان ولا يحصره الزمان أن تكون أفعاله كذلك، لأنه لا فرق بين وجود الموجود وأفعاله. فإن كانت حركات الأجرام السماوية وما يلزم عنها أفعالاً لموجود أزلي غير داخل وجوده في الزمان الماضى \_ فواجب أن تكون أفعاله غير داخلة في الزمان الماضي. فليس كل ما نقول فيه إنه لم يَزَل يجوز أن يقال فيه: قد دخل في الزمان الماضي، ولا أنه قد انقضي، لأن ما لــ نهايـة فله مبدأ. وأيضاً فإن قولنا فيه: «لم يَزل ' » نفى لدخوله في الزمان الماضي، و لأن كل ما له مبدأ والذي يضع أنه قد دخل في الزمان الماضي يضع له مبدءاً، فهو يصادر على المطلوب. فإذن ليس بصحيح أن ما لم يزل مع الوجود الأزلي فقد دخل في الوجود، إلا لو دخل الموجود الأزلي في الوجود بدخوله في الزمان الماضي. فإذن قولنا: « كل ما مضى فقد دخل في الوجود » \_ يفهم منه معنيان: أحدهما أن كل ما دخل في الزمان الماضي فقد دخل في الوجود. وهو صحيح. وأما ما مضى مقارناً للوجود الذي لم يزل، أي لا ينفك عنه، فليس يصح أن نقول: « قد دخل في الوجود »، لأن قولنا فيه: « قد دخل » \_ ضدٌّ لقولنا إنه مقار ن للوجود الأزلى. و لا فرق في هذا بين الفعل والوجود، أعنى: من سلَّمَ إمكان وجود موجود لـم يزل فيما مضى، فقد ينبغي أن يُسلِّم أن ها هنا أفعالاً لم تَزَل قَبلُ فيما مضى، وأنه ليس يلزم أن تكون أفعاله و لا بدَّ قد دخلت في الوجود، كما ليس يلزم في استمر إر

١ لم يزل: أزلي.

ذاته فيما مضى أن يكون قد دخل في الوجود. وهكذا كله بيّن كما ترى. وبهذا الموجود الأول يمكن أن توجد أفعال لم تزل و لا تزال. ولو امتنع ذلك في الفعل لامتنع في الوجود: إذ كل موجود ففعُله مقارن له في الوجود.

فهؤلاء القوم جعلوا امتتاع الفعل عليه أزلياً ووجوده أزلياً وذلك غاية الخطأ. لكن الطلاق اسم الحدوث على العالم، كما أطلقه الشرع، أخص به من إطلاق الأشعرية، لأن الفعل بما هو فعل فهو مُحدث. وإنما يُتصور القدر فيه لأن هذا الإحداث والفعل المحدث ليس له أول ولا آخر.

قلتُ: ولذلك عَسُر على أهل الإسلام أن يسمى العالم قديماً والله قديمٌ. وهم لا يفهمون من القديم إلا ما لا علّة له. وقد رأيت بعض علماء الإسلام قد مال إلى هذا الرأي ».

والإشارة هنا طبعاً إلى أبي الهذيل العلاف. وواضح من كلام ابن رشد هذا أن موقف هو بعينه موقف الفلاسفة وهو أن: كل ما له ابتداء فله انقضاء. والعالم له ابتداءً. إذن فالعالم له انتهاء.

#### \_ ~ \_

# كلام الله

وقد قسم أبو الهذيل كلام الله إلى ما يحتاج إلى محل، وإلى ما لا يحتاج إلى محل. فقوله تعالى: « كُنْ » حادث لا في محل، وسائر كلامه حادث في جسم من الأجسام: كالأمر والنهي والاستخبار. وعلى هذا فإنه يرى أن أمر التكوين (« كُنْ ») غير أمر التكليف.

ويتصل بهذا قوله بحدوث إرادة الله، لا في محل. فأثبت إرادات لا محل لها، يكون الباري مريداً بها. كان أبو الهذيل أول من قال بذلك من المعتزلة فتابعه على ذلك سائرهم، وقالوا إن الله مريد بإرادة محدثة موجودة لا في محل '.

وعنده أن الله « إذا أراد الإحداث فإنه إنما يحدثه بقوله: « كُنْ » وهذه طريقته في الإعادة والإفناء. لكنه ليس يلزم ما يقوله... المُجبِّرةُ من أنه كان يجب أن لا يمكنه إحداث « كُنْ » إلا ب « كُنْ » آخر كذلك فلا ينقطع، لأن غرضه بذلك أنه تعالى إذا أراد فعلاً من الأفعال فإنما يفعله بأن يقول هذا القول (أي: كُنْ)، لا أنه لا يقدر على إحداثه إلا بهذه الطريقة " ».

ففعل الخَلق يتم بكلمة الحضرة « كُنْ »؛ وكذلك فعل الإفناء، والإعادة أي البعث. « وكُنْ » لا تحتاج إلى « كُنْ » سابقة فيتسلسل الأمر إلى غير نهاية، بل « كن » متجددة بحسب تجدد الإرادة: فكلما أراد الله فعلاً قال « كن ». ولما كان هذا فعل إيجاد، فهو مطلق من المكان، ليس ثم محلٌ يحلّ به.

وإرادة الله \_ عند أبي الهذيل \_ غير مراده، وغير أمره. و « إرادته لمفعو لاته ليست بخلق بمخلوقة على الحقيقة، بل هي مع قوله لها « كوني » خلق لها. وإرادته للإيمان ليست بخلق له. وهي غير الأمر به. وإرادة الله قائمة به لا في مكان ملاحك . »

١ « شرح الأصول الخمسة » للقاضى عبد الجبار، ص ٤٤٠.

٢ « شرح الأصول الخمسة »، ص ٥٦٦.

٣ « مقالات الإسلاميين» للأشعري، ج ١، ص ٢٤٤.

# القرآن مخلوق:

وهذا يفضي بنا إلى الحديث عن المشكلة الأساسية التي اشتهر بها المعتزلة ووقع بسببها الكثير من الأحداث العنيفة والاضطهادات \_ وهي مشكلة خلق القرآن.

ولقد اختلفت المعتزلة في كلام الله « هل هو جسم، أم ليس بجسم؟ وفي خلقه \_ على ستة أقاويل:

ا فالفرقة الأولى منهم يزعمون أن كلام الله جسم، وأنه مخلوق. وأنه لا شيء إلا جسم.

٢ \_ والفرقة الثانية منهم يزعمون أن كلام الخَلق عَرض، وهو حركة، لأنه لا عَرض عندهم إلا الحركة، \_ وأن كلام الخالق جسم، وأن ذلك الجسم صوت مقطع مؤلَّف مسموع، وهو فعل الله وخلقه. وإنما يفعل الإنسانُ القراءة، والقراءة الحركة، وهي غير القرآن. وهذا قول النظام وأصحابه. وأحال النظام أن يكون كلام الله في أماكن كثيرة أو في مكانين في وقت واحد. وزعم أنه في المكان الذي خَلقه الله فيه.

" \_ والفرقة الثالثة من المعتزلة يزعمون أن القرآن مخلوق شه، وهو عرض، وأبوا أن يكون جسماً. وزعموا أنه يوجد في أماكن كثيرة في وقت واحد، إذا تلاه تال فهو يوجد مع تلاوته، وكذلك إذا حفظه حافظ وجد مع حفظه. فهو يوجد في الأماكن بالتلاوة والحفظ والكتابة، ولا يجوز عليه الانتقال والزوال. \_ وهذا قول أبي الهذيل وأصحابه. وكذلك قوله في كلام الخلق أنه جائز وجوده في أماكن كثيرة في وقت واحد.

\_ والفرقة الرابعة منهم يزعمون أن كلام الله عرض، وأنه مخلوق، وأحالوا أن يوجد في مكانين في وقت واحد. وزعموا أن المكان الذي

خلقه الله فيه محالٌ انتقاله وزواله منه ووجوده في غيره. \_ وهذا قول جعفر بن حرب وأكثر البغداديين.

و \_ والفرقة الخامسة منهم أصحاب مُعَمّر: يزعمون أن القرآن عَرَضٌ. والأعراض عندهم قسمان: قسم منها يفعله الأحياء، وقسم منها يفعله الأموات. ومحال أن يكون ما يفعله الأموات فعلاً للاحياء. والقرآن مفعول، وهو عَرضٌ. ومحال أن يكون الله فعله في الحقيقة، لأنهم يحيلون أن تكون الأعراض فعلاً لله. وزعموا أن القرآن فعلٌ للمكان الذي يُسمع منه، إن سُمع من شجرة فهو فعلٌ لها، وحيثما سُمع فهو فعلٌ للمحلّ الذي حلّ فيه أ ».

وإذا استعرضنا المذاهب الأخرى في مسألة خلق القرآن وجدنا:

ا لمتلوية النوابت من الحنابلة ذهبت « إلى أن هذا القرآن المتلوق في المحاريب والمكتوب في المصاحف لله غير مخلوق و لا مُحدَث، بل قديم مع الله تعالى:

٢ \_\_ وذهبت الكُلاّبية إلى أن كلام الله تعالى هو معنى أزلي قام بذاته تعالى، مع أنه شيء واحد: توراة، وإنجيل، وزبور، وفرقان، \_\_ وأن هذا الذي نسمعه ونتلوه حكاية كلام الله تعالى. وفرّقوا بين الشاهد الغائب...

" \_ وقالوا إن كلامنا هو الذي نسمعه وليس هو بمعنى قائم بذات المتكلم ككلام الله تعالى \_ وإلى هذا المذهب ذهب الأشعري . » وقالت الأشعرية: «كلام الله تعالى صفة ذات لم تزل غير مخلوقة، وهو غير الله تعالى، وخلاف الله تعالى، هو غير علم الله تعالى، وإنه ليس لله تعالى إلا كلام واحد ».

۱ « مقالات الإسلاميين » للأشعري ج ۱، ص ۲٤٥ \_ ۲٤٦.

۲ « شرح الأصول الخمسة »، ص ٥٢٧ \_ ٥٢٨.

۳ « الفصل » لابن حزم، ج ۳، ص ٥.

٤ — « واختلفت المرجئة في القرآن: هل هو مخلوق أم لا؟ على ثلاث مقالات: فقال قائلون منهم إنه مخلوق، وقال قائلون منهم إنه غير مخلوق، وقال قائلون منهم بالوقف وإنا نقول: كلام الله سبحانه لا نقول أنه مخلوق و لا غير مخلوق » (« مقالات الإسالميين »، ١/ ٢١٥).

٥ ـ « وكل الخوارج يقولون بخلق القرآن (« مقالات الإسلاميين »، ١/ ١٧٤).

٦ \_ أما الروافض الشيعة فقد اختلفوا إلى فرقتيْن:

أ — « فالفرقة الأولى — منهم هشام بن الحكم وأصحابه: يزعمون أن القرآن لا خالق ولا مخلوق. وزاد بعض من يُخبر على المقالات في الحكاية عن هشام، فزعم أنه كان يقول: لا خالق ولا مخلوق، ولا يقال أيضاً: غير مخلوق، لأنه صفة، والصفة لا توصف. وحكى زرقان عن هشام بن الحكم أنه قال: القرآن على ضربين: إن كنت تريد المسموع فقد خلق عز وجل الصوت المقطع، وهو رسم القرآن، فأما القرآن فهو فعل الله مثل العلم والحركة، لا هو، ولا غيره.

ب \_ و الفرقة الثانية منهم يز عمون أنه مخلوق محدث، لم يكُن ثم كان \_ كما تزعم المعتزلة والخوارج \_، و هؤلاء قومٌ من المتأخرين منهم » (الكتاب نفسه، ص ١٠٩ \_ . ١١٠).

٧ ــ أما ابن حزم فيرى أن « القرآن » اسم مشترك يطلق على خمسة معانٍ هي:
 أ ــ كلام الله حقيقةً.

ب \_ الصوت الملفوظ من القرآن.

ج \_ المفهوم من ذلك الصوت.

د \_ المصحف.

ه ـ المستقر في الصدور من القرآن.

« فهذه خمسة معان يعبّر عن كل معنى بأنه قرآن، وأنه كلام الله، ويخبر عن كل واحد منها إخباراً صحيحاً بأنه القرآن، وأنه كلام الله تعالى بنص القرآن والسنة اللذين أجمع عليهما جميع الأمة. وأما الصوت فهو هواء مندفع من الحلق والصدر والحنك واللسان والأسنان والشفتين إلى آذان السامعين، وهو حروف الهجاء، والهواء. وحروف الهجاء والهواء كل ذلك مخلوق، بلا خلاف. قال الله ... عز وجل ...: « وما أرسلنا من رسول إلا بلسان قومه ليبين لهم » (إبراهيم: ٤)، وقال تعالى: « بلسان عربي مبين » (الشعراء ١٩٥). واللسان العربي، ولسان كل قوم هو لغتهم. واللسان واللغات ... كل ذلك مخلوق بلا شك.

والمعاني المعبَّر عنها بالكلام المؤلف من الحروف المؤلفة إنما هي: الله تعالى، والملائكة، والنبيون، وسموات وأرضون، وما فيهما من الأشياء، وصلاة وزكاة، وذكر أمم خالية، والجنة والنار وسائر الطاعات وسائر أعمال الدين. وكل ذلك مخلوق، حاشا الله وحده لا شريك له خالق كلِّ ما دونه.

وأما المصحف فإنما هو ورق من جلود الحيوان، ومركب منها، ومن مداد مؤلف من صمغ وزاج وعفص وماء. وكل ذلك مخلوق. وكذلك حركة اليد في خطه، وحركة اللسان في قراءته، واستقراء كل ذلك في النفوس \_ هذه كلها أعراض مخلوقة، وكذلك عيسى \_ عليه السلام \_ هو كلمة الله، وهو مخلوق بلا شك، قال الله تعالى: « بكلمة منه اسمه المسيح » (آل عمران ٤٥).

وأما علم الله تعالى فلم يزل (= فهو أزلي)، وهو كلام الله تعالى، وهو القرآن، وهو غير مخلوق، وليس هو غير الله تعالى أصلاً. ومن قال إن شيئاً غير الله تعالى لم يزل مع الله عز وجل لله عز وجل شريكاً.

وتقول إن شه \_ عز وجل \_ كلاماً حقيقةً، وإنه \_ تعالى \_ كلّم موسى ومن كلّم موسى ومن كلّم موسى ومن كلّم موسى ومن كلّم موسى الأنبياء والملائكة \_ عليهم السلام \_ تكليماً حقيقةً لا مجازاً. ولا يجوز أن يقال ألبت إن الله تعالى: « متكلم »، لأنه لم يُسمّ بذلك نَفْسَه. ومن قال إن الله تعالى « مُكلّم موسى » لم ننكره لأنه يخبر عن فعله تعالى الذي لم يكن ثم كان. ولا يحلّ لأحد أن يقول: إنما قانا إن شه كلاماً لنفي الخرس عنه، لما ذكرنا قبل من أنه: إن كان يعني الخرس المعهود فإنه لا ينتفي إلا بالكلام المعهود الذي هو حركة اللسان والشفتين؛ وإن كان إنما ينفي خرساً غير معهود فهذا لا يعقل أصلاً ولا يُفْهَم. وأيضاً فيلزمه (على هذا الادعاء) أن يسميه تعالى شماماً لنفي الخشم عنه، ومتحركاً لنفي الخدر. وهذا كله إلحاد في أسمائه عز وجل. لكن لما قال تعالى إن له كلاماً قاناه وأقررنا به. ولو لم يقله عز وجل لم يحلً لأحد أن يقوله أ ».

ورأي أبي الهذيل في مسألة خلق القرآن يلخصه الأشعري في «مقالات الإسلاميين » فيقول:

كان أبو الهذيل يقول: « إن الله \_ عز وجل \_ خلق القرآن في اللوح المحفوظ. وهـو عَرَضٌ. وإن القرآن يوجد في ثلاثة أماكن: في مكان هو محفوظ فيه، وفي مكان هو مكتـوب فيه، وفي مكان هو فيه متلوّ ومسموع. وإن كلام الله سبحانه وتعالى قد يوجد في أماكن كثيـرة على سبيل ما شرحناه، من غير أن يكون القرآن منقولاً أو متحركاً أو زائلاً في الحقيقة، وإنما يوجد في المكان مكتوباً أو متلواً أو محفوظاً،

ابن حزم: «الفصل في الملل والأهواء والنحل »، ج ٣، القاهرة سنة ١٣٢١ ه، والخشم: سقوط الخياشيم.
 والأخشم: من لا يكاد يشم شيئاً، أي لا يجد رائحة طيب أو نتن.

٢ « مقالات الإسلاميين »، ج ٢، ص ٢٤٢ ــ ٢٤٣. القاهرة سنة ١٩٥٤ م.

فإذا بطلت كتابته من الموضع لم يكن فيه من غير أن يكون عُدِم أو وجدت كتابته في الموضع وجد فيه بالكتابة من غير أن يكون منقولاً إليه، فكذلك القول في الحفظ والتلاوة على هذا الترتيب؛ وإن الله سبحانه إذا أفنى الأماكن كلها التي يكون فيها محفوظاً أو مقروءاً أو مسموعاً عُدِم وبطل. وقد يقول أيضاً إن كلام الإنسان يوجد في أماكن كثيرة محفوظاً ومحكياً.

وإلى هذا القول كان يذهب محمد بن عبد الوهاب الجبائي ».

# الأخرويات

# أحوال أهل الجنة والنار

وفي باب الأخرويات وصلت إلينا بعض آراء أبي الهذيل:

ومنها قوله « بأن أهل الآخرة مضطرون إلى ما يكون منهم. وإن أهل الجنة مضطرون إلى أهل الآخرة مضطرون إلى أقوالهم، وليس لأحد مضطرون إلى أكلهم وشربهم وجماعهم؛ وإن أهل النار مضطرون إلى أقوالهم، وليس لأحد في الآخرة من الخلق قدرة على اكتساب فعل، ولا على اكتساب قول. والله \_ عز وجل \_ خالِقُ أقوالهم وحركاتهم وسائر ما يوصفون به » (« الفرق بين الفرق »، ص ٧٤، القاهرة م ١٩٤٨).

وهذا هو ما دعا الشهرستاني إلى أن يقول إن أبا الهذيل يقول بالاختيار في الدنيا، وبالجبر في الآخرة لذي أن حركات أهل الجنة والنار في الآخرة ضرورية كلها، « لا قدرة للعباد عليها، وكلها مخلوقة للباري تعالى، إذ لو كانت مكتسبة للعباد لكانوا مكلّفين بها ». ومعنى هذا أن

ما دعا أبا الهذيل إلى هذا القول، وهو أن حركات أهل الجنة والنار في الآخرة كلها ضرورية، هو أنها لو كانت مكتسبة أي مختارة مرادة بإرادتهم لكانوا مكلّفين بها، وبالتالي مسؤولين عنها، وبالتالي يستحقون عليها العقاب أو الثواب، وهكذا إلى غير نهاية. فلما كانوا مخلدين حيث هم، فمن الواجب ألا تفرض عليهم تكاليف قد تؤدي بهم إلى ما يخرجهم من الجنة أو من النار. والحجة هنا عقلية منطقية، كما هو شأن أبي الهذيل دائماً. « إن الآخرة دار جزاء وليست بدار تكليف: فلو كان أهل الآخرة مكتسبين لأعمالهم لكانوا مكلفين، ولوقع شوابهم وعقابهم في دار سواها ». كما شرح أبو الحسين الخياط، فيما أورده، البغدادي (الكتاب نفسه ص ٥٧).

وكان ابن الراوندي في « فضيحة المعتزلة » قد هاجم أبا الهذيل في هذه المسائة هجوماً قاسياً، فقال بحسب ما أورده أبو الحسين الخياط في « الانتصار »: « ثم قال الماجن السفيه (= ابن الراوندي): وقد كان أبو الهذيل يزعم أن أهل الجنة مع زوال الآفات عنهم وصحة عقولهم وأجسادهم لا يقدرون على قليل من الأفعال و لا كثير، وانهم مضطرون إلى ما هم فيه من حركة أو سكون أو قيام أو قعود أو نظر أو استماع أو شم أو تناول أو إعطاء أو كلام أو سكوت؛ وأنهم بمنزلة الحجارة التي إن حُركت تحركت وإن تُركت وقفت على حال واحدة. ولن يزالوا عنده هكذا حتى يرد عليهم السكون الدائم الذي هو آخر ما في قدرة الله عنده. فإذا ورد عليهم صاروا وربهم في حالة واحدة في استحالة الأفعال منهم. ومن قال اليوم عند أبي الهذيل وأصحابه: إن الله يقدر في وقت السكون على فعلة واحدة أو كلمة أو على تغيير حال بعض خلقه، فقد أخطأ » (ص ٧٠، تحقيق نبيرج، القاهرة سنة ١٩٢٥).

وقد رد الخياط على هذا فقال موضحاً موقف أبى الهذيل: « اعلم

\_ علمك الله الخير \_ أن أبا الهذيل كان يزعم أن الدنيا دار عمل وأمر ونهي ومحنة واختبار؛ والأخرة دار جزاء، وليست بدار عمل ولا دار أمر ولا نهي ولا محنة ولا اختبار. قال (أي أبو الهذيل): فأهل الجنة يتنعمون فيها ويلذون، والله تعالى المتولي لفعل ذلك النعيم الذي يصل إليهم، وهم غير فاعلين له. قال (أي أبو الهذيل): ولو كانوا في الجنة \_ مع صحة عقولهم وأبدانهم \_ يجوز منهم اختيار الأفعال ووقوعها منهم لكانوا مأمورين منهيين. ولو كانوا كذلك لوقعت منهم الطاعة والمعصية. ولكانت الجنة دار محنة وأمر ونهي. ولم تكن دار شواب، وكان سبيلها سبيل الدنيا. وقد جاء الاجماع بأن الدنيا دار عمل وأصر ونهي، والآخرة دار جزاء وليست بدار أمر ولا نهي، وهذا الاجماع يوجب ما قلت .

فهذه حجة أبى الهذيل في نفيه أن يكون أهل الجنة يفعلون في الحقيقة.

وأما قول صاحب الكتاب (كتاب « فضيحة المعتزلة » أي ابن الراوندي): « إن أهل الجنة عند أبي الهذيل بمنزلة الحجارة »، فقد كذب (فيه) وقال الباطل: الحجارة موات، ليست بحية ولا عالمة؛ وأهل الجنة عند أبي الهذيل أحياء عقلاء فهماء. فما يشبه أهل الجنة عنده من الحجارة؟ لولا جهل صاحب الكتاب.

وأما قول صاحب الكتاب (= ابن الراوندي): « إنهم إذاً صاروا وربهم بمنزلة واحدة في استحالة الفعل منهم » \_ فكذب وزور. سبحان الذي « ليس كمثله شيء » (الشورى: ١١)! ويله! أليس قد يزعم أنه ليس بملك و لا جان، والله جل ثناؤه عنده ليس بملك و لا جان \_ أفتراه يعتقد أنه وربه في ذلك بمنزلة واحدة؟ ما أبين جهل صاحب الكتاب وأظهر حمقه!

ثم قال (= ابن الراوندي): « وبلغني أن هشاماً (يريد هشاماً الفوطي) كان يقول في قصصه به: زعم أبو الهذيل أن وليّ الله،

بينا هو يتناول الكأس من بعض أزواجه في نعيمه بيده اليمنى، ويتناول من بعضهم بعض ما أتحفه الله به بيده اليسرى \_ إذ حضر وقت السكون الدائم الذي هو آخر الأفعال وهو على تلك الحال، فبقي كهيئة المصلوب ماداً يديه في جهتين مختلفتين. وهذا ضرب من التشويه، والله يتعالى عن التشويه بأوليائه ».

اعلم \_ أيدك الله \_ أن أبا الهذيل كان يجيب على ذلك القول الذي كان يبوره وينظر فيه: أن الله تعالى يُصيّر أولياءه عند مجيء ذلك السكون على أجمل حال وأحسن هيئة حتى يصيروا ساكنين على أجمل حال وأحسنها.

ثم قال (أي ابن الراوندي): « وقد قص به جعفر بن حرب في بعض كتبه ». ثم ذكر كلاماً لجعفر بن حرب يقص به ذلك المذهب.

يقال له: الذي يدل على عظم قدر المعتزلة في الكلام وأنهم أرباب النظر دون جميع الناس أنك عند ذكر مخالفة بعضهم لبعض لم تقدر أن تحكي لمخالف لهم حرفاً واحداً؛ وإنما سأل بعضهم بعضاً. فأما كلمة واحدة لغيرهم فلا يقدر عليها \_ لتعلم أن الكلام لهم دون من سواهم. ومن بعد \_ فهذا باب قد كان أبو الهذيل ترك الكلام فيه؛ فلا وجه لذكره به اسال ».

ومن رد الخياط هذا يتبين:

ان أبا الهذيل بحث في هذه المسألة على سبيل البور والنظر، أي الحجاج
 والجدل، لا على سبيل التقرير؛

٢ \_ أنه ترك الكلام فيها فيما بعد؟

٣ \_ أن الداعى إليه إلى هذا القول هو أن الآخرة دار ثواب وعقاب،

ا أبو الحسين الخياط: « الانتصار »، ص ٧٠ \_ ٧٢، تحقيق نيبر ج. القاهرة سنة ١٩٢٥.

وليست دار عمل ولا نهي ولا محنة واختبار؛ لهذا كان أصحاب الجنة والنار مجبرين على أفعالهم، غير مسؤولين عنها.

وقد لمح عبد القاهر البغدادي في رد الخياط هذا أن الخياط نفسه لا يؤمن بما ذهب الله أبو الهذيل؛ كما لم يؤمن به أكثر المعتزلة، بدليل الرد الساخر الذي رد به عليه زميله ومعاصره هشام الفوطي.

ويرد البغدادي على أبي الهذيل في هذه المسألة فيقول: « قلنا لأبي الهذيل: ما تتكر من كون أهل الآخرة مكتسبين لأعمالهم، وأن يكونوا فيها مأمورين بالشكر لله عز وجل على نعمه، و لا يكونوا فيها مأمورين بصلاة ولا زكاة ولا صيام، ولا يكونوا منتهين عن المعاصي، ويكون ثوابهم على الشكر وترك المعصية دوام النعيم عليهم؟ وما أنكرت عليهم من أنهم يكونون في الآخرة مُنتهين عن المعاصي ومعصومين منها، كما قال أصحابنا مع أكثر الشيعة: إن الأنبياء عليهم السلام كانوا في الدنيا منتهين عن المعاصي ومعصومون عنها ولذلك قال الله عز وجل فيهم: « لا يعصون الله ما أمرهم، ويفعلون ما يؤمرون » (التحريم: ٢).

### ورد البغدادي هنا متهافت:

١ ـــ أو لا لأن افتراضه العصمة والانتهاء بالضرورة عن المعاصي هو بعينه الجبر،
 وفي هذه الحالة لا فرق بين ما يقوله أبو الهذيل وما يريد هو أن يقوله هنا.

٢ ــ ثانياً إن قوله إن « ثوابهم على الشكر وترك المعصية دوامُ النعيم عليهم » معناه أن ثم جزاء، وعقاباً؛ وبالتالي ستكون الجنة دار امتحان، وكذلك النار. وهو وما لا يقول به البغدادي نفسه والأشاعرة عامة وأهل السنة. وهم جميعاً يقرون بأن دخول الجنة والنار نتيجة أعمال في الدنيا؛ وأن من دخل سيبقى فيها أبداً؛ سواء كان دخوله من

البداية، أو بعد أخذ قسط من العذاب في النار على ما ارتكب من قليل الآثام في الدنيا.

### الإيمان

عند أبي الهذيل وأصحابه أن « الإيمان هو جميعُ الطاعات: فَرْضُها ونفلُها؛ وإن المعاصي على ضربين: منها صغائر، ومنها كبائر؛ على ضربين: منها ما هو كفر، ومنها ما ليس بكفر. وأن الناس يكفرون من ثلاثة أوجه: رجل شبّه الله بخلقه؛ ورجل جوره في حكمه أو كذّبه في خبره، ورجل ردّ ما أجمع المسلمون عليه من نبيهم \_ صلعم \_ نصاً وتوقيفاً.

فأكْفر هؤلاء من زعم أن الباري جسم مؤلفٌ محدود. ولم يكفروا من سماه جسماً. ولم يعطه معانى الأجسام.

وأكفروا من زعم أن الله \_ سبحانه! \_ يُرى كما تُرى المرئيات بالمقابلة أو المحاذاة أو في مكان حالاً فيه دون مكان؛ ولم يزعموا أنه يرى لا كالمرئيات.

وأكفروا من زعم أن الله خلق الجور، وأراد السفه، وكلف الزمني والعجزة الذين فيهم العجز ثابت. لأن هؤلاء برعمهم سفّهوا الله وجورَّره، ولم يكفروا من قصد إلى قادر على الفعل فقال: قد كلفه الله سبحانه! وليس بقادر، لأنه قد كذب على القادر عندهم فأخبر أنه ليس بقادر، ولم يكذب على الله في تكليفه إياه، ولا وصفه بالعبث عندهم...

وحكى عنه (أي عن أبي الهذيل) أن الصغائر تُغْفَر لمن اجتنب الكبائر، على طريق التفضيُّل، لا على طريق الاستحقاق.

وزعم (أي أبو الهذيل) أن الإيمان كله إيمان بالله: منه ما تركه

كفر؛ ومنه ما تركه فِسْقٌ ليس بكفر: كالصلاة وصيام شهر رمضان؛ ومنه ما تركه صلحير ليس بفسق و لا كفر؛ ومنه ما تركه ليس بكفر و لا بعصيان: كالنوافل'. »

# هل توجد طاعة لا يراد الله بها؟

نسب ابن الراوندي إلى أبي الهذيل قوله بطاعات لا يراد الله بها. ورد في «الانتصار» للخباط:

«ثم قال صاحب الكتاب (= ابن الراوندي): وكان يزعم (أي أبو الهذيل) أنه قد يطيع الله بعد المعرفة به والإقرار والقدرة على الإخلاص من لا يتقرب إليه بعمله، ولا يبتغي به وجهه. وليس على وجه الأرض دهري يزعم أنه لا ربّ، ولا خالق، ولا ثواب ولا عقاب إلا وهو عند أبي الهذيل مع هذا من قوله مطيع لله بضرب من الطاعات لا يحصيها إلا الله.

ثم قال (أي ابن الراوندي): وهذا خلاف ما أجمعت عليه الأمــة، لأن الأمــة بأسـرها تزعم أنه ليس مع الدهري شيء من طاعة الله، بل معه الكفر والضلال والجهل؛ وكلهم يقول: لن يطيع الله إلا من أخلص عمله له.

ثم قال (= ابن الراوندي): وقد شاركه في جملة هذا القول: النظّام والمردار وجميع أصحاب المُهلة. » (ص ۷۲ \_ ۷۲).

وقد كذبه الخياط في هذا الذي نسبه إلى أبي الهذيل وقال: « إن أبا الهذيل كان يقول في هذا الباب الذي حكيته عنه من طاعة لا براد

۱ الأشعري: « مقالات الإسلاميين »، ج ۱، ص ۳۰۳ \_ ۳۰۶. القاهرة سنة ١٩٥٠ م.

الله بها: وجدت الله تعالى قد نهى الخلق جميعاً عن النصرانية والمجوسية وأمرهم بتركهما. قال (أي أبو الهذيل): ووجدت المجوسي تاركاً للنصرانية معتقداً المجوسية فاعلاً لها، فعلمت أنه عاص بفعله المجوسية التي قد نهى الله عنها، مطيعاً بتركه للنصرانية التي أمر بتركها. قال (أي أبو الهذيل): ولو جاز أن يؤمر بترك النصرانية ويتركها ولا يكون مطيعاً لمن أمر بتركها جاز أن يكون منهياً عن فعل المجوسية فيفعلها، ولا يكون عاصياً لمن نهاه عن فعلها. قال (أبو الهذيل): وذاك أن المعصية فعل ما نُهيت عنه، والطاعة فعل ما أمرت به. فكل من أمر بشيء ففعله فقد عصلى الناهي لله. وكذلك كان يقول في الدهري التارك للمجوسية والنصرانية: إنه مطيع بتركهما، لأنه أمر أن يتركهما، وهو عاص كافر بقوله بالدهر، لأنه قد نُهي عنه. وكان يقول: ليس ترك الدهري وبالتقرب إلى الله بترك المجوسية والنصرانية بمخرج له من أن يكون طاعة، لأنه أمر بله وبالتقرب بله إلى الله بقو مطيع بفعله له عاص بتركه التقرب إلى الله به.

وهذا باب لا يُحسن فيه الكلام سوى المعتزلة؛ لا تجد على أبي الهذيل في هذا الباب حرفاً واحداً لرافضي ولا لمرجئ ولا لخارجي ولا لحشوي، ولا تجد الكلام عليه إلا لإخوانه المعتزلة، مثل النظام وأصحابه وبشر بن المعتمر وأصحابه.

وأما قول صاحب الكتاب: « هذا خلاف ما عليه أمة محمد ».. فإن الكلام في طاعة لا يراد الله بها لا يخطر على بال أكثر الأمة، وإنما يخطر ببال المتكلمين فقط وخلف أبي الهذبل وأصحابه عليهم خلاف.

١ في نص نيبرج: معتمداً.

وأمّا قوله: « وقد شاركه في جملة هذا القول: النظّام والمردار وجميع أصحاب المهلة » فقد كذب وقد قال الباطل. قول النظّام والمردار وأصحاب المهلة إنه لا يطيع الله حل ذكره \_ إلا من قد عرفه وتقرب إليه بطاعته، إلا الناظر المفكر قبل أن يصل إلى المعرفة، فإنه يستحيل أن يفعل النظر الذي هو عندهم طاعة إلا على الوجه الذي فعله. وهذا قولهم بعينه » (« الانتصار »، ص ٧٣ \_ ٧٠؛ تحقيق نيبرج، القاهرة سنة ١٩٢٥).

### الاستطاعة

معنى الاستطاعة هو أن القدرة متقدمة على مقدورها، غير مقارِنة له. وتسمى أيضاً قوة وطاقة.

وقد بحث المتكلمون في أن القدرة هل يجب أن تتقدم على مقدورها، أو لا يجب.

ويفرقون بين المقدورات بأنها على ضربين: مبتدأ كالإرادة، ومتولد كالصوت.

ومن رأي المعتزلة أن القدرة متقدمة على مقدورها؛ ومن رأي المجبرة أنها مقارنة له.

قال الأشعري في وصف مذهب المعتزلة في هذه المسألة: « أجمعت المعتزلة على أن الاستطاعة قبل الفعل، وهي قدرة عليه وعلى ضده. وهي غير مُوجِبة للفعل. وأنكروا بأجمعهم أن يكلف الله عبداً ما لا يقدر عليه. »

لكنهم اختلفوا في الاستطاعة هل تبقى، أم لا:

« فقال أكثر المعتزلة إنها تبقى. وهذا قول أبي الهذيل وهشام وعبّاد

۱ « مقالات الاسلاميين »، ج ۱، ص ۲۷٥، القاهرة سنة ١٩٥٠.

وجعفر بن حرب، وجعفر بن مبشر والإسكافي وأكثر المعتزلة.

وقال قائلون: لا تبقى وقتين، وإنه يستحيل بقاؤها؛ وإن الفعل يوجد في الوقت الثاني بالقدرة المتقدمة المعدومة. ولكن لا يجوز حدوثه مع العجز، بل يخلق الله في الوقت الثاني قدرة، فيكون الفعل واقعا بالقدرة المتقدمة وهذا قول أبي القاسم البلخي وغيره من المعتزلة. » («مقالات الإسلاميين »، ١/ ٢٧٥).

فالفريق الأول ومنهم أبو الهذيل يرون أن الاستطاعة للفعل تبقى عند الفاعل لإحداث ما يصدر عنه من أفعال؛ أما الفريق الثاني فيرى أنها تزول بانتهاء الفعل، وتتجدد مع كل فعل جديد؛ أي أن كل فعل يستلزم خلق قدرة جديدة. ولا بد أن أصحاب الفريق الثاني هم من يرون أن العرض لا يبقى زمانين، والاستطاعة عندهم عرض، فلا بد من خلقها عند مباشرة كل فعل، ونحن نعلم أن أبا القاسم عبد الله بن أحمد بن محمود البلخي الكعبي (المتوفى سنة ١٩٣ فعل، ونحن نعلم الزأي الذي سيقول به الأشاعرة فيما بعد في القرن الخامس، وخصوصاً الباقلاني و إمام الحرمين.

لكن رأي أبي الهذيل صريح في أن « الاستطاعة يحتاج إليها فعل الفعل؛ فإذا وجد الفعل لم يكن بالإنسان إليها حاجة بوجه من الوجوه. وقد يجوز وقوع العجز في الوقت الثاني فيكون مجامعاً للفعل، ويكون عجزاً عن فعل: لأن العجز عندك لا يكون عجزاً عن موجود، فيكون الفعل واقعاً بقدرة معدمة. وجوز وجود أقل قليل الكلام مع الخرس، وجوز الفعل مع الموت بالاستطاعة المتقدمة، ولم يجوز وجود العلم مع الموت، ولا وجود الإرادة مع الموت. » (« مقالات الإسلاميين »، ج ١، ص ٢٧٦).

ا الأشعري: « مقالات الإسلاميين »، ج ٢، ص ٤٤. القاهرة سنة ١٩٥٠ م.

وقد كان بعض المتكلمين يجوزون «حلول القدرة والعلم والسمع والبصر مع الموت » (الكتاب نفسه، ج ٢، ص ١٠).

### مدى قدرة الإنسان

بحث المتكلمون في مدى قدرة الإنسان، فقال الغلاة من الروافض إن الباري قادر أن يُقدر عباده على فعل الأجسام والألوان والطعوم والأرابيح وسائر الأفعال. وقال النظّام إنه لا عرض إلا والباري جائز أن يُقدر على ما هو من جنسه، ولا عرض عنده إلا الحركة، لهذا فليس بجائز أن يُقدر الله الخلق إلا على الحركات. فأما الألوان والأرابيح والحرارة والبرودة والأصوات. فمحال أن يُقدر الله عباده عليها.

أما أبو الهذيل فقال: « جائز ً أن يُقْدِر الله عباده على الحركات والسكون والأصوات والآلام وسائر ما يعرفون كيفيته. فأما الأعراض التي لا تُعرف كيفيتها كالألوان والطعوم والأراييح والحياة والموت والعجز والقدرة فليس يجوز أن يُوصَف الباري بالقدرة على أن يُقدرهم على شيء من ذلك » (الكتاب نفسه، ج ٢، ص ٦٠).

# دقيق الكلام

#### الجسم

يعرف أبو الهذيل الجسم بأنه « هو ما له يمين وشمال، وظهر وبطن، وأعلى وأسفل. وأقل ما يكون الجسم ستة أجزاء: أحدهما يمين والآخر شمال، وأحدهما ظهر والآخر بطن، وأقل ما يكون الجسم ستة أجزاء: أجدهما يمين والآخر شمال، وأحدهما أعلى والآخر أسفل. وإن الجزء الواحد الذي لا يتجزأ يماس ستة أمثاله. وإنه يتحرك ويسكن، ويجامع غيره، ويجوز عليه السكون والمماسة. ولا يحتمل اللون والطعم والرائحة ولا شيئاً من الأعراض \_ غير ما ذكرنا \_ حتى تجتمع هذه الستة الأجزاء. فإذا اجتمعت فهي الجسم، وحينئذ يحتمل ما وصفنا » (« مقالات الإسلاميين »، ج ٢، ص ٥، القاهرة).

ولكنه يعرفه أيضاً بما يعرفه به أهل الرياضيات والفلاسفة اليونانيون وهو أن « الجسم هو الطويل العريض العميق » (ج  $\Upsilon$ ، ص  $\Lambda$ ).

وتبعاً لهذا التعريف فإنه يقول إن الجوهر الفرد أو الجزء الذي لا يتجزأ (= النوّرة) محالٌ أن يكون جسماً، لأنه ليس بذي طول و لا عرض و لا عمق. وقد شارك أبا الهذيل في هذا الرأي مُعَمّر بن عبّاد وأبو على الجبائي.

وهذا يقودنا إلى الكلام عن رأيه في الجزء الذي لا يتجزأ.

# الجوهر الفرد (الذرة)

يقول أبو الهذيل' « إن الجسم يجوز أن يفرقه الله سبحانه ويُبطل ما فيه من الاجتماع حتى يصير جزءاً لا يتجزأ، وإن الجزء الذي لا يتجزأ لا طول له، ولا عرض له، ولا عمق له، ولا اجتماع فيه ولا افتراق، وإنه قد يجوز أن يجامع غيره وأن يفارق غيره، وإن الخردلة يجوز أن تتجزأ نصفين ثم أربعة، ثم ثمانية، إلى أن يصير كل جزء منها لا يتجزأ.

وأجاز أبو الهذيل على الجزء الذي لا يتجزأ: الحركة والسكون والانفراد، وأن يماسً ستة أمثاله بنفسه، وأن يجامع غيره ويفارق غيره، وأن يُفْرده (الله) فتراه العيون ويخلق فينا رؤية له وإدراكاً له. ولم يُجز عليه اللون والطعم والرائحة والحياة والقدرة والعلم وقال: لا يجوز ذلك إلا للجسم، وأجاز عليه من الأعراض ما وصفنا (أي الحركة والسكون... الخ) ».

وكان يخالفه في هذا القول النظّام ، الذي كان يرى أن التجزّؤ يمكن أن يستمر إلى غير نهاية، وكان يقول: « لا جزء إلا وله جزء، ولا بَعْضَ إلاّ وله بعض، ولا نصف إلا وله نصف، وإن الجزء جائز تجزئته أبداً، ولا غاية له في باب التجزؤ. »

فأبو الهذيل إذن من دعاة المذهب الذرّي، وربما كان أول من دعا إليه بين المسلمين، وتبعه في ذلك معمر بن عبّاد وهشام الفوطي، وكانا معاصرين له (و لا نعلم تاريخ وفاتيهما بدقة).

والجوهر الفرد عنده لا طول له ولا عرض ولا عُمق \_ وهذا هو تعريف النقطة. فهل كان يتصور الجوهر الفرد على أنه نقطة؟ هذا هو

ا الأشعري: « مقالات الإسلاميين »، جـ ٢، ص ١٤، القاهرة سنة ١٩٥٠ م.

۲ الکتاب نفسه، ج۲، ص ۱٦.

ما يستخلص من تعريفه. ولا محل إذن لشك بينس في ذلك شكاً هو أميل إلى نفي الشك حين قال: « وأنا أميل إلى الشك في أن المتكلمين في هذا العصر الباكر كانوا يتصورون عن عن شعور تام \_ أن الأجزاء التي لا تتجزأ هي بمثابة النقط، وإن كانت الآراء التي عرضتها (يشير إلى ما نقله عن « مقالات الإسلاميين » من آراء أبي الهذيل ومعمر وهشام في تعريفهم الجوهر الفرد والجسم) قد تدل في ذاتها على ذلك، أعني أن النقطتين تكوّنان خطاً ا ».

ونحن نعلم أن الذريين اليونانيين الأوائل (ليوقيس وديمقريطس) كانوا يرون أن الذرات هي أجسام لا تقبل القسمة، وهي غير مرئية، ولا تختلف بعضها عن بعض إلا من حيث الشكل والحجم، وهي تجتمع وتفترق في الخلاء، ويتولد عن ذلك كون الأشياء وفسادها، وتختلف الأشياء باختلاف أوضاع الذرات في تأليفها. وقد شبهها أرسطو («ما بعد الطبيعة »، ما، فع، ص ٩٨٥ ب س ١٥ وما يليه) بحروف الهجاء، وحتى تختلف فيما بينها بالشكل، وتؤلف كلمات مختلفة المعاني، وصفات الأجسام تتوقف إذن إما على شكل النزرات أو على ترتيبها وحركاتها. ومع ذلك فإن الكيفيات المحسوسة ليست كلها موضوعية تنتسب إلى الأشياء نفسها. وإنما الصفات الموضوعية التي في الذرات هي: الشكل، الصلابة، العدد، الحركة. وفي مقابل ذلك نجد أن الحار والبارد، والطعوم والروائح والألوان هي مجرد مظاهر محسوسة ناشئة عن أشكال أو تأليفات خاصة للذرات، ولا تنتسب إلى الذرات نفسها في وحركة النزرات تقيين بقوانين

١ « مذهب الذرة عن المسلمين »، ترجمة أبي ريده، ص ٦. القاهرة، سنة ١٩٤٦ م.

٢ الشذرة رقم ٥ لديمقريطس، في نشرة ديلز: «شذرات السابقين على سقراط ».

ثابتة. فكما يقول ليوقيس: « لا شيء يحدث دون سبب، بل كل شيء يحدث عن سبب وبالضرورة » (شذرة ٢، في نشرة ديلز). والحركة الأصيلة للذرات تجعلها تدور وتصطم في كل الاتجاهات مما يتولد عنه دوامة، ينجم عنها أن الأجزاء الأثقل تذهب إلى المركز بينما الأخف تغدو إلى المحيط. وثقلها الذي يجعلها تميل نحو المركز هو أثر من آثار حركتها الدوّامية. وعلى هذا النحو تنشأ عوالم كثيرة وتفسد.

وقال بالمذهب الذري في الهند مدرسة فيشسكا، وأصحاب مذهب الجينا وبعض المدارس البوذية. لكنهم أضافوا إلى الذرات كيفيات محسوسة، ولم يستخدموا فكرة الخلاء.

و لا ندري هل عرف أبو الهذيل المذهب الذري من الهنود أو من الفلسفة اليونانية. ذلك أنه كان يعيش في البصرة، وهي كانت ملتقى الثقافة الهندية بالثقافة العربية الإسلامية، لأنها كانت الميناء الرئيس للقادمين من الهند: من تجار وغير تجار. لكننا لا نستطيع أن نقرر شيئاً في ذلك لأنه ليس لدينا في المصادر التي بين أيدينا ما يدل على نقل مذاهب الهند في النزرات والطبيعيات بعامة في عصر أبي الهذيل أو قبله. فالافتراض الوحيد الباقي هو أن تكون معرفته بمذهب الهنود في الذرات \_ إن صح أنه عرفه عنهم \_ قد حدثت شفاها ومحاورة.

أما أن يكون قد عرف المذهب الذري اليوناني فهذا أكثر ترجيحاً، لأن لدينا المصادر التي تدل على معرفة المسلمين به في أو ائل القرن الثالث للهجرة:

ا فلدينا أولاً ما أشار إليه الكتاب المنسوب إلى فلوطوخس بعنوان: « في الآراء الطبيعية التي ترضى بها الفلاسفة »، وقد ترجمه قسطا بن لوقا، وهو معاصر لأبى الهذيل'.

١ راجع نشرتنا له في كتابنا: « في النفس لأرسطوطاليس... »، القاهرة سنة ١٩٥٤.

٢ \_ كتاب « الطبيعة » و « ما بعد الطبيعة » لأرسطوطاليس. وهذا الأخير قد ترجمه كله اسطات للكندي (« الفهرست » لابن النديم، ص ٢٥١، تحقيق فلوجل)، وربما كان في وسع أبي الهذيل أن يطلع عليه.

### السكون والحركة

كان أبو الهذيل يرى أن الجسم يجوز أن يتحرك لا عن شيء، ولا إلى شيء (مقالات الإسلاميين ٢/ ١٩) وأن الأجسام قد تتحرك في الحقيقة، وتسكن في الحقيقة، والحركة والسكون هما غير الكون، والجسم في حال خلق الله له لا ساكن ولا متحرك (الكتاب نفسه، ٢/ ٢١).

و الأرض ساكنة، و العالم ساكن، وقد جعل الله الأرض ساكنة و اقفة Y على شيء Y).

وفي الحركة المكانية عنده لا بد أن يمر الجسم المتحرك بالأمكنة كلها، وأحال أن يصير الجسم إلى مكان دون أن يمر بما قبله. وكان النظّام يقول « إنه قد يجوز أن يكون الجسم الواحد في مكان، ثم يصير إلى المكان الثالث ولم يمر بالثاني على جهة الطفرة، واعتلّ في ذلك بأشياء، منها الدوامة: يتحرك أعلاها أكثر من حركة أسفلها، ويقطع الحز (!) أكثر مما يقطع أسفلها وقطبها. قال: وإنما ذلك لأن أعلاها يماس شياء لم يكن حاذى ما قبلها » (٢/).

و لا يحل الجزء الواحد (= الجوهر الفرد) حركتان (٢/ ١٦).

والذين قالوا إن الحركات أعراض غير الأجسام اختلفوا في الحركات: هل هي مشتبهة أم لا، وهل هي جنس واحد أم أجناس كثيرة أم ليست بأجناس؟

« فقال أبو الهذيل: الحركة لا يجوز أن تشبه الحركة، وكذلك العرض لا يجوز أن يشبه العرض، لأن المشتبهين يشتبهان باشتباه. ولكن قد يقال: إن الحركة شبه الحركة.

وزعم أن الإنسان يقدر على حركة وسكون. فإن فعل الحركة في الوقت الثاني من وقت قدرته وفعل معها كوناً يمنة فهي حركة يمنة، وإن فعل معها كوناً يسرة فهي حركة يسرة فوكذلك القول في سائر الجهات، لأنا إذا قلنا «حركة يمنة » فقد ذكرنا الحركة وكوناً يمنة، وكذلك إذا قلنا « الحركة يسرة » فإنما ثبتنا الحركة وكوناً يسرة.

والحركات عنده غير الأكوان والمماسات، وكذلك السكون عنده غير الأكوان والمماسات. ولم يكن يزعم أنه قادر أن يفعل في الوقت الأول حركات في الثاني، وإنما يقدر على حركة وسكون. فأي الأكوان فعله في الثاني فالحركة حركة في تلك الجهة مع السكون. ولم يكن يجعل حركة خلافاً لحركة. وكان أيضاً لا يرعم أن الأعراض لا تختلف، لأن المختلف باختلاف يختلف عنده. وكان لا يزعم أن الخلاف ما كان الشيئان به مختلفين، وكذلك الوفاق ما كانا به متفقين. وكان يزعم أن شيئاً يخالف شيئاً بنفسه أو شبهه أو يوافقه بنفسه. وكان لا يقول: الباري مخالف للعالم » (« مقالات الإسلاميين »، ج ٢، ص ٣٩).

« وحركة الجسم عن المكان الأول إلى الثاني تحدث فيه وهو في المكان الثاني في حال كونه فيها، وهي انتقاله عن المكان الأول وخروجه عنه. وسكون الجسم في المكان هو لُبته فيه زمانين. فلا بد في الحركة عن المكان من مكانين وزمانين، ولا بد للسكون من زمانين » (الكتاب نفسه، ج ٢، ص ٤٢).

# علم الإنسان

الإنسان في تعريف أبي الهذيل « هو الشخص الظاهر المرئيُّ الذي له يدان ورجلان. وحُكِي أن أبا الهذيل كان لا يجعل شعر الإنسان وظُفره من الجملة التي وقع عليها اسم الإنسان... وكان أبو الهذيل لا يقول إن كل بعض من أبعاض الجسد فاعلٌ على الانفراد، ولا أنه فاعلٌ مع غيره، ولكنه يقول: الفاعل هو وهذه الأبعاض. » (« مقالات الإسلميين »، ٢/ ٢٥ \_ ٢٥).

وفي مقابل ذلك نجد بشر بن المعتمر يقول إن الإنسان جسد وروح، وإنهما جميعاً إنسان، وإن الفعّال هو الإنسان الذي هو جسد وروح، والنظّام يقول إن الإنسان هـو الـروح، ولكنها مُداخلة للبدن مشابكة له، وإن كل هذا في كل هذا، وإن البدن آفة عليه وحبس وضاغط له (الكتاب نفسه، ج ٢، ص ٢٥ \_ ٢٦). ولفهم موقف النظّام هذا نقول إنـه كان يرى أن الروح هو جسم، وهي النفس. أما أبو الهذيل فيرى أن النفس معنى غير الروح، والروح غير الحياة، والحياة عنده عَرض (٢/ ٢٩) وقال أنه يجوز أن يكون الإنسان في حال نومه مسلوب النفس والروح، دون الحياة. واستشهد على ذلك بقوله تعالى: « الله يتوفى الأنفس حين موتها، والتي لم تمت في منامها » (سورة الزمر: ٢٢).

### الحواس

اختلف المعتزلة في الحواس الخمس هل هي جنس واحد، أو أجناس مختلفة. فقال كثير، منهم الجبائي، إنها أجناس مختلفة: فجنس السمع

غير جنس البصر، وكذلك حكم كل حاسة. وهي على اختلافها أعراض غير الحسّاس. وأبو الهذيل يقول إن كل حاسة خلاف الحاسة الأخرى، ولا يقول هي مخالفة لها، لأن المخالف هو ما كان مخالفاً بخلاف. وأما الجاحظ فكان يرى أن الحواس جنس واحد، وأن حاسة البصر من جنس حاسة السمع ومن جنس سائر الحواس. وإنما يكون الاختلاف في جنس المحسوس وفي مواقع الحسّاس، لا غير ذلك، لأن النفس هي التي تدرك من هذه الطرق، وإنما اختلفت فصار واحدٌ منها سمعاً والآخر بصراً، والثالث شمّاً على قدر ما مازجها من الموانع. فأما جوهر الحساس فلا يختلف، ولو اختلف جوهر الحساس تمانع وتفاسد كتمانع المختلف وتفاسد

### الأعراض

اختلف المتكلمون في السبب في تسمية أحوال الجسم أعراضاً:

« ١ \_ فقال قائلون: سميت بذلك لأنها تعترض في الأجسام وتقوم بها، وأنكر هـؤلاء أن يوجد عَرَضٌ لا في مكان، أو يحدث عرض لا في جسم، وهذا قول النظّام وكثير من أهـل النظر.

٢ ــ وقال قائلون: لَمْ تُسمَ الأعراض أعراضاً لأنها تعترض في الأجسام، لأنه يجــوز
 وجود أعراض لا في جسم وحوادث لا في مكان... وهذا قول أبي الهذيل.

" \_ وقال قائلون: إنما سُميّت الأعراض أعراضاً لأنها لا لُبث لها، وان هذه التسمية إنما أُخذت من قول الله عز وجل: «قالوا هذا عارض مُمطِرِنا » (٤٦: ٢٤) فسمّوه عارضاً لأنه لا لبث له، وقال:

- « تريدون عَرَض الدنيا » (٨: ٦٧) فسُمِّي عَرَضاً لأنه إلى انقضاء وزوال.
- ٤ \_ وقال قائلون: سُمي العرض عَرَضاً لأنه لا يقوم بنفسه، وليس من جنس ما يقوم بنفسه.
- وقال قائلون: سميت المعاني القائمة بالأجسام أعراضاً باصطلاح مَن اصطلح على ذلك من المتكلمين. فلو منع هذه التسمية مانع لم تجد عليه حجة من كتاب أو سنة أو إجماع من الأمة وأهل اللغة. وهذا قول طوائف من أهل النظر منهم جعفر بن حرب.
- آ \_ وكان عبد الله بن كُلاَّب يسمي المعاني القائمة بالأجسام أعراضاً، ويسميها أشياء، ويسميها صفات. » (« مقالات الإسلاميين »، ج ٢، ص ٥٣ \_ ٥٤).

\* \* \*

### واختلفوا في الأعراض هل تبقى أم لا؟

« ١ \_ فقال قائلون: الأعراض كلها لا تبقى وقتين، لأن الباقي إنما يكون باقياً بنفسه، أو ببقاء فيه. فلا يجوز أن تكون باقية بأنفسها، لأن هذا يوجب بقاءها في حال حدوثها. ولا يجوز أن تبقى ببقاء يحدث فيها، لأنها لا تحتمل الأعراض. والقائل بهذا أحمد بن علي الشطوي، وقال به أبو القاسم البلخي ومحمد بن عبد الله بن مُملَّك الأصبهاني. \_ وزعم هؤلاء أن الألوان والطعوم والأرابيح والحياة والقدرة والعجز والموت والكلام والأصوات أعراض، وأنها لا تبقى وقتين. وهم يثبتون الأعراض كلها، ويزعمون أنها لا تبقى زمانين.

٢ ــ وقال قائلون: إنه لا عَرَض إلا الحركات، وإنه لا يجوز أن تبقى. والقائل بهذا:
 النظام.

٣ \_ وقال أبو الهذيل: الأعراض منها ما يبقى، ومنها ما لا يبقى،

والحركات كلها لا تبقى. السكون منه ما يبقى ومنه ما لا يبقى. وزعم أن سكون أهل الجنة سكون باق، وكذلك أكوانهم، وحركاتهم منقطعة متقضية لها آخر. وكان يزعم أنّ الألوان تبقى، وكذلك الطعوم والأراييح والحياة والقدرة تبقى لا في مكان. ويزعم أن البقاء هو قول الله عن وجلّ للشيء: ابثقه، وكذلك في بقاء الجسم وفي بقاء كل ما يبقى من الأعراض. وكذلك كان يزعم أن الآلام تبقى وكذلك اللذات. فآلام أهل النار باقية فيهم، ولذات أهل الجنة باقية فيهم» (همقالات الإسلاميين »، ج ٢، ص ٤٤).

وكان يرى أن الأجسام ترى، وكذلك الحركات والسكون والألوان والاجتماع والافتراق والقيام والقعود والاضطجاع. والإنسان يرى الحركة إذا رأى الشيء متحركاً، ويرى السكون إذا رأى الشيء ساكناً برؤيته له ساكناً، وكذلك القول في الألوان والاجتماع والافتراق والقيام والقعود والاضطجاع. وكل شيء إذا رأى الرائي الجسم عليه فَرَق بينه وبين غيره إذا كان على غير تلك المنظرة، وفَرَق بينه وبين غيره مما ليس على منظره في وراء لذلك الشيء.

وكان يرى أن الإنسان يلمس الحركة والسكون يلمسه للشيء متحركاً أو ساكناً، لأنه قد يفرق بين الساكن والمتحرك بلمسه له ساكناً ومتحركاً، كما يفرق بين الساكن والمتحرك والمتحرك برؤيته لأحدهما ساكناً والآخر متحركاً، وكذلك كل شيء من الأجسام إذا لمسه الإنسان فَرق بينه وبين غيره مما ليس على هيئته بلمسه إياه فهو يلمس ذلك العرض، وكان يزعم أن الألوان لا تُلمس، لأن الإنسان لا يفرق بين الأسود والأبيض باللمس.

وكان الجبائي يوافقه في رؤية الأجسام والأعراض، وكان يخالفه في لمس الأعراض. ويرى النظّام أن من المحال أن تُرى الأعراض، وإنه لا عَرَض

### الخلق والبقاء والفناء

خلق الشيء \_ عند أبي الهذيل \_ هو تكوينه بعد أن لم يكن. وهو إرادة الله له وقولــه له « كُنْ » و لا يجوز أن يخلق الله شيئاً لا يريده و لا يقول له « كُنْ ».

والله يخلق العرض ويخلق الجوهر. والله يخلق الشيء بمعنى أنه يبتدئه بعد أن لم يكن. والابتداء هو خلق الشيء أول مرة، والإعادة خلقه مرة أخرى.

وخلق الشيء غير الشيء، وإعادته له غيره وهو خلقه لــه بعــد فنائــه؛ «وإرادة الله سبحانه للشيء غيره، وإرادته للإيمان غير أمره به. وكان يثبت الابتداء غير المبتدأ، والإعادة غير المُعاد » («مقالات الإسلاميين »، ج ٢، ص ٤٨).

وعلى العكس من ذلك كان النظّام يرى أن الخَلق « هو الشيء المخلوق، وكذلك الابتداء هو المُبتدأ، والإعادة هي المعاد، والإرادة من الله سبحانه تكون إيجاداً للشيء، وهي الشيء، وتكون أمراً وهي غير المراد » (الكتاب نفسه، ج ٢، ص ٤٩).

أما البقاء فقال عنه أبو الهذيل إنه « غير الباقي، والفناء غير الفاني؛ والبقاء (هو) قول الله عز وجل للشيء: ابْقَ! والفناء قوله: افْنَ! » (الكتاب نفسه، ج ٢، ص ٥٠).

« والبقاء والفناء لا يوجدان لا في مكان، وكذلك الخلق، وكذلك الوقت لا في مكان، ولا يجوز أن يوجد أكثر من وقت واحد. » (الكتاب نفسه، ج ٢، ص ٥١).

#### التولسد

من الموضوعات الشائقة التي احتدم الجدل حولها بين المتكلمين مسألة التولُّد.

والتولّد هو أن يحصل الفعل من فاعله بتوسط فعل آخر: كحركة المفتاح بحركة اليد، وحدوث جرح بسبب الإصابة بحجر أو بسهم أطلقه إنسان، وذهاب الحجر الحادث عندما يدفعه دافع له، وانحداره الحادث عن طرحه، وكنحو الألم الحادث عند الضرب.

ويشرحه ابن حزم في « الفصل » (٥/ ٥٩) فيقول: « تنازع المتكلمون في معنى عبروا عنه بالتولد: وهو أنهم اختلفوا فيمن رمى سهماً فجرح به إنساناً أو غيره، وفي حرق النار وتبريد الثلج وسائر الآثار الظاهرة من الجمادات. فقالت طائفة: ما تولد من ذلك عن فعل إنسان أو حي فهو فعل الإنسان والحيّ. واختلفوا فيما تولد من غير حي فقالت طائفة هو فعل الله، وقالت طائفة: ما تولد من غير حي فهو فعل الطبيعة، وقال آخرون: كل ذلك فعل ألله عز وجل ».

ومن هذا يتبين أن التولد يقصد به العِلِيَّة أو السببية، أي: من هو الفاعل لما يقع من أفعال؟ وطبيعي أن ينسب المعتزلة إلى الإنسان الفاعلية فيما يباشره.

ويبين عبد القاهر البغدادي في « أصول الدين » موقف المعتزلة فيقول:

« زعم أكثر القدرية (= المعتزلة) أن الإنسان قد يفعل في نفسه فعلاً يتولد منه فعلٌ في غيره، ويكون هو الفاعل لما تولّد، كما أنه هو الفاعل لسببه في نفسه، وكذلك الضارب متولّد عن ضربه. وزعموا أيضاً أن فاعل السبب لو مات عُقيب السبب ثم تولّد من ذلك السبب فعلٌ بعد مائة سنة لصار ذلك الميت فاعلاً له بعد موته وافتراق أجزائه بمائة سنة. وأجاز المعروف منهم ببشر بن المعتمر أن يكون السمع والرؤية وسائر الإدراكات وفنون الألوان والطعوم والروائح متولدة عن فعل الإنسان » (ص ١٣٧ – ١٣٨).

وقد هاجم ابن الراوندي مذهب أبي الهذيل ومن وافقه من المعتزلة على تثبيت التولد، فقال فيما أورده أبو الحسين الخياط في كتاب « الانتصار »:

« ثم قال (ابن الراوندي): وجميع من وافقه (أي وافق أبا الهذيل) من المعتزلة على تثبيت التولد يزعمون أن الموتى يقتلون الأصحاء الأشداء على الحقيقة دون المجاز، وأن المعدومين يقتلون الموجودين ويخرجون أرواحهم من أجسادهم على التحقيق دون الاتساع والاطلاق. » (ص ٧٦).

وهذا إلزام من ابن الراوندي على ما ذهب إليه أبو الهذيل ومن وافقه من المعتزلة على أن من أطلق سهماً مثلاً ومات فوراً وأصاب السهم شخصاً فمات، وكان موته بعد موت من أطلق السهم فإنه يعد فاعلاً لموته لأنه سبب فيه. فألزم ابن الراوندي على هذا تهكماً أن يكون الميت فاعلاً للقتل.

وقد رد الخياط على هذا الالزام فقال: « إن أراد بقوله: إن الموتى يقتلون الأصحاء، وإن المعدومين يقتلون الموجودين: أن الموتى يباشرون العمل بجوارحهم وسيوفهم فيضربون الأعناق فهذا محال، وليس هذا قول أحد من المعتزلة ولا من غيرهم. وإن أراد أن الأحياء القادرين على

الأفعال يفعلون في حال حياتهم وصحتهم وسلامتهم وقدرتهم أفعالاً تتولد عنها أفعال بعد موتهم في أينسب ما يتولد عن أفعالهم بعد موتهم إليهم، إذ كانوا قد سنوه في حياتهم وفعلوا ما أوجبه. وذلك كرجل أرسل حجراً من رأس جبل فهوى إلى الأرض. ثم أن الله أمات المُرسل للحجر قبل أن يصل الحجر إلى الأرض، فنقول: إن هوي الحجر بعد موت المُرسل متولّد عن إرساله إياه، فهو منسوب إليه دون غيره. وكذلك نقول في رجل نزع عن قوسه يريد الهدف، فلما خرج السهم عن قوسه أمات الله الرامي، فنقول: إن ذهاب السهم بعد الرامي متولّد عن رميته، فهو منسوب إليه لا إلى غيره. والدليل على ذلك أن ذهاب السهم عند رمي الرامي به لا يعدو خصالاً أربعاً:

إما أن يكون فعلاً شه، أو للسهم، أو فعلاً لا فاعل له، أو فعلاً للرامي.

وليس يجوز أن يكون فعلاً شه، لأن الرامي لا يُدخل الله \_ جل ثناؤه \_ في أفعاله و لا يضطره إليها، لأن الله تعالى مختار لأفعاله. فقد كان يجوز أن يرمي الرامي و لا يحدث الله ذهاب السهم فلا يذهب. ولو جاز هذا، جاز أن يعتمد جبريل \_ عليه السلام \_ على جوزة فيدفعها فلا يحدث الله ذهابها فلا تذهب، وجاز أن يعتمد أقوى الخلق بأحد ما يكون من السيوف على قناة فلا يحدث الله قطعها فلا تتقطع. وجاز أن يُجْمَع بين النار والحلفاء فلا يُحدث الله إحراقها فلا تحترق. وهذا ضرب من التجاهل، والتجاهل باب من السوفسطائية.

قلنا (أي الخياط): ولا يجوز أن يكون ذهاب السهم فعلاً للسهم. لأن السهم موات لـيس بحيّ ولا قادر. وما كان كذلك لم يَجُز منه الفعل، كما لا يجوز أن يختار ولا يريد ولا يعلم.

و لا يجوز أن يكون ذهاب السهم فعلاً لا فاعل له، لأن ذلك لو جاز

لجاز أن يوجد كتاب لا كاتب له، وصياغة لا صائغ لها، ولو جاز ذلك جاز أن يوجد كاتب لا كتابة له، وفاعلٌ لا فعل له. وهذا محال.

فلما فسدت هذه الوجوه كلها لم يبق إلا أن ذهاب السهم منسوب إلى الرامي بــه دون غيره، إذ كان هو المسبِّب له.

ثم إني أعلمك \_ علمك الله الخير \_ أن صاحب الكتاب (= ابن الراوندي) داخل في كل ما شنّع به على من أثبت التولد من المعتزلة. وذاك أنا نقول له: حَدثنا عن إنسان نزع في قوسه. فلما فصل السهم من يده أماته الله أو أفناه وأعدمه. ثم إن السهم بعد ذلك وصل إلى إنسان فقتله: حَدِّثنا مَنْ القاتل له؟ فمن قوله: « إن الرامي القاتل له، وقتله إياه هو الإرادة لأن يرميه بالسهم، غير أنه لا يُسمَّى قاتلاً، ولا تسمّى تلك الإرادة قتلاً حتى يصل السهم إلى المرميّ. وتخرج روحه من جسده » \_ يُقال له: فإذا كان السهم إنما وصل إلى المرميّ وخرجت روحه بعد أن أمات الله الرامي أو أعدمه \_ أفلست قد سميته قاتلاً وهو ميت وهو قاتل للحي، وأن المعدوم يسمى قاتلاً للموجود الحيّ القادر؟ وهذا ما أنكرته على أبي الهذيل، وعلى من أثبت التولد من المعتزلة. (« الانتصار »، ص ٧٦ \_ ٧٨).

و الاعتراض الذي وجهه ابن الراوندي \_ أو الالزام على أبي الهذيل \_ سيكرره كل خصوم المعتزلة: من الأشعري، حتى البغدادي. مما يؤكد مرة أخرى الدور الخطير الذي لعبه ابن الراوندي في مهاجمة آراء المعتزلة.

والبديل الثالث الذي ذكره الخياط في تقسيمه، وهو أن يكون فعلاً لا فاعل له، قد قال به ثمامة بن الأشرس إذ قال: « إن الأفعال المتولدة لا فاعل لها "».

١ عبد القاهر البغدادي: « أصول الدين »، ص ١٣٨، استانبول سنة ١٩٢٨ م.

أما النظّام فله رأي خاص انفرد به دون سائر المعتزلة، ولهذا نَقدوه في ذلك، وهو قوله: « إن المولّدات كلها من أفعال الله تعالى بإيجاب الخلقة في الأنه كان من القائلين بأن للأشياء طبائع عنها تصدر أفعالها بالطبع.

ويقول الشهرستاني (« الملل والنحل »، ج ۱، ص ۸۱، بهامش « الفصل ») إن بشر بن المعتمر « هو الذي أحدث القول بالتولد، وأفرط فيه ». وقد توفى بشر سنة 71 ه 7.

وسنرى أن الأشاعرة سينكرون التولّد إنكاراً تاماً لأنهم ينسبون الفعل كله شه، ولم يقروا بوجود قوانين ولا طبائع، ولهذا « أجازوا أن يمد الإنسان الوتر بالسهم ويرسل يده ولا يذهب السهم. وأجازوا أيضاً أن يقع سهمه على ما أرسله، ولا يكسره ولا يقطعه. وأجازوا أيضاً أن يجمع الإنسان بين النار والحلفاء فلا تحرقها، على نقض العادة، كما أجرى العادة بأن لا يخلق الولد إلا بعد وطء الوالدين ولا السمّن إلا بعد العلف، ولو أراد خَلْقَ ذلك ابتداءً لقدر عليه". »

ويصف الأشعري مذهب أبي الهذيل في التولّد فيقول:

« قال أبو الهذيل ومَنْ ذهب إلى قوله: إن كل ما تولّد عن فعله مما تُعْلَم كيفيت فهو فعله، وذلك كالألم الحادث عن الضرب، وذهاب الحجر عند دفعه له، وكذلك انحداره عند زجّه الزاج به من يده، وتصاعده عند رمية الرامى (به) صُعُداً، وكالصوت الحادث عن

١ الكتاب نفسه، ص ١٣٩.

كما قال الذهبي في تاريخه: « بشر بن المعتمر أبو سهل شيخ المعتزلة وصاحب التصانيف، تـوفي سـنة
 ٢١٠ ه، وأرخه ابن النجار »؛ وذكر هذه السنة أيضاً السمعاني في « الأنساب » تحت اسم « البشري ».

٣ « أصول الدين » للبغدادي، ص ١٣٨.

اصطكاك الشيئين، وخروج الروح إن كانت الروح جسماً أو بطلانها إن كانت عرضاً، فذلك كله فعله.

وزعم أنه قد يفعل في نفسه وفي غيره بسبب يحدثه في نفسه، فأما اللذة والألوان والطعوم والأراييح، والحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة، والجبن والشجاعة، والجوع والشبع، والإدراك والعلم الحادث في غيره عند فعله فلك أجمع عنده فعل الله سبحانه.

وكان بشر بن المعتمر يجعل ذلك أجمع فعلاً للإنسان إذا كان سببه منه.

وكان أبو الهذيل يزعم أن ذلك أجمع لا يتولد عن فعله، ولا يعلم كيفيته، وإنما فعله في نفسه الحركة والسكون في نفسه، أو في غيره، وما يتولد عن ضربه، والاصطكاك الذي يفعله بين الشيئين.

وكان يزعم أن الإنسان يفعل في غيره الأفعال بالأسباب التي يحدثها في نفسه، وأن إنساناً لو رمى إنساناً بسهم ثم مات الرامي قبل وصول السهم إلى المرمى، ثم وصل السهم إلى المرمي فآلمه وقتله انه يحدث الألم والقتل الحادث بعد حال موته بالسبب الذي أحدثه وهو حيّ، وكذلك لو عُدم لكان يفعل في غيره وهو معدوم بسبب كان منه وهو حيّ. وليس يجوز عنده، ولا عند بشر بن المعتمر، أنْ يفعل الإنسان قوة ولا حياة ولا جسماً » (الأشعري: «مقالات الإسلاميين »، ج ١، ص ٧٩ ـ . ٨. القاهرة، سنة ١٩٥٤).

# ابراهيم النظّام

# حياته

هو أبو اسحق ابر اهيم بن سيّار النظّام.

يقول عنه المرتضى في « أماليه » (ج ١، ص ١٨٧): « وقيل عنه إنه مولى الزياديين من ولد العبيد »، وفي « الفصل » لابن حزم (ج ٤، ص ١٩٣) أنه « مولى بني بُجير بن الحارث بن عباد الضبُبَعي ».

ولقب بـ « النظّام » لأنه « كان نظّاماً للكلام المنثور والشعر الموزون »، كما يقول المعتزلة، أو لأنه « إنما كان ينظم الخرز في سوق البصرة، ولأجل ذلك قيل له النظّام المعتزلة،

و « هو من أهل البصرة " ».

ولكننا لا نعرف تاريخ ميلاده. واختلفت الأقوال في تاريخ وفاته:

١ \_ فقال ابن نباتة " إن النظام توفي في عام ٢٢١ ه عن ست وثلاثين

١ عبد القاهر البغدادي: « الفرق بن الفرق »، ص ٧٩، القاهرة سنة ١٩٤٨ م.

٢ أحمد بن يحيى بن المرتضى: «طبقات المعتزلة »، ص ٤٩، بيروت سنة ١٩٦١ م.

٣ « سرح العيون في شرح رسالة ابن زيدون »، ص ١٢٢، القاهرة سنة ١٢٧٨ هـ . ْ

سنة، وعلى هذا يكون مولده سنة ١٨٥ ه.

٢ ــ والذهبي في « تاريخ الإسلام » يضعه في الطبقة الثالثة والعشرين، وهي تشتمل
 على من مات بين سنة ٢٢١ ه وسنة ٢٣١ ه.

" \_ وابن حجر العسقلاني يقول إن النظّام مات في خلافة المعتصم بالله سنة بضع وعشرين ومائتين. والمعتصم تولى الخلافة في ١٢ رجب سنة ٢١٨، واستمرت خلافته حتى وفاته في ١٨ ربيع الأول سنة ٢٢٧ ه.

٤ \_ وابن شاكر الكتبي ليقول إن النظام توفي عام ٢٣١ ه.

وما ذكره ابن نباتة عن عمر النظام لا يمكن قبوله، إذا صح ما يلي:

أ \_ أن النظّام، وهو شاب، اجتمع بالخليل بن أحمد («طبقات المعتزلة »، ص ٥١، س ٣ وما يليه).

ب \_ أنه حضر مجلس يحيى بن خالد البرمكي، وزير الرشيد، مع طائفة من أهل النظر والكلام ، وشارك في المناظرة، ونحن نعلم أن الرشيد استوزر يحيى بن خالد البرمكي سنة ١٧٠ هـ. وأن نكبة البرامكة كانت سنة ١٨٧ هـ، ومات يحيى سنة ١٩٠ هـ.

ج \_ أن أبا نواس (المتوفى سنة ١٩٥ أو سنة ١٩٦ أو سنة ١٩٨ هـ) قد قصد النظّام في هجومه على « من يدّعي في العلم فلسفة » وما تهكم به على أصحاب الجزء والطفرة.

فإنْ صحت هذه الأخبار فلا بد أن يكون النظام في سنّ ناضجة قبل سنة ١٩٠ ه، أي في حدود الثلاثين، وعلى هذا نفهم إمكان اجتماعه وهو شاب بالخليل بن أحمد (المتوفى سنة ١٧٠ أو سنة ١٧٥ ه)،

۱ « لسان الميز ان »، ج ۱، ص ۲۷.

۲ « عيون التواريخ »، مخطوط باريس، رقم ١٥٨٨، ورقة ٦٧ ب.

٣ المسعودي: « مروج الذهب »، جـ ٦، ص ٣٦٨ ــ ٣٧٢، نشرة بارببيه دي مينار في باريس.

وحضوره مجلس يحيى بن خالد البرمكي في الثمانينات من القرن الثاني للهجرة ولهذا نرجح أن يكون تاريخ ميلاده في سنة ١٦٠ ه (مائة وستين للهجرة) أو قبل ذلك بقليل.

أما فيما يتعلق بتحديد تاريخ وفاته، فإن ذهاب جمهرة المؤرخين إلى تصدر في عهد الخليفة المعتصم (٢١٨ \_ ٢٢٧ ه) يجعل من الأرجح ما يقوله ابن شاكر من أن النظام توفي سنة ٢٣١ ه (إحدى وثلاثين ومائتين) عن عمر يتراوح بين السبعين والخامسة والسبعين.

\* \* \*

ولا نعلم شيئاً كثيراً عن رحلاته وتنقلاته، فيما عدا كونه « ورد بغداد " وحضر مجلس يحيى بن خالد البرمكي وزير الرشيد ". أما ما ذكره الدكتور أبو ريدة من أنه ورد على الكوفة « فلقي بها هشام بن الحكم وجماعة من المخالفين، فناظر هم في أبواب دقيق الكلام، فقطعهم » وأحال على كتاب « طبقات المعتزلة » لابن المرتضى (ص ٢٩ من نشرة أرنولد = ص ٤٤ س ٨ س ٩ من نشرة سوسنة قازر، بيروت سنة ١٩٦١) فهذا وهم منه، إذ هذا الخبر خاص بأبي الهذيل بن العلاف، ولا شأن له بالنظام. وقد وهم أيضاً في استناده إلى هذا الخبر في استدلالاته عن تحديد سنة ميلاد النظام أ.

ولكنه حجّ، إذ يروي الجاحظ (« الحيوان »، ج ٥، ص ٨٥) « إنه رمى بردائه في بئر النبي صلى الله عليه وسلم، التي من طريق مكة،

۱ الخطيب البغدادي: « تاريخ بغداد »، ج ٦، ص ٩٧.

۲ المسعودي: « مروج الذهب »، جـ ٦، ص ٣٦٨ ــ ٣٧٢. باريس.

٣ « ابر هيم بن سيار النظام وأراؤه الكلامية والفلسفية »، ص ٦. القاهرة سنة ١٩٤٦ م.

٤ الكتاب نفسه. ص ٤.

فردته الريح عليه »، وهذه البئر في المدينة .

وسافر إلى فرضة الأهواز وجاع هناك حتى أكل الطين، إلى أن أنقذه من حاله السيئة تلك أحد خصومه في الكلام وهو إبراهيم بن عبد العزيز (« الحيوان »، ج ٣، ص ٤٥١ \_ ٤٥٣). كما سافر إلى كسكر (« الحيوان »، ج ٤، ص ١٥)، وهي كورة واسعة، وكانت قصبتها واسط وقبلها خسروسابور (ياقوت ٤/ ٢٧٤، فستنفلد).

ويلوح من النوادر التي رواها الجاحظ عنه خصوصاً (« الحيوان »، ج ٣، ص ٤٥١ \_ دومه إلى بغداد \_ كان يعيش في فقر مدفع.

# ثقافته ومن تأثر بهم

و « كان في زمان شبابه قد عاشر قوماً من الثنوية، وقوماً من السمنية القائلين بتكافؤ الأدلة. وخالط بعد كبره قوماً من مُلحدة الفلاسفة.

ثم خالط هشام بن الحكم الرافضي، فأخذ عن هشام وعن ملحدة الفلاسفة قوله بإبطال الجزء الذي لا يتجزأ. ثم بنى عليه قوله به الطفرة »، التي لم يسبق إليها وهم أحد قبله.

وأخذ من الثنوية قوله بأن فاعل العدل لا يقدر على فعل الجور والكذب.

و أخذ عن هشام بن الحكم أيضاً قوله بأن الألوان والطعوم والروائح والأصوات \_ أجسام. وبنى على هذه البدعة قوله بتداخل الأجسام في حيّز واحد.

۱ الأزرقي: « أخبار مكة »، ج ۲، ص ۱۷۷.

ودوَّن مذاهب الثنوية وبدع الفلاسفة وشُبه الملحدة في دين الإسلام.

وأُعجب بقول البراهمة بإبطال النبوات، ولم يجسر على إظهار هذا القول خوفاً من السيف.

فأنكر إعجاز القرآن في نظمه.

وأنكر ما روي في معجزات نبينا \_ صلى الله عليه وسلم \_: من انشقاق القمر، وتسبيح الحصا في يده، ونبوع الماء من بين أصابعه \_ ليتوصل بإنكار معجزات نبينا عليه السلام إلى إنكار نبوته. » (البغدادي: « الفرق بين الفرق »، ص ٧٩، القاهرة سنة ١٩٤٨).

وهذه أخطر صحيفة اتهام وجهها مؤرخو الفرق إلى النظّام لبيان أنه غير أصيل، وأنه إنما تأثر بأعداء الدين الإسلامي: من تنوية، وفلاسفة ملحدين، وبراهمة.

« وقد حفظ القرآن والتوراة والإنجيل والزبور وتفسيرها، مع كثرة حفظـــه الأشـــعار والأخبار واختلاف الناس في الفتيا » (« طبقات المعتزلة »، ص ٥٠).

### نبوغه المبكر

هناك أخبار كثيرة عن نبوغ النظّام المبكر وذكائه المفرط وسرعة بديهته.

ومن ذلك: « روي أن الخليل (بن أحمد) قال له وهو شاب، ممتحناً له وفي يد الخليل قدح زجاج: يا بني العرف لي هذا، فقال: أمدح أم أذم الأواد المدح! فقال: نعم! يريك القذى، ولا يقبل

الأذى، ولا يستر ما ورا. قال: فذّمها! قال: سريعٌ كسرها، بطيءٌ جبرها. قال: فصفْ لي هذه النخلة! فقال مادحاً: حُلْوٌ مجتناها، باسق منتهاها، ناضر أعلاها. وقال في ذمها: صعبة المرتقى، بعيدة المجتنى، محفوفة بالأذى. فقال الخليل: يا بنيّ! نحن إلى التعليم منك أحوجُ » (« طبقات المعتزلة »، ص ٥١).

وفي « الغرر والدرر » للمرتضى (ج ١، ص ١٨٩): « وحكي أن أبا النظام جاء بــه وهو حدثٌ إلى الخليل بن أحمد ليعلمه. فقال له الخليل يمتحنه وفي يده قدح زجــاج... » ثــم يورد باقى القصة.

والغريب أن الحكاية الأخرى التي تروى عن حضور بديهته تتعلق بوصف الزجاج أيضاً: « قال أبو عبيدة (معمر بن المثنى): ما ينبغي أن يكون في الدنيا مثله. فإني امتحنته فقلت له: ما عيب الزجاج؟ فقال على البديهة: « يسرع إليه الكسر ولا يقبل الجبر » («طبقات المعتزلة»، ص ٥٠).

لكن الخليل بن أحمد توفي عام ١٧٠ ه أو ١٧٥ ه ، فيصح اجتماعهما على هذا التاريخ الأخير وعلى فرض أن النظام ولد سنة ١٦٠ ه أو قبلها.

#### طبعه

قال عنه الجاحظ أنه كان « أضيق الناس صدراً بحمل سر"، وكان

۱ « الفهرست » لابن النديم: ۱۷۰ هـ (ص ۲٤۲، فلوجل)؛ ابن خلكان، جـ ۱، ص ۲۱۷: ۱٦٠ أو ۱۷۰ أو ۱۷۰ م.

٢ الجاحظ: « الحيوان »، ج ٥، ص ١٨٧، القاهرة سنة ١٩٤٣ م.

شر ما يكون إذا يؤكد عليه صاحب السر . وكان إذا لم يؤكد عليه ربما نسي القصة، فيسلم صاحب السر .

وقال له مرةً قاسمٌ التمّار: سبحان الله! ما في الأرض أعجب منك! أو دعتك سرًّا فلم تصبر عن نشره يوماً مرةً واحداً، والله لاشكونك للناس! فقال: يا هؤلاء! سلوه نممت عليه مرة واحدة، أو مرتين، أو ثلاثاً، أو أربعاً، فلمن الذنب؟

فلم يرض بأن يشاركه في الذنب حتى صير الذنب كله لصاحب السر ».

### تلاميذه

ذكر البغدادي من تلاميذه: الأسواري، ابن حائط، فضل الحدثي، الجاحظ. ويذكر المرتضى: أبو عفان النظّامي وزرقان.

والأسواري هو علي الأسواري. «قال أبو القاسم: وكان من أصحاب أبي الهذيل وأعلمهم. فانتقل إلى النظام. وروي أنه صعد بغداد لفاقة لحقته، فقال النظام: ما جاء بك؟ فقال: الحاجة. فأعطاه ألف دينار وقال له: ارجع من ساعتك. فقيل إنه (أي النظام) خاف أن يراه الناس فيُفضنَّل عليه "» وقد ذكر ابن الخياط كثيراً من آرائه في « الانتصار » (١٧، ١٣، ٢٠، ٢٠).

وأحمد بن حائط ترجم له الصفدي ترجمة واسعة في كتاب « الوافي بالوفيات » وجعله الشهر ستاني من أصحاب المذاهب.

١ « الفرق بين الفرق »، ص ٨٠. القاهرة سنة ١٩٤٨.

٢ « طبقات المعتزلة »، ص ٧٢.

٣ اختلف في رسم اسمه: فابن الأثير ضبطه بالخاء المفخمة والباء بدل الياء.

وزرقان هو صاحب كتاب « المقالات » وعنه ينقل الأشعري كثيراً والخياط في « الانتصار ».

وفضل الحدثي هو فضل الحذّاء « وقد كان معتزلياً نظامياً إلى أن خلّط وترك الحق، فنفته المعتزلة وطرته عن مجالسها » (« الانتصار »، ص ١٤٩). والمؤلفون المتأخرون يذكرون رسمه هكذا: الحدثي، ولكن ورد في « الانتصار »: الحذاء. والسمعاني يزعم أنه « الحدثي: بفتح الحاء المهملة وفتح الدال المهملة وبعدها الثاء بثلاث من فوق. هذه النسبة إلى بلدة: الحديثة وهي بلدة على الفرات... والحديثية (كذا!) طائفة من المعتزلة أصحاب فضل الحديثي (كذا بالياء) وهو من أصحاب النظام. وقد ذكرت بعض مقالاتهم في الخابطية. وكانا يطعنان في النبي صلى الله عليه وسلم في نكاحه، ويقولان: كان أبو ذر الغفاري أزهد منه » (« الأنساب » للسمعاني تحت كلمة: حدثي).

وقد قال الجاحظ \_ وهو من تلاميذ النظام \_ عن النظام وتلاميذه وفضلهم: « إن لـم أقل: ولو لا أصحاب إبر اهيم وإبر اهيم لهلكت العوامُّ من المعتزلة \_ فإني أقول: إنه قد أنهج لهم سُبلاً، وفتق لهم أموراً، واختصر لهم أبواباً، ظهرت فيها المنفعة، وشملتهم بها النعمة ».

# رأي الجاحظ في أستاذه النظّام

قال الجاحظ في وصف النظام:

« كان إبراهيم المأمون اللسان، قليل الزَّلل والزَّيغ في باب الصدق

۱ « الحيوان »، ج ٤، ص ٢٠٦. القاهرة، سنة ١٩٤٠.

والكذب. ولم أزعم أنه قليل الزيغ والزلل على أن ذلك قد كان يكون منه وإنْ كان قليلاً، بل إنما قُلت على مثل قولك: فلانٌ قليل الحياء. وأنت لست تريد هناك حياء البتة. وذلك أنهم ربما وضعوا: « القليل » في موضع: « ليس ».

وإنما كان عليه الذي لا يفارقه سوء ظنه، وجودة قياسه على العارف والخاطر والسابق الذي لا يوثق بمثله. فلو كان بدل تصحيحه القياس النمس تصحيح الأصل الذي كان قاس عليه أمره على الخلاص! ولكنه كان يظن الظنّ ثم يقيس عليه وينسى أن بدء أمره كان ظناً. فإذا أتقن ذلك وأيقن، جزم عليه، وحكاه عن صاحبه حكاية المستبصر في صحة معناه. ولكنه كان لا يقول: « سمعت » ولا « رأيت ». وكان كلامه إذا خرج مخرج الشهادة القاطعة لم يشك السامع أنه إنما حكى ذلك عن سماع قد امتحنه، أوعن معاينة قد بهرته . »

وقد نقل الجاحظ عنه كثيراً من النوادر، تجدها متناثرة في كتاب « الحيوان » خصوصاً، كما أورد آراءه في الحيوان، على نحو فكه طريف، وهذه النصوص إنما تفيد من يدرس الجانب الأدبى في النظّام، وهذا ليس موضوعنا هنا. ولهذا أضربنا صفحاً عن ذكره.

### الردود عليه

وقد رد عليه أكثر أسيوخ المعتزلة ومنهم أبو الهذيل وذلك في كتابه المعروف بد الرد على النظّام »، وفي كتابه عليه في الأعراض،

۱ « الحيوان »، ج ۲، ص ۲۲۹ ـ ۲۳۰. القاهرة، سنة ۱۹۳۸.

٢ انظر عبد القاهر البغدادي: « الفرق بين الفرق »، ص ٨٠. القاهرة سنة ١٩٤٨.

والإنسان، والجزء الذي لا يتجزأ.

ومنهم الجبائي: في قول النظّام إن المتولدات من أفعال الله بإيجاب الخلقة، كما رد عليه في إحالة قدرة الله على الظلم وقوله بالطبائع، وله في ذلك كتاب عليه وعلى مُعمر في الطبائع.

ومنهم الاسكافي: رد عليه في كثير من الآراء.

وجعفر بن حرب صنف كتاباً يهاجم فيه النظّام لإبطاله الجزء الذي لا يتجزأ.

ولأبي الحسن الأشعري ثلاثة كتب في الرد على النظّام.

وللقلانسي عليه كتب ورسائل.

وللقاضي أبي بكر محمد بن أبي الطيب الباقلاني كتاب كبير في نقض أصول النظّام، وأشار إلى ضلالاته، في كتاب « إكفار المتأولين ».

# مؤلَّفاته

لم يذكر له صاحب « الفهرست » مؤلفات.

ا \_ وذكر له الأشعري في « مقالات الإسلاميين » اسم كتاب في « الجزء » (ج ٢، ص ١٤).

٢ \_ وذكر الخياط اسم كتاب له بعنوان « العالم » نصر فيه ما قاله الملحدون في العالم (« الانتصار »، ص ١٧٢).

٣ ــ وذكر البغدادي في « الفرق بين الفِرق » أن النظّام « صنف كتاباً على الثنوية »
 (ص ٨١ ــ ٨٣. القاهرة سنة ١٩٤٨).

٤ \_ وذكر الخياط اسم كتاب آخر « في التوحيد » (« الانتصار »، ص ١٤ س٤).

# جليل الكلام

# الله وصفاته

كان النظّام يرى أن صفات الله هي إثبات لذاته وفي الوقت نفسه نفي لمسلوبات هذه الصفات: « فمعنى قولي « عالم »: إثبات ذاته ونفي الجهل عنه، وقولي: « قادر »: إثبات ذاته ونفي العجز عنه، ومعنى قولي « حي »: إثبات ذاته ونفي الموت عنه وكذلك قوله في سائر صفات الذات على هذا الترتيب. وكان يقول إن الصفات للذات إنما اختلفت لاختلاف ما يُنفى عنه من العجز والموت وسائر المتضادات من العمى والصمم وغير ذلك، لا لاختلاف ذلك في نفسه أ ». وإذن فاختلاف الصفات راجع إلى اختلاف ما ينفى عن الله من أنحاء النقص أو العجز أو الموت. وفي هذا تأكيد قاطع لوحدة الذات الإلهية ونفي كل مظنة اختلاف فيها من أي وجه كان هذا الاختلاف.

والله لم يزل سميعاً بصيراً.

ا الأشعري: « مقالات الإسلاميين »، ج ١، ص ٢٢٧. القاهرة سنة ١٩٥٠.

### الله مريد

ويرى النظّام أن قولنا « الله مريد لتكوين الأشياء معناه أنه كوّنها، وإرادته للتكوين هي التكوين. والوصف له بأنه مريد لأفعال عباده معناه أنه آمر بها، والأمر بها غيرها. قال: وقد نقول: إنه مريد الساعة أن يُقيم القيامة \_ ومعنى ذلك أنه حاكم بذلك مخبر به. وإلى هذا القول يميل البغداديون من المعتزلة » (الكتاب نفسه، ج ١، ص ٢٤٥).

وقال إننا إذا قلنا أنه تعالى مريد لفعل نفسه « فمرادنا أنه يفعله لا على وجه السهو والغفلة. وإذا قلنا إنه مريد لفعل غيره فغرضنا أنه آمر به ناه عن خلافه اسم

ويتعرض الشهرستاني لمسألة كون الباري تعالى مريداً على الحقيقة فيقول: « ذهب النظّام والكعبي إلى أن الباري تعالى غير موصوف بها على الحقيقة، وإن ورد الشرع بذلك. فالمراد بكونه تعالى مريداً لأفعاله إنه خالقها ومنشئها. وإن وصف بكونه مريداً لأفعال العباد فالمراد بذلك أنه أمر بها. وإن وصف بكونه مريداً أزلاً فالمراد بذلك انه عالم فقط . »

# قدرة الله وفعلُ الأصلح

وهنا مسألة رئيسية تتعلق بمقدورات الله، وهي: هل يجوز أن يَقْدِر الله سـبحانه علــى جنس ما أقدر عليه عباده، أو لا يوصف بالقدرة على ذلك أو على بعضه؟

ا القاضي عبد الجبار: « شرح الأصول الخمسة »، ص ٤٣٤، القاهرة سنة ١٩٦٥.

٢ الشهر ستاني: « نهاية الاقدام في علم الكلام »، ص ٢٣٨، نشرة ألفرد جيوم.

وقد قال البغداديون من المعتزلة: لا يوصف الباري بالقدرة على فعل عباده، و لا على شيء هو من جنس ما أقدرهم عليه.

وقال محمد بن عبد الوهاب الجبائي وكثير من المعتزلة إن الباري سبحانه قادر على ما هو من جنس ما أقدر عليه عباده من الحركات والسكون وسائر ما أقدر عليه العباد.

وعلى هذا قول من أخذوا بهذا الرأي من المعتزلة إن البارئ قادر أن يظلم ويجور، قادر على ظلم غيره.

فجاء النظّام وأصحابه ومنهم علي الأسواري والجاحظ وغيرهم فقالوا: « لا يوصف الله سبحانه بالقدرة على الظلم والكذب، وعلى ترك الأصلح من الأفعال إلى ما ليس بأصلح... وأحالوا أن يوصف الباري بالقدرة على عذاب المؤمنين والأطفال والقائهم في جهنم "».

وقال النظّام: لا يوصف الله بالقدرة على أن يخلق قدرة غير القادر، وحياة غير الحي، وأحال ذلك .

وقال: « لا يجوز أن يُقْدِر الله سبحانه أحداً إلى على الحركات، لأنه لا عرض إلا الحركات، وهي جنس واحد، ولا يجوز أن يُقدر على الجوهر، ولا على أن يخلق الإنسان في غيره حياة " ».

وقال أيضاً: إن ما يقدر الله عليه من اللطف لا غاية له ولا كل، وإن ما فعل من اللطف لا شيء أصلح منه، إلا أن له عند الله سبحانه أمثالاً، ولكل مثل مثل مثل ولا يقال: يقدر على أصلح مما فعل أن يفعل، ولا يقال: يقدر على دون ما فعل أن يفعل، لأن فعل ما دون لا يقال: نقص ولا يجوز على الله عز وجل فعل النقص. ولا يقال:

۱ الأشعري: « مقالات الإسلاميين »، ج ۲، ص ۲۰۸ \_ ۲۰۹.

٢ الكتاب نفسه، جـ ٢، ص ٢١٦.

٣ الكتاب نفسه، ج ٢، ص ٢١٧.

يقدر على ما هو أصلح، لأن الله سبحانه لو قدر على ذلك ولم يفعل كان ذلك بخلاً "».

وقد توسع في شرح هذه المسألة والخلاف بين النظّام وأبي على الأسواري والجاحظ من ناحية وبين فريق آخر من المعتزلة \_ القاضي عبد الجبار في « شرح الأصول الخمسة » فقال:

« فصل... في أنه تعالى موصوف بالقدرة على ما لو فعله لكان قبيحاً.

والخلاف فيه مع النظّام وأبي على الأسواري والجاحظ \_ فإنهم ذهبوا إلى أنّه تعالى غير موصوف بالقدرة على فعل ما لو فعله لكان قبيحاً \_ وإلى هذا ذهبت المجبرة: فإن من مذهبهم أن الله تعالى غير موصوف بالقدرة على التفرد بالقبيح، وأن قدر على أن يجعله كسباً للعبد. إلا أن حالهم بخلاف حال النظّام وطبقته لأنهم ناقضوا من حيث أضافوا إلى الله تعالى كل قبيح، والنظّام لم يناقض.

والدليل على صحة ما نقوله هو ما قد ثبت أنه تعالى قادر على أن يخلق فينا العلم الضروري، فيجب أن يكون قادراً على أن يخلق بدله: الجهل، لأن من حق القادر على الشيء أن يكون قادراً على جنس ضده إذا كان له ضد، والجهل قبيح.

و إن شئت فرضت الكلام في أهل الجنة فتقول: إنه تعالى قادر على خلق الشهوة فيهم، فيجب أن يكون قادراً على أن يخلق فيهم النفرة، لأن من حق القادر على الشيء أن يكون قادراً على جنس ضده إذا كان له ضد. ومعلومٌ أنه تعالى لو خلق فيهم النفرة لكان قبيحاً.

و إن شئت فرضت الكلام في فعل يجوز أن يقع فيكون قبيحاً، ويقع فيكون حسناً. فنقول: إذا قدر على إيقاعه على أحد الوجهين، فتجب

۱ الکتاب نفسه، ج ۲، ص ۲۲۵.

قُدرته على أن يوقعه على الوجه الآخر، لأن القدرة إنما تتعلق بالإيجاد والإحداث دون وجوه الأفعال. \_ يبين ذلك أن أحدنا كما يقدر على أن يقول: زيد في الدار، وهو فيها يقدر على أن يقول ذلك وليس هو فيها. وكذلك الحال في القديم تعالى: إذا قدر على الصدق وجَب قدرتُ على الكذب، لأنهما شيء واحد لا يختلفان إلا بحسب اختلاف المخبر عنه، وذلك مما لا يوجب تغير القدرة عليه. وكذلك إذا قدر على إحياء الميت عقب دعوى المدعي للنبوة وهو صادق، وجب قدرته على احيائه عقب دعواه وهو كاذب.

وقد ألزمهم مشايخنا \_ رحمهم الله \_ على هذا المذهب أن يكون أضعف القادرين منا أقوى من الله، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً. قالوا، بيان هذا: إن الطفل الذي لا يقدر على أن يحمل منا يقدر على أن يزج الغير وهو واقف على شفير النار فيوقعه فيها وإن لـم يستحق ذلك، والقديم تعالى غير قادر عليه عندهم، لأن ذلك قبيح. فيجب فساد قولهم.

قالوا: لو كان الله قادراً على القبيح لوجب أن يوقعه.

قلنا: ليس يجب في كل من قدر على الشر أن يوقعه لا محالة. ألا ترى أن أحدنا مع قدرته على القيام ربما يكون ساكتاً. فكيف أوجيتم في القدرته على القيام ربما يكون ساكتاً. فكيف أوجيتم في القادر على الشيء أن يوقعه بكل وجه؟ وكذلك فالقديم تعالى قادر على أن يقيم القيامة الآن، ثم إذا لم تَقُم لم يقدح (ذلك) في كونه قادراً.

وقالوا: لو كان القديم تعالى قادراً على القبيح لوجب صحة أن يوقعه.

قلنا: ما تريدون بالصحة؟ فإن أردتم يجب أن يوقعه \_ فقد أجبنا عن ذلك. وإن أردتم أنه يجب أن يكون قادراً عليه \_ فذلك مجاب إليه.

فإنْ قالوا: إذا كان القديم تعالى قادراً على القبيح \_ فما الذي أمَّنكم من أن لا يوقعه؟

قلنا: دلالة العدل، وهو علمه بقبح القبيح واستغناؤه عنه هو الذي أمَّننا من ذلك، فصح ما قلناه، وصح أنه تعالى موصوف بالقدرة على ما لو فعله لكان قبيحاً "».

# رأيه في إعجاز القرآن

قال النظّام في إعجاز القرآن أجراً رأي ظهر حتى الآن. فاجماع المسلمين منعقد على أن نظم القرآن معجز، بمعنى أنه لا يمكن الاتيان بمثله من حيث النظم والبلاغة والفصاحة.

أما النظام فقال، فيما يروي عبد القاهرة البغدادي : « إن نظم القرآن وحُسنَ تاليف كلماته ليس بمعجزة للنبي عليه السلام، و لا دلالة على صدقه في دعواه النبوة. وإنما وجه الدلالة منه على صدقه: ما فيه من الإخبار عن الغيوب. فأما نَظْم القرآن وحسن تأليف آياته فإن العباد قادرون على مثله و على ما هو أحسن منه في النظم والتأليف ».

ويعقب البغدادي على هذا فيقول: «وفي هذا عنادٌ منه لقول الله تعالى: «قُل لَّئِنِ الْجُتَمَعَتِ الإِنسُ وَالْجِنُ عَلَى أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْآنِ لاَ يَأْتُونَ بِمِثْلهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ الْجُتَمَعَتِ الإِنسُ وَالْجِنُ عَلَى أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْآنِ لاَ يَأْتُونَ بِمِثْلهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ الْجَربُ ظَهِيراً » (الإسراء: ٨٨) ولم يكن غرض منكر إعجاز القرآن إلا إنكار نبوة من تحدى العرب بأن يعارضوه بمثله ».

ا « شرح الأصول الخمسة » للقاضي عبد الجبار بن أحمد. ص ٣١٣ \_ ٣١٥. القاهرة، سنة ١٩٦٥.

۲ « الفرق بين الفرق »، ص ۸۷. القاهرة سنة ۱۹٤۸.

و البغدادي هنا \_ كما في كل موضع يتعلق بالمعتزلة \_ إنما ينقل نقلاً عن ابن الراوندي. قال ابن الراوندي \_ كما ورد في « الانتصار » للخياط (ص ٢٧ \_ ٢٨):

« ثم قال (أي ابن الراوندي): وكان (أي النظّام) يزعم أن نظم القرآن وتأليف ليسا بحجة للنبي صلى الله عليه، وإن الخلق يقدرون على مثله. ثم قال (أي ابن الراوندي): هذا مع قول الله عز وجل: « قُل لَّئِنِ اجْتَمَعَتِ الإِنسُ وَالْجِنُ عَلَى أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَـذَا الْقُرْآنِ لاَ يَـأْتُونَ بِمِثْلِهِ ».

ويرد الخياط على ما أورده ابن الراوندي موضحاً رأي النظّام هكذا:

« اعلم \_ علمك الله الخير \_ أن القرآن حجة للنبي عليه السلام على نبوتـ عنـ د إبراهيم (النظّام) من غير وجه:

فأحدها: ما فيه من الإخبار عن الغيوب مثل قوله: « وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الأرض » الآية، ومثل قوله: « قل للمخلَّفين من الأعراب » الآية، ومثل قوله: « قل للمخلَّفين من الأعراب » الآية، ومثل قوله: « ألم غُلبت الرومُ في أدنى الأرض وهم من بعد غلبهم سيغلبون »، وقوله: « أنكم أولياء لله من دون الناس فتمنوا الموت إن كنتم صادقين » ثم قال: « ولا يتمنونه أبداً بما قدمت أيديهم » فما تمناه منهم أحد، ومثل قوله: « فقل تعالوا نَدْعُ أبناءنا وأبناءكم، ونساءنا ونساءكم وأنفسنا وأنفسكم » الآية، ومثل إخباره بما في نفوس قوم وبما سيقولونه. وهذا وما أشبهه في القرآن كثير.

فالقرآن عند إبراهيم (النظّام) حجةٌ على نبوة النبي \_ صلى الله عليه \_ من هذه الوجوه وما أشبهها، وإياها عنى الله بقوله قُل لَئنِ اجْتَمَعَتِ الإِنسُ وَالْجِنُ عَلَى أَن يَــأْتُواْ بِمِثْـلِ هَــذَا الْقُرْآن لاَ يَأْتُونَ بِمِثْله ».

وأما قول صاحب الكتاب (= ابن الراوندي): « فإن زعم أصحاب

ابر اهيم كذا قيل لهم كذا » فليس منهم أحدٌ يحتج بما ذكره عنهم. وإنما أراد تطويل الكتاب وتسهيل الكلام على نفسه. »

ورد الخياط هنا يتضمن اعترافاً منه بما قال ابن الراوندي عن النظّام من أنه لم يكن يرى في نظم القرآن وتأليفه حجةً ومعجزة، وإنما الإعجاز فيه من ناحية الإخبار عن الغيوب.

ويبين البغدادي في « أصول الدين » (ص ١٨٤) رأي النظّام وأكثر القدرية، أي المعتزلة، في إعجاز القرآن فيقول:

« وزعم النظّام أن الإعجاز في القرآن من جهة ما فيه من الإخبار عن الغيوب؛ ولا إعجاز في نظمه. وزعم مع أكثر القدرية أن الناس قادرون على مثل القرآن، وعلى ما هو أبلغ منه في الفصاحة والنظم. وقد أكذبهم الله عز وجل في ذلك بأن تحدى المشركين بأن يأتوا بعشر سُور مثله مفتريات، ولا يكون في الافتراء تحقيق غيب. فدل على أنه إنما أراد به تحقيق إعجازه من جهة النظم والفصاحة.

فإن قيل: إذا كانت فصاحة القرآن لا يعرفها إلا العرب، فكيف عرفت العجم وجه الاعجاز فيه؟ قيل: إذا علمت العجم أن العرب أهل اللسان وقد عجزوا عن معارضته فيه علموا كونه معجزاً، كما أن السحرة لما عجزت عن معارضة موسى في عصاه عرف غيرها وجه الاعجاز في العصا وانها ليست بسحر، لأنها لو كانت سحراً لعارضته السَّحرة بمثلها. كذلك العجم تعلم أن القرآن لو كان من جنس كلام البشر لقدر على مثله أهل اللغة ».

والأشاعرة يرون أن القرآن معجز من وجوه:

« ١ \_ منها: نظمه العجيب في البلاغة والفصاحة الخارجة عن العادة في نظم الخطب والشعر والمزدوج من الكلام، ونحو ذلك؛

٢ \_ ومنها: ما فيه من الإخبار عن غيوب سالفة، وذلك عجيب

إذا وردت ممن لم يعرف الكتب ولم يجالس أصحاب التواريخ،

" \_ ومنها الإخبار عن غيوب كانت في المستقبل كما وقع في الخبر عنها على التفصيل، لا على وجه تخمين الكهنة والمنجمين "».

ولكن هناك وجهاً رابعاً قالت به طوائف، ودافع عنه ابن حزم في « الفصل » وهو أن وجه إعجازه أن الله منع الخلق من القدرة على معارضته فقط. وهذا السرأي هو المعروف بد الصرفة » أي أن الله صرف العرب عن معارضته مع قدرتهم على ذلك، وهذا الصرف هو الدليل على الإعجاز. ويرد ابن حزم على القائلين بأن « وجه إعجازه كونه في أعلى مراتب البلاغة ». وبهذا ينتهي إلى ما انتهى إليه النظام من إنكار إعجازه في نظمه وبلاغته. يقول ابن حزم في الرد على من قال بأن وجه إعجاز القرآن كونه في أعلى مراتب البلاغة، وفي الدفاع عن رأيه في صرف الله الناس عن معارضته:

« فأما الطائفة التي قالت إنما إعجازه لأنه في أعلى درج البلاغة فإنهم شغبوا في ذلك بأن ذكروا آيات منه مثل قوله تعالى « ولكم في القصاص حياة » (البقرة ١٧٩)، ونحو هذا.

وموّه بعضهم بأن قال: لو كان كما تقولون من أن الله تعالى منع من معارضته فقط لوجب أن يكون أغث ما يمكن أن يكون من الكلام، فكانت تكون الحجة بذلك أبلغ .

قال أبو محمد (ابن حزم): ما نعلم لهم شغباً غير هذين. وكلاهما لا حجة لهم فيه: أما قولهم: « لو كان كما قلنا لوجب أن يكون أغث ما يمكن أن

١ عبد القاهر البغدادي: « أصول الدين »، ص ١٨٣ \_ ١٨٨. استانبول سنة ١٩٢٨.

٢ أي بعجزهم حتى عن معارضة الكلام الغث، مما يدل على أن ذلك بمعجزة من الله أن صرفهم وأعجزهم عن القيام بذلك.

يكون من الكلام فكانت تكون الحجة أبلغ » \_ فهذا هو الكلام الغث حقاً لوجوه:

ا \_ أحدها: أنه قول بلا برهان، لأنه يُعْكَس عليه قولُه بنفسه، فيقال له: بل لـو كـان إعجازه لكونه في أعلى درج البلاغة لكان لا حجة فيه، لأن هذا يكون في كل مَنْ كـان فـي أعلى طبقة. وأما آيات الأنبياء فخارجة عن المعهود. فهذا أقوى من شغبهم.

٢ ــ وثانيها: إنه لا يُسأل الله تعالى عما يفعل و لا يقال له لِمَ عجَّزت بهذا الــنظم دون غيره؟ ولِمَ أرسلت هذا الرسول دون غيره؟ ولِمَ قلبت عصا موسى حية دون أن تقلبها أسداً؟ ــ وهذا كله حمق ممن جاء به لم يوجبه قط عقل وحسنب الآية أن تكون خارجة عــن المعهـود فقط.

" \_ وثالثها: إنهم حين طردوا سؤالهم ربَّهم بهذا السؤال الفاسد لزمهم أن يقولوا: هلا كان هذا الإعجاز في كلام بجميع اللغات فيستوي في معرفة إعجازه العرب والعجم، لأن العجم لا يعرفون إعجاز القرآن إلا بإخبار العرب فقط. \_ فبطل هذا الشغب الغث والحمد لله رب العالمين.

قال أبو محمد (ابن حزم): وأما ذكرهم « ولكم في القصاص حياة » وما كان نحوها من الآيات فلا حجة لهم فيها. ويقال لهم: إن كان كما تقولون \_ ومعاذ الله من ذلك! \_ فإنما المعجز منه على قولكم هذه الآيات خاصة، وأما سائره فلا. وهذا كفر لا يقوله مسلم.

فإنْ قالوا: جميع القرآن مثل هذه الآيات في الإعجاز \_ قيل لهم: فلم خصصتم بالذكر هذه الآيات دون غيرها إذاً؟ وهل هذا منكم إلا إيهام لأهل الجهل أن من القرآن معجزاً وغير معجز؟

ثم نقول لهم: قولُ الله تعالى: « وأوحينا إلى إبراهيم وإسماعيل واسحق ويعقوب والأسباط وعيسى وأيوب ويونس وهارون وسليمان وأتينا

داود زبوراً » (النساء ١٦٣) \_ أمعجز هو على شروطكم في كونه في أعلى درج البلاغة. أم ليس معجزاً? فإن قالوا: ليس معجزاً \_ كفروا. وإن قالوا: انه معجز \_ صدقوا؟ وسئلوا: هـل على شروطكم في أعلى درج البلاغة؟ فإن قالوا: نعم! \_ كابروا وكفوا مؤونتهم، لأنها أسماء رجال فقط ليس على شروطهم في البلاغة.

وأيضاً: فلو كان إعجاز القرآن لأنه في أعلى درج البلاغة لكان بمنزلة كلام الحسن وسهل بن هارون والجاحظ وشعر امرئ القيس. ومعاذ الله من هذا! لأن كل ما يسبق في طبقته لم يؤمن أن يأتي من يماثله ضرورةً. فلا بد لهم من هذه الخطة، أو من المصير إلى قولنا أن الله تعالى منع من معارضته فقط.

و أيضاً: فلو كان إعجازه من أنه في أعلى درج البلاغة المعهودة لوجب أن يكون ذلك لآية ولما هو أقل من آية. وهذا ينقض قولهم أن المعجز منه ثلاث آيات، لا أقل.

فإن قالوا: فقولوا أنتم: هل القرآن موصوفٌ بأنه في أعلى درج البلاغة، أم لا؟

قلنا \_ وبالله تعالى التوفيق \_: إنْ كنتم تريدون أن الله قد بلغ به ما أراد \_ فنعَمْ هـ و في هذا المعنى في الغاية التي لا شيء أبلغ منها. وإنْ كنتم تريدون: هل هو في أعلى درج البلاغة في كلام المخلوقين \_ فكل، لأنه ليس من نوع كلام المخلوقين: لا من أعلاه، ولا مسن أدناه، ولا من أوسطه. وبرهان هذا أن إنساناً لو أدخل في رسالة لــه أو خطبة أو تـ أليف أو موعظة حروف الهجاء المقطعة لكان خارجاً عن البلاغة المعهودة جملةً بلا شك.

فصح أنه ليس من نوع بلاغة الناس أصلاً، وأن الله تعالى منَع الخَلْق من مثله، وكساه الإعجاز، وسلبه جميع كلام الخلق. برهان

ذلك أن الله حكى عن قومٍ من أهل النار أنهم يقولون إذا سئلوا عن سبب دخولهم النار: «لم نك من المصلّين، ولم نك نُطْعِم المسكين، وكنا نخوض مع الخائضين، وكنا نكذّب بيوم الدين حتى أتانا اليقين » (المدثر ٣٤ – ٧٤)، وحكى تعالى عن كافر قال: « إن هذا إلا سحر يؤثر، إن هذا إلا سحر يؤثر، المدثر ٤٢ – ٢٥). وحكى عن آخرين أنهم قالوا: « لن نومن لك حتى تفجّر لنا من الأرض ينبوعاً، أو تكون لك جنة من نخيل وعنب فتفجر الأنهار خلالها تفجيراً، أو تسقط السماء – كما زعمت – علينا كسفا، أو تأتي بالله والملائكة قبيلاً، أو يكون لك بيت من زُخْرُف، أو ترقى في السماء، ولن نؤمن لرقيك حتى تتزل علينا كتاباً نقرؤه » (الإسراء ٩٠ – ٣٩). فكان هذا كله إذا قاله غير الله عز وجل غير معجز فلا خلاف، إذ لم يقل أحد من أهل الإسلام أن كلام غير الله تعالى معجز. لكن لما قاله الله تعالى وجعله كلاماً له أصاره معجزاً ومنع من مماثلته.

وهذا برهان كاف لا يُحتاج إلى غيره، والحمد لله. » (« الفصل في الملل والأهواء والنحل »، ج ٣، ص ١٧ ـ ١٩، القاهرة سنة ١٣٢١ هـ).

فالنظّام إذن كان يرى أن « الآية والأعجوبة في القرآن ما فيه من الإخبار عن الغيوب، فأما التأليف والنظم فقد كان يجوز أن يَقْدر عليه العباد، لولا أن الله منعهم بمنع وعجز أحدثهما فيهم "». وكان يشاركه في هذا الرأي من بين المعتزلة: عباد بن سايمان وهشام الفوطي، فقد ذهبوا جميعاً إلى أنه « ليس في نظم القرآن وتأليفه اعجاز، وانه يمكن معارضته، وإنما صرفوا عنه ضرباً من الصرف "».

ا الأشعري: « مقالات الإسلاميين »، ج ١، ص ٢٢٥.

٢ الباقلاني: « إعجاز القرآن »، ص ٩٩، القاهرة، مطبعة دار المعارف.

ولكن معتزلة آخرين دافعوا عن إعجاز القرآن من ناحية نظمه، وقد ورد لنا أسماء بعض كتبهم في هذا الباب:

١ \_ « نظم القرآن » للجاحظ (المتوفى سنة ٢٥٥ هـ).

٢ \_ « إعجاز القرآن في نظمه وتأليفه »، لأبي عبد الله محمد بن يزيد الواسطي (توفى سنة ٣٠٦ أو ٣٠٧ هـ).

 $^{"}$  \_ « نظم القرآن » لأبي بكر أحمد بن علي بن منجور الأخشادي، المعروف ب« ابن الاخشيد  $^{"}$  » (المتوفى سنة  $^{"}$  »).

٤ \_ « النكت في إعجاز القرآن » لأبي الحسن علي بن عيسى الرماني (٢٧٦ \_ ٣٨٤ هـ) وكان تلميذاً لابن الاخشيد.

ولم يبقَ لنا من هذه الكتب الأربعة غير الأخير، وقد طبع في الهند (دلهي سنة ١٩٣٤ م).

## الأخبار

### الخبر المتواتر وخبر الآحاد

أما عن الحديث فقد أشرنا من قبل إلى آراء في حجية الخبر، وفي الخبر المتواتر وخبر الآحاد بمناسبة آراء أبي الهذيل في هذا الموضوع. ونريد هنا أن نورد آراء النظّام في هذه الأمور.

يقول البغدادي (« الفرق بين الفرق » ص ٨٧. القاهرة سنة

ا راجع عنه « الفهرست » لابن النديم، ص ٢٥٨ \_ ٢٥٩. القاهرة.

٢ راجع عنه « الفهرست » لابن النديم، ص ٢٥٩. القاهرة.

195۸) إن النظّام كان يقول: « إن الخبر المتواتر مع خروج ناقليه \_ عند سامع الخبر \_ عن الحصر، ومع اختلاف همم الناقلين واختلاف دواعيها يجوز أن يقع كذباً. وهذا مع قولـ بأن من أخبار الآحاد ما يوجب العلم الضروري ».

وأصل هذا ما ذكره ابن الراوندي، حين قال: « وكان (النظّام) يزعم أن خبر الواحد الكافر يوجب العلم، وأنه بمنزلة خبر النبي \_ صلى الله عليه \_ في إيجاب الحجة إذا كان مخبره جسماً محسوساً. » وقد رد الخياط على دعوى ابن الراوندي هذه فقال: « وهذا أيضاً كذب على ابراهيم (النظّام): ليس يعدل خبر الله وخبر رسوله عند ابراهيم خبر أحد. » ثم قال ابن الراوندي عن النظّام: « ولم يكن يفرّق بين أخبار المؤمنين وأخبار المشركين إلا فيما جاء مجيء الشهادة لموضع التعبّد أيضاً، لا لأنه رأى أن لإحدى الشهادتين فضلاً على الأخرى.

وهذا (زَعَمَ) لا خلاف بين المسلمين في فساده. » ويرد الخياط فيقول: «اعلم علمك الله الخير َ ل أهل التواتر جميعاً من المعتزلة ومن غيرهم لا يفصلون بين أخبار الكفار وبين أخبار غيرهم إلا فيما جاء مجيء الشهادة على جهة حسن الظن بالمؤمن وتصديقه لحكم الدين. فأما في القطع على صحة الخبر وصدقه فإنما هو المجيء الذي لا يكذب مثله، وسواء كان ناقلوه مؤمنين أم كافرين » («الانتصار »، ص ٥٢ \_ ٥٣).

### الإجماع

وكان النظّام يجوّز أن تجتمع الأمة في عصره أو حتى في جميع الأعصار على الخطأ في الرأي والاستدلال. وبهذا زعزع هذا الأساس الرابع من أسس التشريع وهي: القرآن، السنة، القياس (أو الرأي أو الاستدلال)، والإجماع.

قال ابن الراوندي: «وكان (النظّام) يزعم أن أُمة محمد \_ صلى الله عليه \_ بأسرها قد يجوز عليها الإجماع على الضلال من جهة الرأي والقياس، لا من جهة التنقل عن الحواس ».

وقد رد عليه الخياط في هذا فقال: « هذا غير معروف عن إبراهيم (النظّام)، وإنما حكاه عنه عمرو بن بحر الجاحظ فقط، وقد أغفل في الحكاية عنه. وهذه كتبه تخبر بخلف هذا الخبر ' ».

ا الخياط: « الانتصار »، ص ٥١. نشرة نيبرج، القاهرة سنة ١٩٢٥.

# دقيق الكلام إنكار الجزء الذي لا يتجزأ

أنكر النظّام الجزء الذي لا يتجزأ، وقال إنه « لا جزء إلا وله جزء، ولا بعض إلا وله بعض، ولا نصف إلا وله بعض، ولا نصف، وإن الجزء جائز تجزئته أبداً، ولا غايــة لــه فــي بــاب التجزؤ ' ».

وله كتاب عنوانه « الجزء » (الكتاب نفسه، ج ١، ص ١٤) حكى فيه أقوال مثبتي الجزء، وعنه نقلها الأشعري، في « مقالات الإسلاميين » (ج ٢، ص ١٤ ـ ١٥) وقد أوردناها من قبل ونحن نتكلم عن نظرية الجزء عند أبي الهذيل.

ومذهب النظّام في إنكار الجزء مذهب مطلق، فلم يقل بما قال به « بعض المتفلسفة إن الجزء لا يتجزأ، ولتجزئته غاية في الفعل، فأما في القوة والإمكان فليس لتجزئته غاية » (الكتاب نفسه، ج ٢، ص ١٥). وهذا هو رأي أرسطو كما ورد في « الآراء الطبيعية » المنسوب إلى فلوطرخس ٢.

ا الأشعري: « مقالات الإسلاميين »، ج ٢، ص ١٦. القاهرة سنة ١٩٥٤.

٢ راجع كتابنا: أرسطوطاليس في النفس، « الآراء الطبيعية المنسوب إلى فلوطرخس... »، ص ١١٨، س ٣ \_ س ٤. القاهرة، سنة ١٩٥٤.

وقد أيده فيما ذهب إليه ابن حزم': « ذهب النظّام وكلُّ من يُحسن القول من الأوائل إلى أنه لا جزء وإنْ دق إلا وهو يحتمل التجزيء أبداً بلا نهاية، وأنه ليس في العالم جزء لا يتجزأ، وأن كل جزء انقسم الجسم إليه فهو جسمٌ أيضاً وإنْ دق أبداً ».

ويقول ابن حزم إن عمدة القائلين بوجود الجزء الذي لا يتجزأ خمس حجج أو «مشاغب » على حد تعبيره وهو يوردها كلها ويتلو كل واحدة بالرد عليها. وخلاصة الحجج هي:

١ ــ « قالوا: أخبرونا: إذا قطع الماشي المسافة التي مشى فيها: فهل قطع ذا نهايــة،
 أو غير ذي نهاية؟ فإنْ قلتم: قطع غير ذي نهاية \_\_ فهذا محال، وإنْ قلتم: قطع ذا نهايــة \_\_
 فهذا قولنا. »

ويجيب ابن حزم على هذه الحجة فيقول: « إننا لم نرفع النهاية عن الأجسام كلها مسن طريق المساحة بل نثبتها ونعرفها ونقطع على أن كل جسم فله مساحة أبداً محدودة وشه الحمد. وإنما نفينا النهاية عن قدرة الله تعالى على قسمة كل جزء وإن دق، وأثبتنا قدرة الله تعالى على ذلك. وهذا هو شيء غير المساحة. ولم يتكلف القاطع بالمشي أو بالذرع أو بالعمل قسمة مساقطع ولا تجزئته، وإنما تكلف عملاً أو مشي في مساحة معدودة بالميل أو بالذراع أو الشبر أو الأصبع أو ما أشبه ذلك، وكل هذا له نهاية ظاهرة. وهذا غير الذي نفينا وجود النهاية فيه، فبطل الزامهم... ثم نعكس هذا الاعتراض عليهم فنقول لهم وبالله تعالى التوفيق: نحن القائلون بأن كل جسم فله طول وعرض وعمق وهو محتمل للانقسام والتجزيء. وهذا هو إثبات النهاية لكل جزء انقسم الجسم إليه من طريق المساحة ضرورة. وأنتم تقولون أن الجسم ينقسم النهاية لكل جزء انقسم الجسم إليه من طريق المساحة ضرورة. وأنتم تقولون أن الجسم ينقسم النهاية لكل جزء انقسم الجسم إليه من طريق المساحة ضرورة. وأنتم تقولون أن الجسم ينقسم النهاية لكل جزء انقسم الجسم المسم المساحة ضرورة. وأنتم تقولون أن الجسم ينقسم النهاية لكل جزء انقسم الجسم المناحة عليه المساحة ضرورة والتم تقولون أن الجسم ينقسم النهاية لكل جزء انقسم الجسم المناحة عليه المساحة ضرورة والتم تقولون أن الجسم ينقسم النهاية لكل جزء انقسم الجسم المناحة عليه المساحة ضرورة والتم تقولون أن الجسم ينقسم النهاية المساحة عليه النهاية لكل جزء النه النهاية لكل جزء النه المناحة به المساحة به النهاية لكل جزء النه المساحة به ا

١ «الفصل في الملل والاهواء والنحل »، ج ٥، ص ٩٢ وما يتلوها. القاهرة، سنة ١٣٢١ ه.

منها عرش ولا طول ولا عمق ولا مساحة ولا يتجزأ وليست أجساماً، وإن الجسم هو تلك الأجزاء نفسها ليس هو شيء غيرها أصلاً، وأن تلك الأجزاء ليس لشيء منها مساحة. فلزمكم ضرورة إذ الجسم هو تلك الأجزاء أو ليست أجساماً وأن الجسم هو تلك الأجزاء وليس هو غيرها وكل جزء من تلك الأجزاء لا مساحة له أن الجسم لا مساحة له. وهذا أمر يبطله العيان. وإذا لم تكن له مساحة، والمساحة هي النهاية في ذرع الأجسام، فلا نهاية لما قطعه القاطع من الجسم على قولهم. وهذا باطل.

٢ \_ والاعتراض الثاني إن قالوا: لا بد أن يلي الجرم من الجرم الذي يليه جزءً
 ينقطع ذلك الجرمُ فيه. قالوا: وهذا إقرارٌ بجزء لا يتجزأ. »

ويرد ابن حزم على هذه الحجة الثانية فيقول: « هذا تمويه فاسد: لأننا لم نرفع النهاية من طريقة المساحة، بل نقول: إن لكل جرم نهاية وسطحاً ينقطع تماديه عنده، وأن الذي ينقطع به الجرم إذا جُزئ فهو متناه محدود، ولكنه محتمل للتجزيء أيضاً. وكل ما جُزئ فذلك الجزء وهو الذي يلي الجرم الملاصق له بنهايته من جهته التي لاقاه منها، لا ما ظنوا من أن حدّ الجرم جزء منه وهو وحده الملاصق للجرم الذي يلاصقه، بل هو باطل بما ذكرنا. لكن الجزء، وهو الملاصق للجرم بسطحه فإذا جُزئ كان الجزء الملاصق للجرم بسطحه هو الملاصق للجرم بسطحه، لا الذي خرّ عن ملاصقته. وهكذا أبداً. والكلام في هذا كالكلام في الذي قبله، ولا فرق.

" \_ والاعتراض الثالث أن قالوا: هل ألَّف أجزاء الجسم إلا الله تعالى؟ \_ فلا بد من: نعم! قالوا: فهل يقدر الله على تفريق أجزاء حتى لا يكون فيها شيء من التأليف، ولا تحتمل تلك الأجزاء التجزئ أم لا يقدر على ذلك؟ قالوا: فإنْ قلتم: لا يقدر \_ عَجَّرْتُم ربكم تعالى. وانْ قلتم: يقدر \_ فهذا إقرار منكم بالجزء الذي لا يتجزأ.

قال أبو محمد (ابن حزم): هذا هو من أقوى شببههم التي شغبوا بها. وهو حجة لنا عليهم. والجواب: إننا نقول لهم وبالله تعالى التوفيق: إن سؤ الكم سؤال فاسد، وكلام فاسد. ولح تكن قط أجزاء العالم متفرقة ثم جمعها الله عز وجل، ولا كانت له أجزاء مجتمعة ثم فرقها الله عز وجل. لكن الله عز وجل خلق العالم بكل ما فيه بأن قال له: «كُن » ككان أو بأن قال له: «كُن » فكان ذلك الجرم، ثم إن الله تعالى خلق جميع ما أراد جمعه من الأجرام التي خلقها مفترقة ثم جمعها. وخلق تفريق كل جرم من الأجرام التي خلقها مغتمعة ثم فرقها. فهذا هو الحق، لا ذلك السؤال الفاسد الذي أجملتموه وأوهمتم به أهل الغفلة أن الله تعالى الله العالم من أجزاء خلقها متفرقة. هذا باطل، لأنه دعوى بلا برهان عليها. ولا فَرق بين من قال إن الله تعالى ألَّف أجزاء العالم وكانت متفرقة، وبين من قال: بل لا من نص و لا من عقل، بل القرآن جاء بما قلناه نصاً: قال تعالى: « إِنَّمَا قَوْلُنَا الشَيءَ إِذَا الجسم وعلى العَرض في جسم فإن الله تعالى إذ أو كبر وعلى عَرض في جسم فإن الله تعالى إذا أراد خلقه قال له «كُن » فكان، ولم يقل عز وجل قط إنه ألف كل جرم من أجزاء متفرقة. فيذا هو الكذب على الله عز وجل حقاً.

فبطَلَ ما ظنوا أنهم يلزموننا به.

ثم نقول لهم: إن الله تعالى قادر على أن يخلق جسماً لا ينقسم، ولكنه لم يخلقه في بنية هذا العالم و لا يخلقه، كما أنه تعالى قادر على أن يخلق عَرضاً قائماً بنفسه، ولكنه تعالى لم يخلقه في بنية هذا العالم و لا يخلقه لأنهما مما رتبه الله عز وجل محالاً في العقول. والله تعالى قادر على كل

ما يسأل عنه لا نحاشي شيئاً منها، إلا أنه تعالى لا يفعل كل ما يقدر عليه، وإنما يفعل ما يشاء وما سَبَق في علمه أن يفعله فقط، وبالله تعالى التوفيق.

ثم نعطف هذا السؤال نفسه عليهم فنقول لهم: هل يقدر الله \_ عز وجل \_ على أن يقسم كل جزء وينقسم كل قسم من أقسام الجسم أبداً بلا نهاية \_ أمْ لا؟ فإن قالوا: لا يقدر على ذلك \_ عَجَّزوا ربهم حقاً وكفروا، وهو قولهم دون تأويل ولا إلزام، ولكنهم يخافون من أهل الإسلام فيملّحون ضلالتهم بإثبات الجزء الذي لا يتجزأ جملةً. \_ وإنْ قالوا إنه تعالى قادر على ذلك صدقوا ورجعوا إلى الحق الذي هو نفس قولنا وخلاف قولهم جملةً. ونحن لا نخالفهم قط في أجزاء طحين الدقيق لا يقدر مخلوق في العالم على تجزئة تلك الأجزاء. وإنما خالفناهم في أن قلنا نحن: إن الله تعالى قادر على ما لا نقدر نحن عليه من ذلك، وقالوا هم: بل هو غير قادر على ذلك، تعالى الله عما يقول الظالمون علواً كبيراً. وقولهم في تناهي القدرة على قسمة قادر على الأجزاء هو القول بأن الله تعالى يبلغ من الخلق إلى مقدار ما، ثم لا يقدر على الزيادة عليه ويبقى حسيراً عاجزاً \_ تعالى الله عن هذا الكفر.

ولعمري إن أبا الهذيل، شيخ المثبتين للجزء الذي لا يتجزأ ليحن إلى هذا المذهب حنيناً شديداً. وقد صرح بأن لما يقدر الله عليه كمالاً وآخراً لو خرج إلى الفعل لم يكن الله تعالى قادراً بعده على تحريك ساكن ولا تسكين متحرك ولا على فعل شيء أصلاً. ثم تدارك كفره فقال: ولا يخرج ذلك الآخر أبداً إلى حد الفعل...

٤ ــ والاعتراض الرابع هو أن قالوا: أيّما أكثر: أجزاء الجبل، أو أجــزاء الخردلــة؟
 وأيما أكثر: أجزاء الخردلة، أو أجزاء الخردلتين؟ قالوا: فإن قاتم بل أجزاء الخردلتين وأجــزاء
 الجبل ــ صدَقتم وأقررتم بتناهي

التجزؤ وهو القول بالجزء الذي لا يتجزأ. وإنْ قلتم: ليست أجزاء الجبل أكثر من أجراء الخردلة، ولا أجزاء الخردلة لا يحدث في الخردلة من أجزاء الخردلة جزء إلا ويحدث في الخردلة جزء إلا ويحدث في الخردلة بالمجرداتين جزآن وفي الجبل أجزاء.

وادعوا علينا أننا نقول إن في كل جسم أجزاءً لا نهاية لعددها ولا آخر لها، وإن مَن فطع بالمشي مكاناً ما أو قطع بالجملتين شيئاً ما فإنما قطع ما لا نهاية لعدده.

وقالوا: إن عمدة حجتكم على الدهرية هو هذا المعنى نفسه في إلزامكم إياهم وجوب القلة والكثرة في عدد الأشخاص وأوقات الزمان وإيجابكم أن كل ما حصره العدد فذو نهاية وإنكاركم على الدهرية وجود أشخاص وأزمان لا نهاية لعددها. قالوا: ثم نقضتم كل ذلك في هذا المكان.

قال أبو محمد (ابن حزم)... إنهم إما لم يفهموا كلامنا في هذه المسألة فقو لونا ما لا نقول بظنونهم الكاذبة، وإما أنهم عرفوا قولنا فحر قوه... فاعلموا أن كل ما نسبوه إلينا من قولنا إن من قطع مكاناً أو شيئاً بالمشي أو بالجملتين فإنما قطع ما لا نهاية له \_ فباطل، ما قلناه قط، بل ما قطع إلا ذا نهاية بمساحته وزمانه.

وأما احتجاجنا على الدهرية بما ذكروا \_ فصحيح، هو حجتنا على الدهرية.

وأما ادعاؤهم أننا نقضنا ذلك في هذا المكان \_ فباطل.

والفرق بين ما قلناه من أن كل جزء فهو يتجزأ أبداً بلا نهاية، وبين ما احتججنا به على الدهرية من إيجاب النهاية بوجود القلة والكثرة في أعداد الأشخاص والأزمان، وإنكارنا عليهم وجود أشخاص وأزمان لا نهاية لها، بل هو حكم واحد وباب واحد وقول واحد ومعنى واحد. وذلك أن الدهرية أثبتت وجود أشخاص قد خرجت إلى الفعل لا نهاية لعددها، ووجود أزمان قد خرجت إلى الفعل لا نهاية لها. وهذا محال

ممتنع. وهكذا قلنا في كل جزء خرج إلى الفعل: فإنها متناهية العدد بلا شك، ولم نقل قـط إن أجزاءه موجودة منقسمة لا نهاية لعددها، بل هذا باطل محال. ثم إن الله تعالى قادر على الزيادة في الأشخاص وفي الأزمان وفي قسمة الجزء أبداً بلا نهاية. لكن كل ما خرج إلى الفعل أو يخرج: من الأشخاص أو الأزمان أو تجزئة الأجزاء \_ فكل ذلك متناه بعدده إذا خرج. وهكذا أبداً.

وأما ما لم يخرج إلى حدّ الفعل بعدُ من شخص أو زمانٍ أو تجزؤ فليس شيئاً و لا هـو عدداً و لا معدوداً، و لا يقع عليه عدد، و لا هو شخص بعد و لا زمان و لا جزء. و كل ذلك عدم. و إنما يكون جزءاً إذا جُزيئ بقطع أو برسم مميّز، لا قبل أن يجزياً.

وبهذا تتبين غثاثة سؤالهم في أيما أكثر: أجزاء الخردلة، أو أجزاء الجبل، أو أجرزاء الخردلتين وبهذا تتبين غثاثة سؤالهم في أيما أكثر: أجزاء والخردلة أو الخردلتان إذا لم تُجرزاً والخردلة إذا لم تجزاً والخردلتان إذا لم تُجرزاً والحدة منهما أجزاء لها أصلاً تعد، بل الخردلة جزء واحد والجبل جزء واحد، والخردلتان كل واحدة منهما جزء. فإذا قسمت الخردلة على سبعة أجزاء وقُسم الجبل جزئين وقسمت الخردلتان جرئين جزئين فالخردلة الواحدة، بيقين، أكثر أجزاء من الجبل والخردلتين الأنها صارت سبعة أجزاء، ولم يصر الجبل والخردلتان إلا ستة أجزاء فقط. فلو قسمت الخردلة سبت أجرزاء لكانب أجزاؤها وأجزاء الجبل والخردلتين سواء. ولو قسمت الخردلة خمسة أجزاء، كانب أجراء الخبل والخردلتين أكثر من أجزاء الخردلة. وهكذا في كل شيء.

فصح أنه لا يقع التجزؤ في شيء إلا إذا قُسم، لا قبل ذلك. فإن كانوا يريدون في أيهما يمكننا التجزئة أكثر: في الجبل والخردلتين، أم في الخردلة الواحدة؟ \_ فهذا ما لا شك فيه: أن التجزيء أمكن لنا في الجبل وفي الخردلتين منه في الخردلة الواحدة، لأن الخردلة الواحدة عن

قريب تصغر أجزاؤها حتى لا نقدر نحن على قسمتها. ويتمادى لنا الأمر في الجبل كثيراً، حتى إنه يفنى عمر أحدنا قبل أن يبلغ تجزئته إلى أجزاء تدق عن قسمتنا. وأما قدرة الله \_ عز وجل \_ على قسمة ما عجزنا نحن عن قسمته من ذلك فباقية غير متناهية. وكل ذلك عليه هين سواء ليس بعضه أسهل عليه من بعض، بل هو قادر على قسمة الخردلة أبداً بلا نهاية وعلى قسمة الفلك كذلك \_ و لا فرق...

ونزيد بياناً فنقول: إن الشيء قبل أن يُجَز أ فليس متجزئاً. فإذا جُز من بنصفين أو جزئين فهو جزآن فقط. فإذا جزئ على ثلاثة أجزاء فقط فهو ثلاثة أجزاء. وهكذا أبداً. وأما من قال أو ظن أن الشيء قبل أن ينقسم وقبل أن يتجزأ إنه منقسم بعد ومتجزئ بعد فوسواس وظن كاذب. لكنه محتمل الانقسام والتجزؤ. وكل ما قُسم وجُزى فكل جزء ظهر منه فهو معدود متناه. وكذلك كل جسم: فطوله وعرضه متناهيان بلا شك، والله تعالى قادر على الزيادة فيهما أبداً بلا نهاية. إلا أن كل ما زاده تعالى في ذلك وأخرجه إلى حد الفعل فهو متناه ومعدود ومحدود. وهكذا أبداً. وكذلك الزيادة في أشخاص العالم وفي العدد: فإن كل ما خرج إلى حد الفعل من الأشخاص ومن الأعداد فنو نهاية، والله تعالى قادر على الزيادة في الأشخاص أبداً الفعل من الأشخاص ومن الأعداد فنو نهاية، والله تعالى ما خرج من الأشخاص والأعداد الله الله الله الله النهاية ولا بد.

ثم نعكس هذا السؤال عليهم فنقول لهم وبالله تعالى التوفيق: أتفضل عندكم قدرة الله تعالى على قسمة الجبل على قدرته على قسمة الخردلة؟ وهل تأتي حالً يكون فيها الله منها قادراً على قسمة أجزاء الجبل غير قادر على قسمة أجزاء الخردلة لم لا؟ فإن قالوا: بل قدرة الله تعالى على قسمة الجبل أتم من قدرته على قسمة الخردلة،

وأقروا بأنه تأتي حالٌ يكون الله تعالى فيها قادراً على قسمة أجزاء الجبل غير قادر على قسمة أجزاء الخردلة \_ كفروا وعجّزوا ربهم وجعلوا قدرته محدثة متفاضلة متناهية. وهذا كفر مجرد. وان أبوا (من) هذا وقالوا إن قدرة الله تعالى على قسمة الجبل والخردلة سواء، وأنه لا سبيل إلى وجود حال يقدر الله تعالى فيها على تجزئة أجزاء الجبل ولا يقدر على تجزئة أجزاء الخردلة \_ صدقوا ورجعوا إلى قولنا الذي هو الحق، وما عداه ضلال وباطل، والحمد لله رب العالمين.

وهل يعلم الله عدد أجزائها، أم لا يعلمه؟ \_ فإن قالوا: هل لأجزاء الخردلة كلٌ، أم ليس لها كلٌ؟
 وهل يعلم الله عدد أجزائها، أم لا يعلمه؟ \_ فإن قلتم: لا كلّ لها، نفيتم النهاية عن المخلوقات الموجودات \_ وهذا كفر. وإن قلتم إن الله تعالى لا يعلم عدد أجزائها \_ كفرتم. وإن قلتم إن لها كلاً وإن الله تعالى يعلم عدد أجزائها \_ أقررتم بالجزء الذي لا يتجزأ.

قال أبو محمد (ابن حزم): وهذا تمويه لائح، ينبغي التنبيه عليه لئلا يجوز على أهل الغفلة، وهو إنهم أقحموا لفظة «كل» حيث لا يوجد كل، وسألوا هل يعلم الله تعالى عدد ما لا عدد له. وهم في ذلك كمن سأل: هل يعلم الله تعالى عدد شعر لحية الأحلس أم لا، وهل يعلم جميع أو لاد العقيم أم لا، وهل يعلم كل حركات أهل الجنة والنار أم لا فهذه السؤالات كسؤالهم، ولا فرق.

وجوابنا في ذلك كله: أن الله عز وجل إنما يعلم الأشياء على ما هي عليه، لا على خلاف ما هي عليه، لأن من علم الشيء على ما هو عليه فقد علمه حقاً. وأما من علم الشيء على خلاف ما هو عليه فلم يعلمه بل جهله، وحاشا لله من هذه الصفة. فما لا كل له ولا عدد له فإنما يعلمه الله عز وجل أن لا عدد له ولا كل، وما علم الله عز وجل

١ الأحلس: الأملس الناعم. والمقصود هنا: من لا لحية له.

قط عدداً و لا كُلاً إلاّ لما له عدد وكل، لا لما لا عدد له و لا كل. وكذلك لم يعلم الله عز وجل قط عدد شعر لحية الأحلس و لا علم قط ولد العقيم، فكيف أن يعرف لهم كلا؟! وكذلك لم يعلم الله عز وجل قط عدد أجزاء الجبل و لا الخردلة قبل أن يُجزاً لأنهما لا جزء لهما قبل التجزئة وإنما علمهما غير متجزئين، وعلمهما محتملين التجزيء. فإذا جُزئا علمهما حينت متجزئين وعلم حينذ عدد أجزائهما. ولم يزل تعالى يعلم أنه يجزئ كل ما لا يتجزأ ولم يزل يعلم عدد الأجزاء. ولم يزل تعالى يعلم أنه يجزئ كل ما لا يتجزأ ولم يزل يعلم عدد الأجزاء التي لا تخرج في المستأنف إلى حد الفعل ولم يزل يعلم عدد ما يخرج من الأشخاص بخلقه في الأبد إلى حد الفعل، أو لم يزل يعلم أنه لا أشخاص زائدة على ذلك و لا أجزاء لما لم ينقسم بعد؛ وكذلك ليس للخردلة و لا للجبل قبل التجزيء أجزاء أصلاً. وإذ ذلك كذلك فلا « كل » ها هنا ولا « بعض ». فهذا بطلان سؤالهم — والحمد لله رب العالمين.

ثم نعكس عليهم هذا السؤال فنقول لهم وبالله تعالى التوفيق: أخبرونا عن الشخص الفرد من خردلة، أو وبرة أو شعرة أو غير ذلك \_ إذا جزأنا كل ذلك بجزئين أو أكثر، متى حدثت الأجزاء: أحين جزئت، أم قبل أن تجزأ؟ فإن قالوا: قبل أن تجزأ \_ ناقضوا أسمج مناقضة، لأنهم أقروا بحدوث أجزاء كانت قبل حدوثها. وهذا سخف. \_ وإن قالوا: إنما حدثت لها الأجزاء حين جُزئت، لا قبل ذلك \_ سألناهم: متى علمها الله تعالى متجزئة: حين حدث فيها التجزيء، أم قبل أن يحدث فيها التجزيء؟ فإن قالوا: بل حين حدث فيها التجزيء صدقوا وأبطلوا قولهم في أجزاء الخردلة، وإن قالوا، بل علم أنها متجزئة وأن لها أجزاء قبل حدوث للتجزيء فيها جهلوا ربهم تعالى إذ أنه يعلم الشيء بخلاف ما هو عليه ويعلم أجزاء لا أجزاء لها، وهذا ضلال ».

و هكذا ينتهي ابن حزم من إيراد حجج المثبتين للجزء الذي لا يتجزأ والرد عليها. ويسوق بعد ذلك « البراهين الضرورية على أن كل جسم في العالم فإنه متجزئ محتمل للتجزئة، وكل جزء من جسم فهو أيضاً جسم محتمل للتجزئة، وكل جزء من جسم فهو أيضاً جسم محتمل للتجزئة، وكل و هكذا أبداً » (« الفصل في الملل والأهواء والنحل »، ج ٥، ص ٩٩). وليس ها هنا محل إيراد حججه هذه.

وابن حزم يأخذ البعض من الردود عن النظّام، كما يظهر من بعض ما نقله ابن الراوندي وأوضحه الخياط في « الانتصار ».

و « الانتصار » يصف مذهب النظّام في استحالة وجود أجزاء لا تتجزأ، فيقول إن ابراهيم النظّام أنكر « أن تكون الأجسام مجموعة من أجزاء لا تتجزأ، وزعم أنه ليس من جزء من الأجسام إلا وقد يقسمه الوهم بنصفين » (ص ٣٣).

ويورد مسألة أجزاء الجبل والخردلة فيقول إن «إبراهيم (النظّام) يزعم أن الجبل إذا نُصنّف بنصفين، ونُصنّف الخردلة بنصفين، فنصفا الجبل أكبر من نصفي الخردلة، وكذلك إنْ قُسما أرباعاً وأخماساً وأسداساً، فأرباع الجبل وأخماسه وأسداسه أكبر من أرباع الخردلة وأخماسها وأسداسها، ثم كذلك أجزاؤهما إذا جُزّئا أبداً على هذه السبيل كان كل جزء من الجبل أكبر من كل جزء من الخردلة، وجميع أجزائهما متناه في مساحته وذرعه. » (ص ٣٦).

# الجسم والحركة

ويعرّف الجسم بأنه « الطويل العريض العميق، وليس لأجزائه عدد يوقف عليه، وأنه لا نصنْفَ إلا وله نصف، ولا جزء إلا وله جزء ' ».

ا الأشعري: « مقالات الإسلاميين »، ج ٢، ص ٦.

« والأجسام كلها متحركة، والحركة حركتان: حركة اعتماد، وحركة نُقلة. فهي كلها متحركة في الحقيقة وساكنة في اللغة. والحركات هي الكون، لا غير ذلك.

وقرأتُ (أي الأشعري) في كتاب يضاف إليه (أي إلى النظّام) أنه قال: لا أدري ما السكون إلاّ أن يكون يعني كان الشيء في المكان وقتين. أي تحرك فيه وقتين. وزعم أن الأجسام في حال خلق الله سبحانه (لها) متحركة حركة اعتماد "».

وعلى العكس من النظّام تماماً كان مُعَمَّر بن عباد يقول إن « الأجسام كلها ساكنة في الحقيقة، ومتحركة على اللغة، والسكون هو الكون، لا غير ذلك. والجسم في حال خَلْقِ الله له ساكنً " ».

ومذهب النظّام في الحركة يشبه مذهب هرقليطس في التغير الدائم وقوله بأن كل شيء في حركة، وما السكون إلاَّ مجرد توازن بين المتحركات، وهو ما يعنيه بقوله: حركة اعتماد.

ويورد الأشعري مذهب النظّام في موضع آخر (ج ٢، ص ٣٦) هكذا: «أفاعيل الإنسان كلها حركات، وهي أعراض. وإنما يقال «سكون » في اللغة إذا اعتمد الجسم في المكان وقتين قيل: «سكن في المكان »، لا أن السكون معنى غير اعتماده. وزعم أن الاعتمادات والأكوان هية الحركات، وإنّ الحركات على ضربين: حركة اعتماد في المكان، وزعم أن الحركات كلها جنس واحد، وأنه محال أن تفعل الذات فعلين مختلفين.

وكان النظّام ــ فيما يحكى عنه ــ يزعم أن الطول هو الطويــل، وأن العَــرْض هــو العريض. وكان يثبت الألوان والطعوم والأرابيح والأصوات

١ الكتاب نفسه، جـ ٢، ص ٢٠ ــ ٢١.

٢ الكتاب نفسه. ج ٢، ص ٢١.

والآلام والحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة أجساماً لطافاً. ويزعم أن حيز اللون هو حيز الطعم والرائحة، وأن الأجسام اللطاف قد تحلُّ في حيز واحد. وكان لا يثبت عرضاً إلاّ الحركة فقط.

ومن رأيه أنه لا عَرَض إلاَّ الحركات'. ومحال أن تُرى الأعراض، ومحال أن يرى الإنسان إلاَّ الألوان، والألوان أجسام، ولا جسم يراه الرائي إلا لون'.

« والأعراض لا تتضاد، والتضاد إنما هو بين الأجسام كالحرارة، والبرودة، والسواد والبياض، والحلاوة والحموضة، وهذه كلها أجسام متفاسدة يفسد بعضها بعضاً، وكذلك كل جسمين متفاسدين فهما متضادان ».

### الكمون والمداخلة

« قال إبراهيم النظّام: إن كل شيء قد يداخل ضده وخلافه: فالضد هو المانع المفاسد لغيره، مثل الحلاوة والمرارة، والحر والبرد، والخلاف مثل الحلاوة والبرودة، والحموضة والبرد: وزعم أن الخفيف قد يُداخل الثقيل، وربُ خفيف أقل كيلاً من ثقيل وأكثر قوة منه، فإذا داخله شَغَله \_ يعني أن القليل الكيل الكثير القوة يشغل الكثير الكيل القليل القوة.

وزعم أن اللون يُداخل الطعم والرائحة، وانها أجسام.

١ الكتاب نفسه، ج ٢، ص ٤٤.

۲ الکتاب نفسه، ج ۲، ص ٤٧.

٣ الكتاب نفسه، ج ٢، ص ٥٨.

ومعنى المداخلة أنْ يكون حيز أحد الجسمين حيز الآخر، وأنْ يكون أحد الشيئين في الآخر...

وقد أنكر الناس جميعاً أن يكون جسمان في موضع واحد في حين واحد. وأنكر ذلك جميع المختلفين من أهل الصلاة (= المسلمين) ومن قال بقوله.

وقال أهل التثنية: إن امتزاج النور بالظلمة على المداخلة التي أثبتها إبراهيم (النظّام).

وقال ضرار (بن عمرو): إن الجسم من أشياء مجتمعة على المجاورة، فتجاوزت ألطف المجاورة. وأنكر المداخلة وأن يكون شيئان في مكان واحد، عرضان أو جسمان.

وقال أكثر أهل النظر: إنه قد يكون عرضان في مكان واحد، ولا يجوز كون جسمين في مكان واحد، منهم أبو الهذيل وغيره.

وحكى زرقان أن ضرار بن عمرو قال: الأشياء منها كوامن ومنها غير كوامن، فأما اللواتي هن كوامن فمثل الزيت في الزيتون والدُّهن في السمسم والعصير في العنب. وكل هذا على غير المداخلة التي أثبتها ابراهيم (النظّام). وأما اللواتي ليست بكوامن فالنار في الحجر وما أشبه ذلك. (ومحال) أن تكون النار في الحجر إلا وهي محرقة له. فلما رأيناها غير محرقة له علمنا أنه لا نار فيه.

وقد قال كثير من أهل النظر: إن النار في الحجر كامنة، حتى زعم أنها في الحطب كامنةً: الاسكافيُّ وغيره.

وحكى زرقان أن أبا بكر الأصمّ قال: ليس في العالم شيء كامن في شيء مما قالوا.

وقال أبو الهذيل وإبراهيم (النظّام) ومُعَمّر (بن عباد) وهشام بن الحكم وبشر بن المعتمر: الزيت كامن في الزيتون، والدّهن في السمسم، والنار في الحجر.

وقال كثير من الملحدين: إن الألوان والطعوم والأرابيح كامنة في الأرض والماء والهواء، ثم يظهرن في البُسرة وغيرها من الثمار بالانتقال واتصال الأشكال بعضها ببعض. وشبهوا ذلك بحبة زعفران قذفت في نعّار (ة) ماء ثم غُذي بأشكالها فتظهر "».

هذا عرض وافٍ لنظرية الكمون كما عُرفت في الإسلام حتى الثلث الأول من القرن الرابع الهجري.

وإذا رجعنا إلى سائر مصادرنا فيما يتعلق بنظرية النظّام في الكمون والمداخلة وجدنا أولاً ما يقوله ابن الراوندي، قال: «وكان (النظّام) يزعم أن الله خلق الناس والبهائم والحيوان والجماد والنبات في وقت واحد، وأنه لم يتقدم خلق آدم خلق ولده ولا خلق الأمهات خلق أولادهن، غير أن الله أكمن بعض الأشياء في بعض. فالتقدم والتأخر إنما يقع في ظهورها من أماكنها دون خلقها واختراعها. ومحال عنده في قدرة الله أن يزيد في الخلق شيئاً أو ينقص منه شيئاً ».

ويرد الخياط على دعوى ابن الراوندي فيقول: « وهذا كذب على إبراهيم. والمعروف من قول إبراهيم أن الله ـ جل ذكره ـ كان يقدر أن يخلق أمثال الدنيا وأمثال أمثاله الا إلى غاية و لا نهاية. وكان مع قوله: إن الله خلق الدنيا جملة ً ـ يزعم أن آيات الأنبياء عليهم السلام لم يخلقها الله إلا في وقت ما أظهرها على أيدي رسله. هذا قوله المعروف المشهور عند أهل الكلام. ثم قال (ابن الراوندي): وكان (أي النظام) يزعم أن الله يخلق الدنيا وما فيها في كل حال من غير أن يفنيها ويعيدها. » ويرد الخياط فيقول: « وهذا أيضاً لم يحكه عنه غير عمرو ابن بحر الجاحظ، وقد أنكره أصحابه عليه ».

١ « مقالات الإسلاميين » للأشعري، ج ٢، ص ٢٣ \_ ٢٤. القاهرة سنة ١٩٥٤.

والكلام في الكمون يتعلق بالأمرين: كمون الأعراض، وكمون الموجودات.

ويظهر مما قاله الأشعري وابن الراوندي أن النظّام كان يقول بكلا النوعين: كمون الأعراض، وكمون الموجودات.

وكمون الأعراض معناه « أن الأعراض قديمة في الأجسام غير أنها تكمن في الأجسام وتظهر: فإذا ظهرت الحركة في الجسم كمن السكون فيه، وإذا ظهر السكون فيه كمنت الحركة فيه \_ وكذلك كل عرض ظهر كمن ضدُّه في محله '. »

أما كمون الموجودات \_ وهو الأهمُّ ها هنا \_ فيشبه قول الرواقية « بالعلل البذرية »  $\lambda$  λογοὶ σπερματιχοι

#### \* \* \*

وقد أنكر ضرار بن عمرو مذهب النظام في الكمون « لأنه كان يزعم أن التوحيد لا يصح إلا مع إنكار الكمون، وأن القول بالكمون لا يصح إلا بأن يكون في الإنسان دم وإنما هو شيء تخلق عند الرؤية (!). قال (النظام): وهو قد كان يعلم يقيناً أن جوف الإنسان لا يخلو من دم قال (النظام): ومن زعم أن شيئاً من الحيوان يعيش بغير الدم، أو شيء يشبه الدم، فواجب عليه أن يقول بإنكار الطبائع، ويدفع الحقائق بقول جهم في تسخين النار وتبريد التلج، وفي الإدراك والحس والغذاء والسم وذلك باب آخر في الجهالات ومن زعم أن التوحيد لا يصلح إلا بأن يكون في الإنسان دم، وإلا بأن تكون النار لا توجب الإحراق، والبصر الصحيح لا يوجب الإدراك في غاية التكذيب والمعاندة.

١ عبد القاهر البغدادي: « أصول الدين »، ص ٥٥. استانبول سنة ١٩٢٨.

وقال أبو اسحق (النظّام): وجدنا الحطب عند انحلال أجزائه وتفرُق أركانه التي بُني عليها ومجموعاته التي ركب منها وهي أربع: نار، ودخان، وماء، ورماد، ووجدنا للنار حراً وضياء، ووجدنا للماء صوتاً، ووجدنا للدخان طعماً ولوناً ورائحة، ووجدنا للرماد طعماً ولوناً ويساً، ووجدنا للماء السائل من كل واحد من أصحابه (!)، ثم وجدناه ذا أجناس ركبت من المفردات، ووجدنا الحطب رُكِّب على ما وصفنا في عمنا أنه رُكِّب من المزدوجات، ولم يركب من المفردات.

قال أبو اسحق (النظّام): فإذا كان المتكلم لا يعرف القياس ويعطيه حقه فرأى أن العود حين احتك بالعود (أحدث النار) فإنه يلزمه في الدخان مثل ذلك، ويلزمه في الماء السائل مثل ذلك. وإنْ قاس قال في الرماد مثل قوله في الدخان والماء. والا فهو إمّا جاهل، وإمّا متحكم.

وإن زعم أنه إنما أنكر أن تكون النار كانت في العود، لأنه وجد النار أعظم من العود، ولا يجوز أن يكون الكبير في الصغير، وكذلك الدخان لله في الدخان لم يكن في الحطب، وفي الزيت وفي النفط. فإن زعم أنهما سواء، وأنه إنما قال بذلك لأن بدن ذلك الحطب لم يكن يسَعُ الذي عاين من بدن النار والدخان، فليس ينبغي لمن أنكر كمونها من هذه الجهة أن يزعم أن شرر القداحة والحجر لم يكونا كامنين في الحجر والقداحة.

وليس ينبغي أنْ ينكر كمونُ الدم في الإنسان، وكمون الدهن في السمسم، وكمون الزيت في النيون. ولا ينبغي أن ينكر من ذلك إلا ما لا يكون الجسم يسَعه في العين. فكيف، وهُمْ قد أجروا هذا الإنكار في كل ما غاب عن حواسهم من الأجسام المستترة بالأجسام حتى يعود بذلك إلى ابطال الأعراض، كنحو حموضة الخل، وحلاوة العسل، وعذوبة الماء، ومرارة الصبر.

قال (النظام): فإن قاسوا قولهم وزعموا أن الرماد حادث، كما قالوا في النار والدخان، فقد وجب عليهم أن يقولوا في جميع الأجسام مثل ذلك كالدقيق المخالف للبُر في لونه وفي صلابته وفي مساحته وفي أمور غير ذلك منه: فقد ينبغي أن يزعم أن الدقيق حادث، وأن البُرّ قد بطل. وإذا زعم ذلك زعم أن الزبُّد الحادث بعد المخض لم يكن في اللبن، وأن جُبن اللبن حادث، وقاس ماء الجُبْن على الجبن، وليس اللبن إلا الجبن والماء. وإذا زعم أنهما حادثان، وأن اللبن قد بطل، لزمه أن يكون الفخار (كذلك)، الذي لم نجده حتى عجّنا التراب اليابس المتهافت على حدته بالماء الرطب السيال على حدته، ثم شويناه بالنار الحارة الصعّادة على حدتها. ووجدنا الفخار \_ في العين واللمس والذوق والشمّ وعند النقر والصكّ \_ على خلاف ما وجدنا عليه النار وحدها والماء وحده والتراب وحده، فإن ذلك الفخار هو تلك الأشياء، والحطب هو تلك الأشياء، إلاّ أن أحدها من تركيب العباد، والآخر من تركيب الله. والعبـــدُ لا يقلب المركبات عن جواهرها بتركيبه ما ركب منها. والحجر متى صكّ بيضة كسرها، وكيف دار الأمر، وسواء كانت الريح تقلبه أو إنسان. فإن زعموا أن الفخار ليس ذلك التراب وذلك الماء وتلك النار، وقالوا مثل ذلك في جميع الأخبصة والأنبذة، كان آخر قياسهم أن يجيبوا بجواب أبي الجهجاه، فإنه زعم أن القائم غير القاعد، والعجين غير الدقيق، وزعم \_ ولو أنـــه لم يقلْ ذلك \_ أن الحبّة متى فُلقَت فقد بَطَل الصحيح، وحدث جسمان في هيئة نصفى الحبة. وكذلك إذا فلقت بأربع فلق، إلى أن تصير سويقاً، ثم تصير دقيقاً، ثم تصير عجيناً،

١ جمع خبيص = خليط.

ثم تصير خبزاً، ثم تعود رجيعاً وزبلاً، ثم تعود ريحاناً وبقلاً، ثم يعود الرجيع أيضاً لبناً وزبداً، لأن الجلاَّلة أ من البهائم تأكله، فيعود لحماً ودماً.

وقال (أي النظام) فليس القولُ إلاَّ ما قال أصحاب الكمون.

قال أبو اسحق (النظام): فإن اعترض علينا معترض من أصحاب الأعراض فزعم أن النار لم تكن كامنة، وكيف تكمن فيه وهي أعظم منه؟ ولكن العود إذا احتك بالعود حمي العودان، وحمي من الهواء المحيط بهما الجزء الذي بينهما، ثم الذي يلي ذلك منهما. فإذا احتدم رقّ، ثم جفّ والتهب. فإنما النار هواء استحال. والهواء في أصل جوهره حار وقيق، وهو جسم رقيق، وهو جسم حوار، جيّد القبول، سريع الانقلاب. والنار التي تراها أكثر من الحطب، إنما هي ذلك الهواء المستحيل، وانطفاؤها بطلان تلك الأعراض من النارية فيه. فالهواء سريع الاستحالة إلى النار، سريع الرجوع إلى طبعه الأول. وليس أنها إذا عُدمَت فقد انقطعت إلى شكل لها عُلوي واتصلت، وصارت إلى تلادها، ولا أن أجزاءها أيضاً تنوقت في الهواء، ولا أنها كانت كامنة في الحطب، متداخلة منقبضة فيه فلما ظهرت انبسطت وانتشرت. وإنما اللهب هواء استحال ناراً، لأن الهواء قريب القرابة من النار، والماء هو مخاز بينهما، لأن النار يابسة حارة، والماء رطب بارد، والهواء حار رطب. فهو يشبه الماء من جهة الرطوبة والصفاء، ويشبه النار بالحرارة والخفة، فهو يخالفهما ويوافقهما. فلذلك جاز أن ينقلب إليهما انقلاباً سريعاً، كما ينعصر الهواء إذا استحال رطباً وحدث له كثافة إلى أن ينقلب المياء هرو أجزاؤه مطراً. فالماء ضد النار، والهواء خلاف لهما، وليس بضد.

١ الجلالة: التي تأكل الجلة والبعر.

٢ تلاد = أصاً.

ولا يجوز أن ينقلب الجوهر إلى ضده حتى ينقلب بدياً الى خلافه. فقد يستقيم أن ينقلب الماء هواء، ثم ينقلب المهواء ناراً، وينقلب الهواء ماء، ثم ينقلب الماء أرضاً. فلا بد في الانقلاب من الترتيب والتدريج. وكل جوهر فله مقدمات: لأن الماء قد يحيل الطين صخراً، وكذلك في العكس، قد يستحيل الصخر هواءً والهواء صخراً، على هذا التنزيل والترتيب.

وقال أبو اسحق (النظام) لمن قال بذلك من حُذّاق أصحاب الأعراض: قد زعمــتم أن النار التي عايناها لم تخرج من الحطب، ولكن الهواء المحيط بها احتدم واستحال ناراً. فلعـل الحطب الذي يسيل منه الماء الكثير أن يكون ذلك الماء لم يكن في الحطب، ولكن ذلك المكان من الهواء استحال ماءً. وليس ذلك المكان من الهواء أحق بأن يستحيل ماءً من أن يكون سبيل الدخان في الاستحالة سبيل النار والماء. فإن قاس القومُ ذلك فزعموا أن النار التــي عايناهـا وذلك الماء والدخان في كثافة الدخان وسواده، والذي يتراكم منه في أسافل القـدور وسـقف المطابخ إنما ذلك هواء استحال، فلعل الرماد أيضاً هواء استحال رماداً.

فإنْ قلتم: الدخان في أول ثقله المتراكم على أسافل القدور، وفي بطون سُـقُف مواقـد الحمامات، الذي (إذا) دُبر ببعض التدبير جاء منه الأنقاس العجيبة أحق بأن استحال أرضياً. فإن قاس (صاحب) العرض، وزعم أن الحطب انحل بأسره فاستحال بعضه رماداً كما قد كان بعضه رماداً مرة، واستحال بعضه ماءً كما كان بعضه ماءً مرة، وبعضه استحال أرضاً كما كان بعضه أرضاً مرة ولم يقل إن الهواء المحيط به استحال رماداً، ولكن بعض أخلاط الحطب استحال رماداً ودخاناً،

<sup>--</sup>١ أي بدءاً وأو لأ.

٢ جمع نقس (بكسر النون واسكان القاف): حبر، مداد.

وبعض الهواء المتصل به استحال ماءً وبعضه استحال ناراً، على قدر العوامل وعلى المقابِلات له. وإذا قال صاحبُ العرض ذلك كان قد أجاب في هذه الساعة على حدّ ما نزلته لك...

وبعض من ينكر كمون النار في الحطب قالوا: إن هذا الحر الذي رأيناه قد ظهر من الحطب، لو كان في الحطب لكان واجباً أن يجده من مسّه كالجمر المتوقد، إذا لم يكن دونه مانع منه. ولو كان هناك مانع لم يكن ذلك المانع إلا البرد، لأن اللون والطعم والرائحة لا تفاسد الحر ولا يمانعه (إلا) الذي يضاده، دون الذي يخالفه ولا يضاده. فإن زعم زاعم أنه قد كان هناك من أجزاء البرد ما يعادل ذلك الحر ويطاوله ويكافئه ويوازيه فلذلك صرنا إذا مسسنا الحطب لم نجده مؤذيا، وإنما يظهر الحرق ويُحرق لزوال البرد إذا قام في مكانه وظهر الحر وحده فظهر عمله. ولو كان البرد المعادل لذلك الحر مقيماً في العود على أصل كمونه فيه لكان ينبغي لمن مس الرماد بيده أن يجده أبرد من الثلج. فإذا كان مسه كمس غيره فقد علمنا أنه ليس هناك من البرد ما يعادل هذا الحر الذي يُحرق كل شيء لقيه. فإن زعم أنهما خرجا جميعاً من العود فلا يخلو البرد أن يكون أخذ في جهته، فلم وجدنا الحر وحده وليس هو بأحق أن نجده من ضدة؟! وإن كان البرد أخذ شمالاً، وأخذ الحر جنوباً فقد كان ينبغي أن يجمد ويهلك ما لاقاه، كما أهلك الحر وأحرق وأذاب كلا ما لاقاه.

قالوا: فلما وجدنا جميع أقسام هذا الباب، علمنا أن النار لم تكن كامنة في الحطب.

قال أبو اسحق (= النظام): والجواب عن ذلك أنا نزعم أن الغالب على العالَم السفليّ الماءُ والأرض، وهما جميعاً باردان، وفي أعماقهما وأضعافهما من الحرّ ما يكون مغموراً ولا يكون غامراً، ويكون مقموعاً

ولا يكون قامعاً، لأنه هناك قليل، والقليل ذليل، والذليل غريب، والغريب محقور، فلما كان العالم السفليّ كذلك، اجتذب ما فيه من قوة البرد، ذلك البرد الذي كان في العود عند زوال مانعه، لأن العود مقيم في هذا العالم. ثم لم ينقطع ذلك البرد السرد الأرض، الذي هو كالقرص له بالطفرة والتخطيف، لا بالمرور على الأماكن والمحاذاة لها. وقام برد الماء منه مقام قرص الشمس من الضياء الذي يدخل البيت للخرق الذي يكون فيه. فإذا سُدّ فمع السدّ ينقطع إلى قرصه وأصل جوهره.

فإذا أجاب بذلك أبو إسحق (= النظام) لم يجد خصمه بُداً من أن يبتدئ مسألةً في إفساد القول بالطفرة و التخطيف.

ولو لا ما اعترض به أبو اسحق من الجواب بالطفرة في هذا الموضع لكان هذا مما يقع في باب الاستدلال على حدوث العالم.

وكان أبو اسحق (= النظام) يزعم أن احتراق الثوب والحطب والقطن إنما هو خروج نيرانه منه، وهذا هو تأويل الاحتراق، وليس أن ناراً جاءت من مكان فعملت في الحطب، ولكن النار الكامنة في الحطب لم تكن تقوى على نفي ضدّها عنها. فلما اتصلت بنار أخرى واستمدت منها قويتا جميعاً على نفي ذلك المانع، فلما زال المانع ظهرت، فعند ظهورها تجزأ الحطب وتجفف وتهافت، لمكان عملها فيه. فإحراقك للشيء إنما هو إخراجك نيرانه منه.

التخطيف: المرور السريع. وتخطفه: مر به سريعا، والمقصود هذا: المرور على الشيء خطفا، أي دون أن يماس أجزاءه كلها المتوسطة. وهو معنى الطفرة، وقد وهم ناشر « الحيوان » فلم يدرك معناها، واستبدل بها: التخليف \_ و لا معنى له، بل الصواب ما ورد في نسخة دار الكتب رقم ٩ ش ونسخة التيمورية رقم ٥ طبيعيات بدار الكتب المصرية. راجع « اللسان » مادة: خطف.

وكان (أي النظام) يزعم أن حرّ الشمس إنما يُحرق في هذا العالم بإخراج نيرانها منه. وهي لا تحرق ما عقد العرض وكثّف تلك النداوة، لأن التي عقدت تلك الأجزاء من الحرّ أجناس لا تحترق، كاللون والطعم والرائحة والصوت. والاحتراق أنما هو ظهور النار عند زوال مانعها فقط.

وكان يزعم أن سمّ الأفعى \_ مقيماً في بدن الأفعى \_ ليس يقتل، وأنه متى مازَجَ بدناً لا سُمَّ فيه لم يقتل ولم يُتلف. وإنما يتلف الأبدان التي فيها سموم ممنوعة مما يضادها. فإذا دخل عليها سم الأفعى عاون السم الكامنُ ذلك السمَّ الممنوع على مانعه. فإذا زال المانع تلف البدن. فكأن المنهوش عند أبي إسحق (= النظام) إنما كان أكثرُ ما أتلفه السم الذي معه.

وكذلك كان يقول في حرّ الحمّام والحرّ الكامن في الإنسان: أن الغَشي الذي يعتريه في الحمام ليس من الحرّ القريب، ولكن الحرّ القريب حرّك الحرّ الكامن في الإنسان، وأمدّه ببعض أجزائه. فلما قوي عند ذلك على مانعه فأزاله (صار) ذلك العملُ الذي كان يوقعه بالمانع واقعاً به. وإنما ذلك كماء حارً يحرق اليد، صئب عليه ماء بارد، فلما دخل عليه الماء البارد صار شُغله بالداخل، وصار من وضع يده فيه وضع يده في شيء قد شُغل بغيره. فلما دفع الله عز وجل عند ذلك الجسم الذي هو مشغول به صار ذلك الشغل مصروفاً إلى من وضع يده فيه: إذ كان لا ينفك من عمله.

وكان مع ذلك يزعم أنك لو أطفأت نار الأتون لم تجد شيئاً من الضوء ووجدت الكثير من الحرّ، لأن الضياء لما لم يكن له في الأرض أصل ينسب إليه، وكان له في العلوق أصلٌ، كان أولى به. وفي الحقيقة أنهما جميعاً قد اتصلا بجوهرهما من العالم العلويّ. وهذا الحرّ الذي تجده

في الأرض إنما هو الحرُّ الكامن الذي زال مانعه. هكذا كان ينبغي أن يقول، وهو قياسه.

وكان يزعم أنك إن أبصرت مصباحاً قائماً إلى الصبح أن الذي رأيته في أول وهلة قد بطل من هذا العالم، وظفر من الدهن بشيء من وزنه وقدره بلا فضل، ثم كذلك الثالث والرابع والتاسع. فأنت إن ظننت أن هذا المصباح ذلك، فليس به؛ ولكن ذلك المكان (لما كان) لا يخلو من أقسام متقاربة متشابهة، (و) لم يكن في الأول شية ولا علامة وقع عندك أن المصباح الذي رأيته مع طوع الفجر هو الذي رأيته مع غروب الشفق.

وكان يزعم أن نار المصباح لم تأكل شيئاً من الدهن ولم تشربه، وأن النار لا تأكل ولا تشرب، ولكن الدهن ينقص على قدر ما يخرج منه من الدخان والنار الكامنين، اللذين كانا فيه وإذا خرج كل شيء فهو بطلانه "».

وكان النظام يتعجب من قول بعض المتكلمين إن النار يابسة. «قال: إن الماء رطب، فيصح، لأنّا نراه سيّالاً. وإذا قال: الأرض يابسة، فإنما يريد التراب المتهافت فقط، فإن لم يرد الآرب الأرض الملازم بعضه لبعض، لما فيها من اللدونة فقط، فقد أخطأ، لأن أجزاء الأرض مخالطة لأجزاء الماء، فامتنعت من التهافت على أقدار ذلك. ومتى حفرنا ودخلنا في عُمق الأرض، وجدنا الأرض طيناً، بل لا نزال نجد الطين أرطب حتى نصير إلى الماء. والأرض اليوم كلها أرض وماء، والماء ماء وأرض، وإنما يلزمها من الاسم على قدر الكثرة والقلة.

وأما النار فليست بيابسة البدن. ولو كانت يابسة البدن لتهافت تهافت

۱ الجاحظ: « الحيوان »، ج ٥، ص ١٠ \_ ٢٣.

التراب ولتبرّأ بعضها من بعض، كما أن الماء لما كان رطباً كان سيالاً. ولكن القوم لما وجدوا النار تستخرج كل شيء في العود من النار. فظهرت الرطوبات لذلك السبب، ووجدوا العود تتميز أخلاطه عند خروج نيرانه التي كانت إحدى مراتعها من التمييز. فوجدوا العود قد صار رماداً يابساً متهافتاً للظوا أن يُبسه إنما هو مما أعطته النار وولّدت فيه. والنار لم تعطه شيئاً، ولكن نار العود لما فارقت رطوبات العود ظهرت تلك الرطوبات الكامنة والمانعة، فبقي من العود الجزء الذي هو الرماد، وهو جزء الأرض وجوهرها، لأن العود: فيه جزء أرضيّ، وجزء مائيّ، وجزء ناريّ، وجزء هوائيّ. فلما خرجت النار واعتزلت الرطوبة بقي الجزء الأرضي .

فقولهم: « النار يابسة » \_ غلط. وإنما ذهبوا إلى ما تراه العيون، ولم يغوصوا على مغبيّات العلل.

وكان (أي النظام) يقول: ليس القوم في طريق خُلّص المتكلمين، ولا في طريق الجهابذة المتقدمين.

وكان (أي النظام) يقول: إن الأمة التي لم تنضجها الأرحام، ويخالفون في ألوان أبدانهم وأحداق عيونهم وألوان شعورهم سبيل الاعتدال لا تكون عقولهم وقرائحهم إلا على حسب ذلك. وعلى حسب ذلك تكون أخلاقهم وآدابهم وشمائلهم وتصرف همهم في لومهم وكرمهم، لاختلاف السبّك وطبقات الطبخ، وتفاوت ما بين الفطير والخمير، والمقصر والمجاوز وموضع العقل عضو من الأعضاء، وجزء من تلك الأجزاء كالتفاوت الذي بين الصقالبة والزنج. وكذلك القول في الصور ومواضع الأعضاء للأترى أن أهل الصين والتبت حُذّاق الصناعات، لها فيها الرفق والحذق ولُطفُ المداخل والاتساع في ذلك والغوص على غامضه وبعيده. وليس عندهم إلا ذلك: فقد يُقتَح لقوم

في باب الصناعات، و لا يفتح (لهم فيما) سوى ذلك.

... وكان يخطئهم في قولهم: إن الحرارة تورث اليبس، لأن الحرارة إنما ينبغي أن تورث السخونة، وتولد ما يشاكلها، ولا تولد ضرباً آخر مما ليس منها في شيء. ولو جاز أن تولد من الأجناس التي تخالفها شكلاً واحداً، لم يكن ذلك الخلاف بأحق من خلاف آخر؛ إلا أن يذهبوا إلى سبيل المجاز، فقد يقول الرجلُ: إنما رأيتك لأني التفتُ. وهو إنما رآه لطبع في البصر الدرّاك، عند ذلك الالتفات.

ولذلك يقول (أي النظّام): قد نجد النار تداخل ماء القُمقم بالايقاد من تحته. فإذا صارت النار في الماء لابسته، واتصلت بما فيه من الحرارات، والنار صعّادة \_ فيحدث عند ذلك للماء غليان \_ لحركة النار التي قد صارت في أضعافه. وحركتها تصعّعد. فإذا ترفّعت أجزاء النار رفعت معها لطائف من تلك الرطوبة التي قد لابستها. فإذا دام ذلك الإيقاد من النار وطلبها الداخلة على الماء، صعدت أجزاء الرطوبات الملابسة لأجزاء النار. ولقوة حركة النار وطلبها التلاد العلوي، كان ذلك. فمتى وجد من لا علم له في أسفل القمقم كالجبس، أو وجد الباقي من الماء مالحاً عند تصعد لطائفه، على مثال ما يعتري ماء البحر \_ ظن أن النار (هي) التي أعطته اليبس. وإن زعموا أن النار هي المتيبسة \_ على معنى ما قد فسرنا \_ فقد أصابوا.

وكذلك الحرارة: إذا مكنت في الأجساد بعثت الرطوبات ولابستها؛ فمتى قويت على الخروج أخرجتها منها. فعند خروج الرطوبات توجد الأبدانُ يابسة ليس أن الحرّ يجوز أن يكون له عمل إلا التسخين والصعود والتقلب إلى الصعود من الصعود، كما أن الاعتزال من شكل الزوال.

وكذلك الماء الذي يفيض إلى البحر من جميع ظهور الأرضين وبطونها،

إذا صار إلى تلك الحفرة العظيمة، فالماء غسّال مصّاص، والأرض تقذف إليه ما فيها من الملوحة والذي يخرج إليه من الأرض (و) من أجزاء النيران المخالطة يرفعان لطائف الماء بارتفاعهما وتبخيرهما. فإذا رفعا اللطائف فصار منهما مطر وما يشبه المطر، وكان ذلك دأبهما عاد ذلك الماء ملحاً، لأن الأرض إذا كانت تعطيه الملوحة، والنيران تُخرج منه العذوبة واللطافة كان واجباً أن يعود إلى الملوحة. ولذلك يكون ماء البحر أبداً على كيل واحد ووزن واحد؛ لأن الحرور تطلب القرار وتجري في أعماق الأرض وترفع اللطائف فيصير مطراً وبرداً وثلجاً وطلاً. ثم تعود تلك الأمواه سيولاً تطلب الحرور وتطلب القرار وتجري في أعماق الأرض حتى تصير إلى ذلك الهواء. فليس يضيع من ذلك الماء شيء ولا يبطل منه شيء، والأعيان قائمة، فكأنه منجنون في غرف من بحر، وصب في جدول يفيض على ذلك النهر.

فهو على الحرارات إذا كانت في أجواف الحطب، أو في أجواف الأرضين، أو في أجواف الأرضين، أو في أجواف الحيوان.

و الحرّ إذا صار في البدن فإنما هو شيء مُكْرَه، والمكْرَه لا يــألو يــتخلص. وهــو لا يتخلص إلا وقد حمل معه كل ما قوي عليه، مما لم يشتد. فمتى خرج خرج معه ذلك الشيء.

قال (أي النظّام): فمن ها هنا غلط القوم ". »

ويُخَطِّئ النظَّام زَعْمَ من زعم أن النار تصعد في أول العود، وتتحدر

١ جمع حرّ.

المنجنون: دو لاب على شكل ناعورة يُسقى به الماء، والكلمة فارسية: في عجلة لرفع الماء من الأنهار أو
 الأبار، وتُستخدم في ري الحدائق والحقول (« معجم فارسي \_ انجليزي » لاستينجاس).

٣ الجاحظ: « الحيوان »، ج ٥، ص ٣٤ \_ ٤٠.

وتغوض فيه وتظهر عليه وتأخذ منه عرضاً. وقال: العودُ: النارُ في جميعه كامنة وفيه سائحة، وهي أحد أخلاطه. والجزء الذي يُرى منها في الطرف الأول غيرُ الجزء الذي في الوسط، والجزء الذي في الوسط غير الجزء الذي في الطرف الآخر. فإذا احتك الطرف فحمي زال مانعه، وظهرت النار التي فيه. وإذا ظهرت حمي اشدة حرها الموضعُ الذي يليها، وتتحتى أيضاً مانعُه. وكذلك الذي في الطرف الآخر. ولكن الإنسان إذا رأى النار قد اتصلت في العود كله، وظهرت أولاً فأولاً ظن أن الجزء الذي كان في المكان الأول قد سرى إلى المكان الثاني، ثم على المكان الثالث، فيخبر عن ظاهر ما يرى، ولا يعرف حقيقة ما بطن من شأنها.

وقال أبو اسحق (= النظّام): ولو كانت العيدان كلها لا نار فيها، لم يكن سرعة ظهورها من العراجين ومن المرخ والعَفار أحق منها بعود العنّاب والبرديّ وما أشبه ذلك. لكنها لما كانت في بعض العيدان أكثر وكان مانعها أضعف، كان ظهورها أسرع: وأجزاؤها إذا ظهرت أعظم. وكذلك ما كمن منها في الحجارة. ولو كانت أجناس الحجارة مستوية في الاستسرار فيها لما كان حجر المرو أحق بالقدح إذا صلّك بالقداحة، من غيره من الأحجار ولو طال مُكثُه في النار ونفخ عليه بالكير.

ولِمَ صار لبعض العيدان جَمرٌ باق، ولبعضها جمر سريع الانحلال، وبعضها لا يصير جمراً؟ ولِمَ صار البرديّ مع هشاشته ويبسه ورخاوته لا تعمل فيه النيران؟ ولذلك إذا وقع الحريق في السوق سلم كل مكان

١ المرخ والعفار: شجران منهما يتخذ زناد القدح.

٢ العنّاب: في تفسير أبي حيان (ج ٧، ص ٣٤٨، س ٣٣): « عن ابن عباس: ليس شجر الا وفيه نار. إلا العناب ».

٣ الاستسرار: الكمون.

يكون بين أضعاف البردي، ولذلك ترى النار سريعة الانطفاء في أصناف البردي ومواضع جميع اللَّبف.

وقال أبو اسحق: فلمَ اختلفت في ذلك \_ إلا على قدر ما يكون فيها من النار، وعلي قدر قوة الموانع وضعفها؟!

ولمَ صارت تُقْدَح على الاحتكاك حتى تلهب، كالسّاج في السفن إذا اختلط بعضــــه ببعض عند تحريك الأمواج لها؟ ولذلك أعدوا لها الرجال لتصنب من الماء صبّاً دائماً؟ وتدوم الريحُ، فتحتكُ عيدان الأغصان في الغياض، فتلتهب ناراً، فتحدثُ نيرانٌ.

ولِمَ صار العود يحمى إذا احتك بغيره؟ ولم صار الطَّلَق لا يحمى؟

فإن قلت: الطبيعة هناك \_ فهل دللتمونا إلا على اسم علقتموه على غير معنى وجدتموه؟ أولسنا قد وجدنا عيون ماء حارق وعيون ماء بارد بعضها يبرص وينفط الجلد، وبعضها يجمد الدم ويورث الكزاز ٢٠ أولسنا قد وجدنا عيون ريح وعيون نار؟ فلمَ زعمـــتم أن الريح والماء كانا مختلفتين في بطون الأرض، ولم تجوّزوا لنا مثل ذلك في النار؟ وهل بين اختناق الريح والماء فرق؟ وهل الريح إلا هواءٌ تحرك؟ وهل بين المختنق والكامن فوق؟

وزعم أبو اسحق (= النظّام): أنه رمى بردائه في بئر النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ التي من طريق مكة، فردته الريح عليه. وحدثني رجل من بني هاشم قال: كنت برامـة، مـن طريق مكة، فرميت في بئرها ببعرة فرجعت إليَّ، ثم أعدتُها فرجعت، فرميت بحصاة فسمعت لها حريقاً وحفيفاً شديداً وشبيها بالجو لان، إلى أن بلغت قرار الماء.

الطلق: حجر يتشظى صفائح بيضا رقاقا لها بريق.
 الكزاز: داء يأخذ من شدة البرد.

وزعم أبو اسحق أنه رأى عين نار في بعض الجبال يكون دخانُها نهاراً وليلاً؛ أوليس الأصل الذي بُني عليه أمرهم: ان جميع الأبدان من الأخلاط الأربعة: من النار، والماء، والأرض، والهواء؟ فإذا رأينا موضعاً من الأرض يخرج منه نار لم نقل مثل ذلك فيه؟

ولِمَ نقول في حجر النار إنه متى وُجد أخف من مقدار جسمه من الذهب والرصاص والزئبق إنما هو لما خالطه من أجزاء الهواء الرافعة له؟ وإذا وجدناه أعلك علوكة وأمتن متانةً وأبعد من التهافت جعلنا ذلك لما خالطه من أجزاء الماء؛ وإذا وجدناه ينفض الشرر، ويظهر النار جعلنا ذلك الذي خالطه (من الهواء)؟ ولِمَ جعلناه إذا خف عن شيء بمقدار جسمه، لما خالطه من أجزاء الهواء، ولا نجعله كذلك لما خالطه من أجزاء النار؟! ولا سيما إذا كانت العينُ تجده يقدح بالشرر، ولم تجرِ أجزاء الهواء فيه عندنا عياناً. فلمَ أنكروا ذلك، وهذه القصة توافق الأصل الذي بنوا عليه أمرهم؟

قال (أي النظّام): أوليس من قوله أنه لولا النيران المتحركة في جوف الأرض، التي منها يكون البخار ُ للذي بعضه أرضيٌ، وبعضه مائيّ للم يرتفع ضباب، ولم يكن صواعق ولا مطر ولا أنداء؟ (ص ٨١ لـ ٨٦)... ».

«قال أبو اسحق: قال الله عز وجل عند ذكر إنعامه على عباده وامتنانه على خلقه، فذكر ما أعانهم به من الماعون : «أفرأيتم النار التي تورون؟ أأنتم أنشأتم شـجرتها أم نحـن المنشئون؟ » (سورة الواقعة، آية ٧١ \_ ٧٢) \_ وكيف قال: «شجرتها »، وليس فـي تلـك الشجرة شيء. وجوفها وجوف الطّلق في ذلك سواء. وقدرة الله على أن يخلق عند مس الطلق كقدرته على أن يخلقها عند حك العود.

١ الماعون: ما يستعان به كالقدر والفأس والقصعة والدلو.

وهو ــ تعالى وعز ــ لم يُرد في هذا الموضع إلا التعجيب من اجتماع النار والماء.

وهل بين قولكم في ذلك وبين من زعم أن البذر الجيد والرديء، والماء العذب والمالح، والسبخة والخبرة الرخوة، والزمان المخالف والمرافق \_ سواء، وليس بينها من الفرق إلا أن الله شاء أن يخلق عند اجتماع هذه «حبّا، وعنباً وقض باً، وزيتوناً ونخلاً » (سورة عبس، آيات ٢٧ \_ ٢٩) دون تلك الأضداد.

ومن قال بذلك وقاسه في جميع ما يلزم من ذلك قال كقول الجهمية في جميع المقالات، وصار إلى الجهالات، وقال بإنكار الطبائع والحقائق' ».

هذه هي أهم النصوص التي أوردها الجاحظ في كتاب « الحيوان » (الجزء الخامس) نقلاً عن النظّام في تفسيره وتبريره لمذهبه في الكمون. ولا نستطيع أن نقطع بأن هذه النصوص منقولة بحروفها عن نص كلام النظّام، بل الأشبه أن يكون الجاحظ قد ذكر بعض النصوص بحروفها، ولخص البعض الآخر، وأدخل فيه من عنده ما يلائم أسلوبه. ولكنه نظراً إلى أنها من النقول القليلة عن النظّام فقد أوردناها بتمامها، مع التحفظ في نسبتها بنصوصها الليه.

۱ « الحيوان » للجاحظ، ج ٥، ص ٩٢ \_ ٩٣.

# علم الإنسان

يرى النظام أن الحيوان كله جنس واحد لاتفاق جميعه في التحرك بالإرادة وأن أفعال الحيوان كلها من جنس واحد، وهي كلها حركة وسكون. والسكون عنده حركة اعتماد، كما رأينا من قبل عند الكلام عن الحركة.

والألوان والطعوم والأصوات والخواطر أجسام مختلفة ومتداخلة. ورأيه في هذا يشبه رأي الرواقية تماماً، التي ترى في كل شيء مادة.

## الروح

ولهذا أيضاً قال إن الإنسان هو الروح، والروح جسم لطيف مداخل لهذا الجسم الكثيف على سبيل المداخلة. والروح جوهر واحد غير مختلف و لا متضاد.

يقول الأشعري « مقالات الإسلاميين » (ج ٢، ص ٢٧): « قال النظّام: الــروح هــي جسم، وهي النفس. وزعم أن الروح حيّ بنفسه. وأنكر أن تكون الحياة والقوة معنى غير الحيّ القويّ، وأن سبيل كون

الروح في هذا البدن على جهة أن البدن آفة عليه وباعث له على الاختيار. ولو خلص منه لكانت أفعاله على التولد والاضطرار. » وفي موضع آخر (ج ٢، ص ٢٥): «قال النظّام: الإنسان هو الروح، ولكنها مُداخِلةٌ للبدن مشابكة له وإن كل هذا في كل هذا، وإن البدن آفة عليه وحبس وضاغط له. وحكى زرقان عنه (أي عن النظّام أنه قال) إن الروح هي الحساسة الداركة، وإنها جزء واحد، وإنها ليست بنور ولا ظلمة ».

وقوله: « باعث له على الاختيار ولو خلص منه لكانت أفعاله على التولد والاضطرار » في الموضع الأول، يتنافى مع قوله في الموضع الثاني أن « البدن آفة عليه وحبس وضاغط له ».

« كما حكى الجاحظ أن النظّام قال: إن النفس تدرك المحسوسات من هذه الخروق التي هي: الأذن والفم والأنف، والعين \_ لا أن للإنسان سمعاً هو غيره وبصراً هو غيره، وإن الإنسان يسمع بنفسه، وقد يصم لآفة تدخل عليه، وكذلك يُبصر بنفسه، وقد يعمى لآفة تدخل عليه » (الأشعري: « مقالات الإسلاميين »، ج ٢، ص ٣١).

ويروي ابن الراوندي أن «إبراهيم (النظّام) كان يزعم أن الأرواح جنس واحد؛ وأن سائر الأجسام: من الألوان والطعوم والأراييح \_ آفة عليها؛ وأن أهل الجنة يدخلونها وقد نُفّس عنهم برفع بعض هذه الآفات. إلا أنه لا بد عنده من أن يبقي فيهم بعضها، وإلا لم يجز منهم في زعمه أكل ولا شرب ولا نكاح. » ويجيب الخياط عن هذا فيقول: «أما قوله «إن إبراهيم كان يزعم أن الأرواح جنس واحد \_ فقد صدق: كذلك كان يقول إبراهيم. وأما قولـه «إن سائر الأجسام من الألوان والطعوم والأراييح آفة عليها » فإنما كان يقول: إن هذه الأجسام آفة على الأرواح في دار الدنيا التي هي دار بلوى واختبار ومحن.

فهي مشوبة بالآفات لتتم المحنة ويصح الاختبار فيها. فأما الجنة فإنها عنده ليست بدار محنة ولا اختبار، وإنما هي دار نعيم وثواب فليس بدار آفات. ولا بد للأرواح عند إبراهيم إذا أراد الله أن يوفيها ثوابها في الآخرة أن يدخلها هذه الأجسام من الألوان والطعوم والأراييح، لأن الأكل والشرب والنكاح وأنواع النعيم لا تجوز على الأرواح إلا بإدخال هذه الأجسام عليها.

ثم قال صاحب الكتاب (ابن الراوندي): وكان (أي النظّام) يزعم أنه لا بد من أن يكون في أرواح أهل النار فضلٌ عن مقدار عذابهم. لأنه لو استغرقها العذاب لغمرها. ولو غمرها لعطل برعمه برعمه على دلك لم تجد ألماً ولا مكروهاً. قال (ابن الراوندي) وتأويل قوله: لا بد من أن يكون في أرواحهم فضلٌ عن مقدار عذابهم » بإن أرواحهم تحتمل أكثر مما نزل بهم. »

ويرد الخياط على هذه الدعوى الأخيرة قائلاً إن « قول إبراهيم في هذا الباب هو قول المسلمين جميعاً، و هو أن الله عز وجل يدخل على أهل النار من العذاب بقدر ما تحتمله بنيتهم ولا يزيل عقولهم ولا يبطل حسّهم. لأنه لو فعل ذلك بهم لم يجدوا ألم العذاب ولا شدة العقال "».

## الإدراك الحسى

يرى النظام أن الإدراك يتم بمداخلة الحاسة في المحسوس، فالمدرك للشيء إنما يدركه بأن « يطفر البصر إلى المدرك فيداخله... والإنسان

۱ « الانتصار » للخياط، ص ٣٦ \_ ٣٧.

لا يدرك المحسوس بحاسة إلا بالمداخلة والاتصال والمجاورة... وحكى عنه زرقان أنه قال: إن الإنسان يدرك على المداخلة الأصوات والألوان، وزعم أن الإنسان لا يدرك الصوت إلا بأن يصاكه وينتقل إلى سمعه فيسمعه، وكذلك قوله في المشموم والمذوق. » (الأشعري: «مقالات الإسلاميين »، ج ٢، ص ٦٦).

ويشبه هذا ما يقوله الرواقيون، فيما أورده كتاب « الآراء الطبيعية » المنسوب إلى فلوطرخس ، إذ يقولون: « البصر هو روح ينبسط من الجزء الرئيس إلى العينين، والسمع هو روح ينبعث من هذا الجزء إلى الأذنين، والشم هو روح ينبعث من هذا الجزء إلى المنخرين، والذوق هو روح ينبعث من هذا الجزء إلى بسيط البدن ».

والبصر يرى اللوان دونَ الملوَّنَ ٢٠.

و « الصوت جسم لطيف، وكلام الإنسان هـو تقطيع الصوت، و هـو عـرض " ». و « الصوت ينتقل في الجو فيصاك ويؤلمها، و لا يُسمع إلا السمع أو مداخلته إياه أ ».

# فعل الإنسان

يرى النظّام أنه لا فعل للإنسان إلا الحركة، وإنه لا يفعل الحركة إلا في نفسه، وإن الصدلة والصيام والإرادات والكراهات والعلم والجهل

١ راجع نشرتنا في « أرسطوطاليس: في النفس... »، ص ١٦٩ ــ ١٧٠. القاهرة، سنة ١٩٥٤.

٢ الأشعرى: « مقالات الإسلاميين »، ج ٢، ص ٧٢.

٣ الكتاب نفسه، ج ٢، ص ٩٩.

٤ الكتاب نفسه، ج ٢، ص ٩٩.

والصدق والكذب وكلام الإنسان وسكوته وسائر أفعاله \_ حركات، وكذلك سكون الإنسان في المكان إنما معناه أنه كائن فيه وقتين: أي تحرك فيه وقتين.

وكان يزعم أن الألوان والطعوم والأراييح والحرارات والبرودات والأصوات والآلام أجسامٌ لطيفة. ولا يجوز أن يفعل الإنسان الأجسام. واللذة ليست من فعل الإنسان عنده.

وكان يقول: إن ما حدث في غير حيّز الإنسان فهو فعلُ الله سبحانه بإيجاب خلقه للشيء، كذهاب الحجر عند دفعة الدافع وانحداره عند رمية الرامي به وتصاعده عند زجّه الزاجّ به صُعُداً. وكذلك الإدراك من فعل الله سبحانه بإيجاب الخلقة. ومعنى ذلك أن سبحانه طبع الحجر طبعاً إذا دفعه دافعٌ أن يذهب، وكذلك سائر الأشياء المتولّدة.

وكان يقول فيما يحكى عنه: إن الله سبحانه خلق الأجسامَ ضربة واحدة، وإن الجسم في كل وقت يُخلق.

وكان يزعم أن الإنسان هو الروح، وأنه يفعل في نفسه. واختُلف عنه: هل يفعل في ظرفه وهيكله؟ فالحكاية الصحيحة عنه أن يفعل في ظرفه. ومن الناس مَنْ يحكي عنه أنه يفعل في هيكله وظرفه ' ».

# الإرادة

وقد اختلف المعتزلة في الإرادة هل تكون موجبة لمرادها، أم لا، وقد قال النظّام مع كثيرين (مثل أبى الهذيل ومعمّر وجعفر بن حرب

ا الأشعري: « مقالات الإسلاميين »، ج ٢، ص ٨٠ \_ ٨١. القاهرة، سنة ١٩٥٤.

والإسكافي والأدمي والشحّام وعيسى الصوفي) إن الإرادة التي يكون مرادها بعدها بلا فَصـْـلِ موجبةٌ لمرادها .

وليصح الاختيار « لا بد من خاطرين أحدهما يأمر بالإقدام، والآخر يامر بالكف... وحكى عنه ابن الراوندي أنه كان يقول: إن خاطر المعصية من الله، إلا أنه وضعه للتعديل، لا ليُعصى. وحكى عنه أنه كان يقول: إن الخاطرين جسمان ». ويعلق الأشعري على حكاية ابن الراوندي لمذهب النظام هنا فيقول: « وأظنه غلط في الحكاية الأخيرة عنه أله ».

### الشيطان والجن

كان النظّام ومعمّر وهشام الفوطي ومن اتبعهم يرون « أن الشياطين يعلمون ما يحدث في القلوب، وليس ذلك بعجيب، لأن الله عز وجل قد جعل عليه دليلاً.

ومحالٌ أن يدخل الشيطانُ قلب الإنسان، مثال ذلك أن تشير إلى الرجل: أقبِلْ أو أدبِرْ، فيعلم ما تريد، فكذلك إذا فعل فعلاً عرف الشيطان كيف ذلك الفعل: فإذا حدَّث نفسه بالصدقة والبرّ عرف ذلك الشيطان بالدليل، فنهى الإنسان عنه، هكذا حكى زرقان.

قال: وقال آخرون من المعتزلة وغيرهم: إن الشيطان لا يَعْرف ما في القلب، فإذا حدَّث الإنسانُ نفسه بصدقة أو بشيء من أفعاله البرّ نهاه الشيطان عن ذلك على الظن والتخمين...

١ الكتاب نفسه، ج ٢، ص ٩٠.

۲ الکتاب نفسه، ج ۲، ص ۱۰۲.

واختلفوا في الجنّ: هل يخبرون الناس بشيء أو يخدمونهم... فقال النظّام وأكثر المعتزلة وأصحاب الكلام: لا يجوز ذلك، لأن في ذلك فساد دلائل الأنبياء، لأن من دلالتهم أن ينبئوا بما نأكل وندّخر » (الأشعري: « مقالات الإسلاميين »، ج ٢، ص ١١٠. القاهرة، سنة ١٩٥٤).

## الطفرة

من أغرب الآراء المنسوبة إلى النظام في الطبيعيات قوله بالطفرة، وذلك أنه قال « إن المار على سطح الجسم يسير من مكان إلى مكان بينهما أماكن لم يقطعها هذا المار ولا مر عليها ولا حاذاها ولا حل فيها "».

ويشرح الأشعري آراء الناس في الطفرة فيقول:

« زعم النظّام أنه قد يجوز أن يكون الجسم الواحد في مكان، ثم يصير إلى المكان الثالث ولم يمر بالثاني على جهة الطفرة. واعتل في ذلك بأشياء: منها: الدوامة: يتحرك أعلاها أكثر من أسفلها وقطبها: وإنما ذلك لأن أعلاها يماس أشياء لم يكن حاذى ما قبلها.

وقد أنكر أكثر أهل الكلام قوله، منهم أبو الهذيل وغيره. وأحالوا أن يصير الجسم إلى مكانٍ لم يمر بما قبله، وقالوا: هذا محال لا يصح. وقالوا: إن الجسم قد يسكن بعضه وأكثره متحرك، وإن للفرس في حال سيره وقفات خفية وفي شدة عدوه مع وضع رجله ورفعها،

۱ ابن حزم: « الفصل »، ج ٥، ص ٦٤.

ولهذا كان أحد الفرسين أبطأ من صاحبه؛ وكذلك للحجر في حال انحداره وقفات خفية بها كان أبطأ من حجر آخر أثقل منه أرسل معه.

وقد أنكر كثير من أهل النظر أن تكون للحجر في حال انحداره وقفات من الفلاسفة وغيرهم، وقالوا: إن الحجرين إذا أُرسِلا سبق أثقلهما، لأن أخف الحجرين يعترض له من الآفات أكثر مما يعترض على الحجر الأثقل، فيتحرك في جهة اليمين والشمال والقدام والخلف، ويقطع الحجر الآخر في حال العوائق التي تلحق هذا الحجر في جهة الانحدار فيكون هذا أسرع.

وكان الجبائي يقول: إن للحجر في حال انحداره وقفات. وكان يقول: إن القوس الموترة فيها حركات خفية، وكذلك الحائط المبني، وتلك الحركات هي التي تولّد وقوع الحائط، والحركات التي في القوس والوتر هي التي يتولّد عنها انقطاع الوتر » («مقالات الإسلاميين »، ج ٢، ص ١٨ ـ ١٩).

وتروي الروايات أن النظّام وصل إلى فكرة الطفرة هذه إثر مناظرة بينه وبين أبي الهذيل في مسألة الجزء الذي لا يتجزأ « فألزمه أبو الهذيل مسألة الذرَّة والنمل، وهو أول من استبطها. فتحيّر النظّام. فلما جنّ عليه الليل نظر إليه أبو الهذيل، وإذا النظام قائم ورجله في الماء يتفكّر،

فقال (أبو الهذيل): يا إبراهيم! هكذا حال من ناطح الكباش.

فقال (النظّام): يا أبا الهذيل! جئتك بالقاطع: إنه يطفر بعضاً ويقطع بعضاً.

فقال أبو الهذيل: ما يقطع \_ كيف يقطع '؟ »

ومعنى هذا كما نفترض هو أن مناظرتهما في الحركة كيف تتم في

۱ « طبقات المعتزلة » لابن المرتضى، ص ٥٠. بيروت سنة ١٩٦١.

المكان: إذا كان ينقسم إلى غير نهاية فإنه لا يمكن قطع و لا أقل جزء منه، ولما كان المكان يقطع فهو لا ينقسم إلى غير نهاية. ورد النظّام هو أن المتحرك يطفر بعض المكان ويقطع البعض الآخر فيقطع من الجزء الأول إلى الثالث دون أن يمر بالثاني. فرد أبو الهذيل بأن قال: وحتى لو صح هذا، فكيف يقطع ما قطعه الفليس عليه أن يمر بما لا نهاية له؟!

وحجة أبي الهذيل شبيهة بالحجتين الأولى والثانية من حجج زينون الإيلي ضد الحركة ، ولكن الغرض عند كليهما مختلف تماماً: فغرض أبي الهذيل هو إبطال انقسام المكان إلى غير نهاية، وغرض زينون الإيلى إبطال الحركة.

ولكن مصادرنا لم توضح لنا فكرة الطفرة عند النظام توضيحاً كافياً: هل المكان المطفور خلاء أو ملاء \_ وهي مسألة كبيرة الأهمية ها هنا.

وقد تعرض للرد على النظّام في مسألة الطفرة هذه أبو المعاني الحويني في «الشامل» (ص ٤٣٤ \_ ٤٤٤، الاسكندرية سنة ١٩٦٩) وبيّن بعض حجج النظّام وردّ عليها بتوسع وتفصيل مما يدل على أن مذهب النظّام في الطفرة كان لا يزال حياً قوياً حتى في النصف الثاني من القرن الخامس الهجري فليراجع هناك.

ويورد الجويني مثلين ضربهما النظام للدلالة على الطفرة:

ا \_ الأول أن قال: إذا صورنا شكلاً مربعاً متساوي الأضلاع، ثم مددنا خطاً من إحدى زواياه إلى الزاوية المقابلة، أي رسمنا قطراً، والقطر هو أطول خط مستقيم في المربع. فلو أخذت نملة في الدبيب على خط القطر، بينما دبّت نملة أخرى من منشأ القطر على ضلعي الشكل

١ راجع كتابنا « ربيع الفكر اليوناني »، ص ١٢٩ ــ ١٣٠. الطبعة الرابعة، القاهرة سنة ١٩٦٩.

فإن النملة السالكة خط القطر إلى الزاوية الأخرى تصل على هذه الزاوية قبل وصول النملة الدابّة على الضلعين « وليس ذلك إلا لطفر صاحبة القطر " » (أي النملة الدابّة على القطر). هكذا ذكره الجويني. وكان من السهل عليه أن يرد على النظام بأن يقول: « هذا الذي ذكره خروج عن المعقول، إذ لا يخفى على عاقل أن ضلعي الشكل يزيد بُعْدهما (= طولهما) على بعد (= طول) خط القطر. ولو نصبنا ضلعي الشكل وقدرناهما مع خط القطر خطين متوازيين، لانقطع خط القطر قبل انقطاع الآخر. وظهور ذلك بالحس يُغني عن كشفه ».

ويعجب المرء فعلاً كيف فات هذا على النظّام، فلم يعرف أن أي ضلعين في المثلث هما أطول من الضلع الثالث. فهل كان النظام قليل البضاعة من الهندسة إلى هذا الحدّ؟ وهل لم يجد في عصره من يرده وينبهه إلى خطئه الفاحش هذا؟!

٢ \_ و الثاني أن قال: « السفينة إذا كانت في أشد جري فلو أراد من كان من ركبان السفينة في مؤخرها أن يخطو إلى مقدمها وصدرها فلذلك ممكن مع تتابع حركات السفينة و انتفاء الفترات. وما ذلك إلا لطفر المتخطى "».

وكان من السهل على الجويني ها هنا أيضاً أن يردّ عليه بأن يبين أن حركة القدم نسبية إلى سطح السفينة، لا إلى حركتها، وإلا لخلّفها وتركها إن كان أسرع منها.

وهذان المثالان أو الدليلان اللذان ساقهما النظّام يدلان على سذاجة في الاستدلال، كنّا نُكبر النظّام عنها.

۱ « الشامل »، ص ٤٣٩.

۲ « الشامل في أصول الدين » للجويني، ص ٤٤١. الاسكندرية، سنة ١٩٦٩.

#### المعاد

تعرض النظّام وهو يبحث في مسألة المعاد لحشر الحيوان فقال: « إن العقارب والحيات والخنافس والذباب والغربان والجعلان والكلاب والخنازير وسائر السباع والحشرات تُحشر إلى الجنة.

وزعم أن كل من تفضل الله عليه بالجنة لا يكون لبعضهم على بعض درجة في التفضيل.

وزعم أنه ليس لإبراهيم \_ ابن رسول الله صلى الله عليه وسلم \_ في الجنة تفضيلُ درجة على درجات أطفال المؤمنين، ولا لأطفال المؤمنين فيها تفضيلً \_ بدرجة أو نعمة أو مرتبة \_ على الحيات والعقارب والخنافس لأنه لا عمل لهم كما لا عمل لها. فَحَجَر على رب العالمين أن يتفضل على أو لاد الأنبياء بزيادة نعمة لا يتفضل بمثلها على الحشرات. ثم لم يرض بهذا الحجر حتى زعم أنه لا يقدر على ذلك.

وزعم أيضاً أنه لا يتفضل على الأنبياء \_ عليهم السلام \_ إلا بمثل ما يتفضل به على البهائم، لأن باب الفضل عنده لا يختلف فيه العالمون وغيرهم؛ وإنما يختلفون في الشواب والجزاء لاختلاف مراتبهم في الأعمال » (« الفرق بين الفرق »، ص ٨٨).

# آراؤه الفقهية

انفرد النظام بآراء جريئة في الفقه، أبرزها عبد القاهر البغدادي في « الفرق بين الفرق " » وها هي ذي:

۱ « الفرق بين الفرق »، ص ۸۹ ــ ۹۰. القاهرة سنة ۱۹٤۸.

ا \_ قال إن الطلاق لا يقع بشيء من الكتابات كقول الرجل لامرأته: أنت خلية، أو بريّة، أو: حبلك على غاربك، أو: الحقي بأهلك، أو: اعتدِّي صلى الله نحوها من كنايات الطلاق عند الفقهاء، سواء نوى بها الطلاق، أو لم ينوه.

« وقد أجمع فقهاء الأمة \_ فيما يقول البغدادي \_ على وقوع الطلاق بها إذا قارنتها نية الطلاق. وقد قال فقهاء العراق: إن كنايات الطلاق في حال الغضب كصريح الطلاق في وقوع الطلاق بهما من غير نية. » (ص ٨٩).

٢ \_ وقال في الظهار ( « إن من ظاهر من امرأته بذكر البطن أو الفرج لم يكن مظاهراً.

وهذا فيه خلاف قول الأمة بأسرها ».

٣ ــ اختار قول أبي موسى الأشعري ــ مع انه كان يفسقه في موقفه مــن مســ ألة التحكيم بين على ومعاوية ــ في أن النوم لا ينقض الطهارة إذا لم يكن معه حدث.

وهذا يخالف « قول الجمهور الأعظم بأن النوم مضطجعاً ينقض الوضوء. وإنسا اختلفوا في النوم قاعداً وراكعاً وساجداً. وتسامح فيه أبو حنيفة. وأوجبه أكثر أصحاب الشافعي من طريق القياس ».

٤ ــ « ومن ترك صلاة مفروضة \_ عمداً لم يصح قضاؤه لها ولم يجب عليه
 قضاؤها.

وهذا عند سائر الأمة كفر ككفر من زعم أن الصلوات الخمس غير

١ من العدة، وهي: تربص يلزم المرأة عند زوال النكاح المتأكد أو شبهته.

٢ الظهار: هو تشبيه زوجته أو ما عبر به عنها أو جزء شائع منها بعضو يحرم نظره إليه من أعضاء محارمه نسبا أو رضاعا كأمه وبنته وأخته » (« تعريفات »، الجرجاني).

مفروضة. وفي فقهاء الأمة من قال فيمن فاتته صلاة مفروضة إنه يلزمه قضاء صلوات يـوم وليلة. وقال سعيد بن المسيّب: من ترك صلاة مفروضة حتى فات وقتها قضى ألـف صـلاة. وقد بلغ من تعظيم شأن الصلاة أن بعض الفقهاء أفتى بكفر من تركها عامداً وإن لـم يسـتحلّ تركها، كما ذهب إليه أحمد بن حنبل. وقال الشافعي بوجوب قتل تاركها عمداً، وإن لـم يحكم بكفره إذا تركها كسلاً، لا استحلالاً. وقال أبو وحنيفة بحبس تارك الصـلة وتعذيبه إلـى أن يُصلي. وخلاف النظام للأمة في وجوب قضاء المتروكة من فرائض الصلاة بمنزلـة خـلاف الزنادقة في وجوب الصلاة، ولا اعتبار بالخلافين. » (الكتاب نفسه، ص ٨٩).

وقال في باب الوعيد « إن من غصب أو سرق مائة وتسعة وتسعين در هماً لـم يفسق بذلك حتى يكون ما سرقه أو غصبه وخان فيه مائتي در هم فصاعداً. » (الكتاب نفسه، ص ٨٧).

# آراؤه في الصحابة

۱ ــ عمر

يقول عبد القاهر البغدادي إن النظّام «طعن في الفاروق عمر رضي الله عنه. وزعم أنه شك يوم الحديبية في دينه. وشك يوم وفاة النبي صلى الله عليه وسلم. وأنه كان فيمن نفر بالنبي عليه السلام ليلة العقبة.

۱ « الفرق بين الفرق »، ص ۱٤٧ ــ ١٤٨، طبعة محيي الدين، القاهرة بدون تاريخ.

وأنه ضرب فاطمة ومنع ميراث الضُرَّة. \_ وأنكر عليه تغريب نصر بن الحجاج من المدينة الله البصرة. وزعم أنه ابتدع صلاة التراويح، ونهى عن متعة الحج، وحررَّم نكاح الموالي للعربيات ».

#### ۲ \_ عثمان

أما عثمان فقد أخذ عليه النظّام:

السماح للحكم بن العاص بالعودة إلى المدينة، وكان النبي قد نفاه عنها وظل منفياً عنها طول حياة النبي ومدة خلافة أبي بكر وعمر.

٢ \_\_ استعماله الوليد بن عقبة واليا على الكوفة حتى صلى بالناس وهو سكران، وكان الوليد سكيراً مدمناً. وقد أخبر النبى أن الوليد بن عقبة من أهل النار.

" — أعان سعيد بن العاص بأربعين ألف درهم على نكاحٍ عقده؛ وسعيد بن العاص هو الذي و لاه عثمان على الكوفة لما أن اضطر إلى عزل الوليد بن عقبة حين تألب عليه أهل الكوفة لشربه الخمر.

وموقف النظّام في أخذه هذه الأمور على عثمان مما يؤيده فيه معظم الأمة، وكانت هذه الأمور من أسباب الانتقاض على عثمان ثم قتله.

## ٣ \_ عليّ

وأخذ على عليّ بن أبي طالب أنه كان يفتي في بعض الأمور برأيه، كما أفتى حين سئل عن بقرة قتلت حماراً فقال: أقول فيها برأيي.

ذلك أن النظّام قال « إن الذين حكموا بالرأي من الصحابة إما أن يكونوا قد ظنوا أن ذلك جائز لهم، وجهلوا تحريم الحكم بالرأي في الفتيا عليهم؛ واما إنهم أرادوا أن يُذكروا بالخلاف وأن يكونوا رؤساء في

المذاهب، فاختاروا لذلك القول بالرأي » (« الفرق بين الفرق »، ص ٩٠).

ولكنه كان يرى « أن علياً مصيباً في حروبه، وأن من قاتله كان على خطأ »، وخطّاً طلحة والزبير وعائشة ومعاوية.

### ٤ ـ أبو هريرة

« عاب النظّام أصحاب الحديث ورواياتهم أحاديث أبي هريرة، وزعم أن أبا هريرة كان أكذب الناس » (« الفرق بين الفرق »، ص ٨٩).

#### ه ـ ابن مسعود

« وعاب ابن مسعود في قوله في حديث تزويج بروع بنت واشق: أقول فيها برأيي: فان كان صواباً فمن الله عز وجل، وإن كان خطأ فمني. وكذبه في رواية عن النبي عليه السلام أنه قال: « السعيد من سَعِد في بطن أمه، والشقي من شقي في بطن أمه ». وكذبه أيضاً في رواية انشقاق القمر، وفي رؤية الجن ليلة الجن... وإنما أنكر على ابن مسعود روايته أن « السعيد من سعد في بطن أمه والشقي من شقي في بطن أمه، لأن هذا خلاف قول القدرية في دعواها في السعادة والشقاوة ليستا من قضاء الله عز وجل وقدره. وإما إنكاره انشقاق القمر فإنما أنكره منه ثبوت معجزة لنبينا عليه السلام، كما أنكر معجزته في نظم القرآن. فإن كان أحال انشقاق القمر مع ذكر الله عز وجل ذلك في القرآن مع قوله من طريق العقل فقد زعم أن جامع أجزاء لا يقدر على تفريقها. وإن أجاز انشقاق القمر في القدرة والإمكان فما الذي

ا الأشعري: « مقالات الإسلاميين »، ج ٢، ص ١٣٠. القاهرة، سنة ١٩٥٤.

كذب ابن مسعود في روايته انشقاق القمر مع ذكر الله عز وجل ذلك في القرآن مع قرب الله عز وجل ذلك في القرآن مع قرب القمر: « اقتربت الساعة وانشق القمر، وإن يروا آية يُعرضوا ويقولوا: سحْرٌ مستمر » (سورة القمر: 1 - 7). فقول النظّام بأن انشقاق القمر لم يكن أصلاً - m من قول المشركين الذي قالوا لما رأوا انشقاقه وزعموا أن ذلك واقع بسحر. ومنكر وجود المعجزة شرُ ممن تأولها على غير وجهها. - e واما إنكاره رؤية الجن أصلاً فيلزمه أن لا يرى بعض الجن بعضاً. وإن أجاز رؤيتهم فما الذي أوجب تكذيب ابن مسعود في دعواه رؤيتهم؟! » (« الفرق بين الفرق »، ص - e - - e ).

# رأيه في المفسرين

ذكر الجاحظ رأي النظّام في بعض المفسرين، وكيف يتأولون كتاب الله تـــأويلاً بعيــداً عن مقتضى اللغة أو مقتضى العقل. قال الجاحظ فــي « الحيــوان » (ج ١، ص ٣٤٣ ومــا بعدها):

« كان أبو اسحق (= النظّام) يقول: لا تسترسلوا إلى كثير من المفسرين وإن نصبوا أنفسهم للعامة، وأجابوا في كل مسألة: فإن كثيراً منهم يقول بغير رواية على غير أساس. وكلما كان المفسر أغرب عندهم كان أحبّ إليهم. وليكن عندكم عكرمة، والكلبي، والسّدي، والسّدي، والضحّاك، ومقاتل ابن سليمان، وأبو بكر الأصمّ في سبيل واحدة. فكيف أثق بتفسيرهم وأسكن إلى صوابهم، وقد قالوا في قوله عز وجل «وإن المساجد لله » (٢٧: ٦٨): إن الله عز وجل لم يعن بهذا الكلام مساجدنا التي نصلي فيها، بل إنما عنى الجباه وكلّ ما سجد الناس عليه: من يد ورجل وجبهة وأنف وثفنة.

وقالوا في قوله تعالى: « أفلا ينظرون إلى الإبل كيف خُلِقَتْ » (٨٨: ١٧): إنه لــيس يعني الجمال والنوق، وإنما يعني السحاب.

وإذا سئلوا عن قوله: « وطَلْحٍ منضود » (٥٥: ٢٩) قالوا: الطلح هو الموز.

وجعلوا الدليل على أن شهر رمضان قد كان فرضاً على جميع الأمم وأن الناس غيروه، قوله تعالى: « كُتب عليكم الصيامُ كما كُتب على الذين من قبلكم » (٢: ١٨٣).

وقالوا في قوله تعالى: « رَبِّ لِمَ حشرتني أعمى وقد كنتُ بصيراً » (٢٠: ١٢٥): قالوا: يعنى إنه حَشَرَه بلا حجّة.

وقالوا في قوله تعالى: « ويل للمطففين » (٨٣: ١): الويل: واد في جهنم، ثم قعدوا يصفون ذلك الوادي. ومعنى « الويل » في كلام العرب معروف، وكيف كان في الجاهلية قبل الإسلام، وهو من أشهر كلامهم!

وسئلوا عن قوله تعالى « قل أعوذ برب الفلق » (١١١٣: ١) قالوا: الفَلق واد في جهنم، ثم قعدوا يصفونه. وقال آخرون: الفلق المقطرة بلغة اليمن.

وقال آخرون في قوله تعالى: « عيناً فيها تُسمّى سلسبيلاً » (٧٦: ١٨) قالوا: أخطأ من واصل بعض هذه الكلمة ببعض. قالوا: وإنما هي: سلْ سبيلاً إليها يا محمد. فإن كان كما قالوا فأين معنى « تسمى »، وعلى أي شيء وقع قوله « تسمى »، فتُسمَى ماذا، وما ذلك الشيء؟

وقالوا في قوله تعالى: « وقالوا لجلودهم لِمَ شهدتم علينا » (٢١: ٢١) قــالوا: الجلــود كناية عن الفروج. كأنه كان لا يرى أن كلام الجلد من أعجب العجب!

وقالوا في قوله تعالى: «كانا يأكلان الطعام » (٥: ٧٥): إن هذا إنما كان كناية عن الغائط. كأنه يرى أن في الجوع وما ينال أهله من الذلّة والعجز والفاقة، وأنه ليس في الحاجة إلى الغذاء ما يكتفي به في الدلالة على أنهما مخلوقان. حتى يدّعي على الكلام ويدّعي له شيئاً قد أغناه الله تعالى عنه.

وقالوا في قوله تعالى: « وثيابك فَطَهِّرْ » (٧٤: ٤): أنه إنما عنى قلبه.

ومن أعجب التأويل قول اللحياني: « الجبار » من الرجال يكون على وجوه: يكون جباراً في الضخم والقوة، فتأول قوله تعالى: « إن فيها قوماً جبارين » (٥: ٢٢). قال: ويكون « جباراً » على معنى « قتالاً » وتأوله في ذلك: « وإذا بطشتم بطشتم جبّارين » (٢٦: ١٣٠). وقوله لموسى صلى الله عليه وسلم: « إن تريد إلا أن تكون جباراً في الأرض » (١٣٠؛ ١٩) أي قتالاً بغير حق. والجبار: المتكبر عن عبادة الله تعالى، وتأول قوله عز وجل: « ولم يكن جبّاراً عصيّاً » (١٩: ١٤)، وتأول في ذلك قول عيسى: ولم يجعلني جباراً متكبراً عن عبادته. قال: الجبار: المسلّط القاهر، وقال: وهو قوله: « وما أنت عليهم بجبار » (٥٠: ٥٠) أي مُسلّط فتقهر هم على الإسلام. والجبار: الله.

وتأول أيضاً « الخوف » على وجوه، ولو وجده في ألف مكان لقال: والخوف على الف وجه. وكذلك الجبار. وهذا كله يرجع إلى معنى واحد، إلا أنه لا يجوز أن يوصف به إلا الله عز وجل '. »

وواضح هنا أيضاً أن الجاحظ تداخل كلامه في كلام النظّام بحيث يصعب الفصل بينهما.

# أركان العالم

#### العناصر

يورد لنا الجاحظ نقو لا عن النظام ناقش فيها بعض المذاهب في تركيب العالم. وتنقسم هذه المذاهب إلى: مذهب الدهرية؛ مذهب الديصانية؛

ا الجاحظ: « الحيوان »، ج ١، ص ٣٤٣ \_ ٣٤٥. القاهرة، سنة ١٩٣٨.

والدهرية عنده تشمل فرق الطبيعيين المختلفة. وقد أورد آراءها فقال:

« قالت الدهرية في عالمنا هذا بأقاويل: فمنهم من زعم أن عالمنا هذا من أربعة أركان (= عناصر) حرّ، وبرد، ويُبس، وبلّة أ. وسائر الأشياء، نتائج، وتركيب، وتوليد. وجعلوا هذه الأربعة أجساماً.

ومنهم من زعم أن هذا العالم من أربعة أركان: من أرض، وهـواء، ومـاء، ونـار. وجعلوا الحر والبرد واليبس والبلّة أعراضاً في هذه الجواهر. ثم قالوا فـي سـائر الأرايـيح والألوان والأصوات (إنها) ثمار هذه الأربعة على قدر الأخلاط في القلـة والكثـرة، والرقـة والكثافة.

فقدّموا ذكر نصيب حاسة اللمس فقط؛ وأضربوا عن أنصباء الحواس الأربع.

قالوا ونحن نجد الطعوم غاذية وقاتلة، وكذلك الأراييح. ونجد الأصوات مُلنة ومؤلمة، وهي مع ذلك قاتلة وناقضة للقوى مُتْلفة. ونجد للألوان: في المضار والمنافع واللذاذة والألم المواقع التي لا تجهل، كما وجدنا مثل ذلك في الحر والبرد والبيس والبلة. ونحن لم نجد الأرض باردة يابسة؛ غير أنا نجدها مالحةً: أي ذات مذاقة ولون كما وجدناها ذات رائحة، وذات صوت متى قرع بعضها بعضاً. فبرد هذه الأجرام وحرها، ويُبسُها ورطوبتُها لم تكن فيها فيها لعلة كون الطعوم والأرابيح والألوان فيها. وكذلك طعومها وأرابيحها وألوانها لم تكن فيها لمكان كمون البرد والبيس والحر والبلة فيها. ووجدنا كل ذلك إما ضاراً وإما نافعاً، وإما غاذياً

وليس يكون كون الأرض مالحة أو عذبة، ومنتنة أو طيبة أحق بأن يكون علة لكون البيس والبرد والبرد علّـة لكون الرطوبة والبيس والحر والبرد علّـة لكون اللون والطعم والرائحة.

١ بلة: رطوبة، ركن: عنصر.

وقد هجم الناس على هذه الأعراض الملازمة والأجسام المشاركة هجوماً واحداً، على هذه الحلية والصورة (التي) ألفاها الأول والآخر.

قال (أي النظّام): فكيف وقع القولُ منهم على نصيب هذه الحاسة وحدها، ونحن لم نرر من البلّة أو من اليبس نفعاً ولا ضراً تنفرد به دون هذه الأمور؟!

قال: والهواء يختلف على قدر العوامل فيه من تحت ومن فوق، ومن الأجرام المشتملة عليه والمخالطة له. وهو جسم رقيق، وهو في ذلك محصور، وهو خوّار سريع القبول. وهو مع رقته يقبل ذلك الحصر، مثل عمل الريح والزق: فإنها تدفعه من جوانبه، وذلك لعلّة الحصر، ولقطعه عن شكله. والهواء ليس بالجسم الصعّاد والجسم النزّال، ولكنه جسم به تعرف المنازل والمصاعد.

والأمور ثلاثة: شيء يصعد في الهواء، وشيء ينزل في الهواء، وشيء مع الهواء، وشيء مع الهواء، وشيء مع الهواء. فكما أن المُصْعِد فيه والمنحدر لا يكونان إلا مخالفين فالواقع معه لا يكون إلا موافقاً. ولو إن إنساناً أرسل من يده وهو في قعر الماء زقاً منفوخاً فارتفع الزق لدفْع الريح التي فيه، لم يكن لقائل أن يقول: ذلك الهواء شأنه الصعود. بل إنما ينبغي أن يقول: ذلك الهواء من شأنه أن يصير إلى جوهره ولا يقيم في غير جوهره؛ إلا أن يقول: من شأنه أن يصعد في الماء، كما أن من شأن الماء أن ينزل في الهواء، وكما أن الماء يطلب تلاد الماء، والهواء يطلب تلاد الهواء.

قالوا: والنار أجناس كثيرة مختلفة. وكذلك الصاعد، ولا بد إذا كانت مختلفة أن يكون بعضها أسرع من بعض، أو يكون بعضها إذا خرج من عالم الهواء وصار إلى نهاية، إلى حيث لا منفذ \_ ألا يزال فوق الآخر الذي صعد معه، وإن وجد مذهباً لم يقم عليه. ويدل على ذلك إنّا نجد الضياء صعّاداً، ونجد الظلام رابداً ، وكذلك البرد

۱ رابد: مقیم.

والرطوبة. فإذا صحّ أن هذه الأجناس مختلفة، فإذا أخذت في جهة علمنا أن الجهة لا تخالف بين الأجناس ولا توافق، وأن الذي يوافق بينهما (ويخالف) اختلاف الأعمال. ولا يكون القطعان متفقين إلا بأن يكون مرورهما سواءً. وإذا صارا إلى الغاية صار اتصال كل واحد منهما بصاحبه كاتصال بعضه ببعض. ثم لا يوجد أبداً إلا إما أعلى وإما أسفل.

قال أبو اسحق (= النظام): فيُستدل على أن الضياء أخف من الحر بزواله، وقد يذهب ضوء الأتون وتبقى سخونته.

قال أبو اسحق (= النظام): لأمر ما حُصِر الهواءُ في جوف هذا الفلك. ولا بد لكل محصور من أن يكون تقلبه وضغطه على قدر شدة الحصار. وكذلك الماءُ إذا اختنق.

قال: والريح هواء نزل، لا غير. فلم قضوا على طبع الهواء في جوهريت باللدونة، والهواء الذي يكون بقرب الشمس، والهواء الذي بينهما على خلاف ذلك؟

ولو لا أن قوى البرد غريزية فيه لما كان مروِّحاً عن النفوس، ومنفساً عن جميع الحيوان إذا اختنق في أجوافها البخار والوهج المؤذي، حتى فزعت إليه واستغاثت به، وصارت تجتلب من روحه وبرد نسيمه في وزن ما خرج من البخار الغليظ والحرارة المستكنة.

قال (أي النظام): وقد علموا ما في اليُبس من الخصومة والاختلاف. وقد زعم قوم أن اليُبس هو عدم البِلَّة. قالوا وعلى قدر البِلَّة قد تتحول عليه الأسماء، حتى قال خصومهم: فقولوا أيضاً إنما نجد الجسم بارداً على قدر قلة الحرّ فيه.

وكذلك قالوا في الكلام: إن الهواء إنما يقع عندنا أنه مُظلم لفقدان الضياء، ولأن الضياء قرص قائم وشعاع ساطع فاصل، وليس للظلام قرص. ولو كان في هذا العالم شي يقال له ظلام لما قام إلا في قرص.

فكيف تكون الأرض قُرصةً، والأرض غبراء، ولا ينبغي أن يكون شعاع الشيء أسبغ منه.

قال: والأول لا يشبه القول في اليبس والبلّة، والقول في الحر والبرد، والقول في العر البيبس في اليبس والرطوبة، والقول في الخشونة واللين، لأن التراب لو كان كله يابساً وكان اليبس في جميع أجزائه شائعاً، لم يكن بعضه أحق بالتقطيع والتبرد والتهافت، من الجزء الدي نجده متمسكاً.

قال خصمه: ولو كان أيضاً التهافت الذي نجده فيه إنما هو لعدم البلة، وكله قد عدم البلة، لكان ينبغي للكل أن يكون متهافتاً، ولا نجد منه جزئين متلازقين. فإنْ زعمتم أنه إنما اختلف في التهافت على قدر اختلاف اليبس، فينبغي لكم أن تجعلوا اليبس طبقات، كما يُجْعل ذلك للخضرة والصفرة.

وقال ابراهيم (النظّام): أرأيت لو اشتمل اليبس الذي هو غاية التراب كله كما عرض لنصفه، أما كان واجباً أن يكون الافتراق داخلاً على الجميع؟ وفي ذلك: القول بالجزء الذي لا يتجزأ.

وأبو اسحق \_ وإنْ كان اعترض على هؤلاء في باب القول في اليبس \_ فإن المسالة عليه في ذلك أشد.

وكان أبو اسحق يقول: من الدليل على أن الضياء أخف من الحر إن النار تكون منك على قاب غلوة في بيت (غير) ذي سقف على قاب غلوة في البيت (غير) ذي سقف لارتفع الضوء في الهواء حتى لا تجد منه على الأرض إلا الشيء الضعيف، وكان الحر على شبه بحاله الأول . »

\* \* \*

١ الغلوة: مقدار رمية السهم.

۲ الجاحظ: « الحيوان »، ج ٥، ص ٤٠ \_ ٤٦.

أما المذهب الآخر الذي يرد عليه النظّام في أمر أركان العالم فهو الديصانية، وقد قال عنهم:

« قال أبو اسحق: زعمت الديصانية أن أصل العالم إنما هو من ضياء وظلام، وأن الحرّ والبرد واللون والطعم والصوت والرائحة إنما هي نتائج على قدر امتزاجهما.

فقيل لهم: وجدنا الحبر إذا اختلط باللبن صار جسماً أغبر، وإذا خلطت الصبر بالعسل صار جسماً مُر الطعم على حسب ما زدنا. وكذلك نجد جميع المركبات. فما لنا إذا مزجنا بين شيئين من ذوات المناظر خرجنا إلى ذوات الملامس وإلى (ذوات) المذاقة والمشمة؟!

وهذا نفسه داخل على من زعم أن الأشياء كلها تولدت من تلك الأشياء الأربعة، التي هي نصيب عاسة واحدة.

وقال أبو اسحق: إن زعم قوم أن ها هنا جنساً هو روحٌ، وهو ركن خامس \_ لـم نخالفهم.

وإن زعموا أن الأشياء يحدث لها جنس إذا امتزجت بضرب من المزاج، فكيف صار المزاج يُحدث لها جنساً وكل واحد منه إذا انفرد لم يكن ذا جنس وكان مُفسداً للجسم، وإن فصل عنها أفسد جنسها؟! وهل حُكم قليل ذلك إلا كحكم كثيره؟! ولم لا يجوز أن يُجمَع بين ضياء وضياء فيحدث لها منع الإدراك؟!

فإن اعتل القومُ بالزاج والعفص والماء، وقالوا: قد نجد كل واحد من هذه الثلاثة ليس بأسود، وإذا اختلطت صارت جسماً واحداً أشد سواداً من الليل ومن السبج ومن الغراب قال أبو اسحق: بيني

السبج: «حجر أسود حالك صقيل رخو جـدا تأكل النـار فيه » (البيرونـي: « الجمـاهير فـي معرفـة الجواهر »، ص ١٩٩).

وبينكم في ذلك فرقّ: أنا أزعم أن السواد قد يكون كامناً ويكون ممنوع المنظرة ، فإذا زال مانعه ظهر، كما أقول في النار والحجر وغير ذلك من الأمور الكامنة. فإن قلتم بذلك فقد تركتم قولكم. وإن أبيتم فلا بد من القول.

قال أبو اسحق: وقد غلط أيضاً كثير منهم فزعموا أن طباع الشيخ البلغم. ولو كان طباعه البلغم، والبلغم ليّنٌ رطب البيض، لما ازداد عظمه نحو لا ولونه سواداً وجلده تقبّضاً...

قال أبو اسحق: فإنْ كان بعض هذه الجواهر صعّاداً وبعضها نــزّالاً ــ ونحــن نجــد الذهب أثقل من مثله من هذه الأشياء النزّالة ــ فكيف يكون أثقل منها وفيه أشياء صعّادة؟!

فإن زعموا أن الخفة إنما تكون من التخلخل والسُّخْف وكثرة أجزاء الهواء \_ فقد ينبغي أن يكون الهواء أخف من النار، وأن النار في الحجر كما أن فيه هواءً، والنار أقوى على رفع الحجر من الهواء الذي فيه.

وكان (أي النظّام) يقول: من الدليل على أن النار كامنةٌ في الحطب أن الحطب يُحرق بمقدار من الإحراق، ويمنع الحطب أن يخرج جميع ما فيه من النيران فيجعل فحماً. فمتى أحببت أن تستخرج الباقي من النار استخرجته، فترى النار عند ذلك يكون لها لهب دون الضرام. فمتى أخرجت تلك النار الباقية، ثم أوقدت عليها ألف عام لم تستوقد. وتأويل: «لم تستوقد» إنما هو ظهور النار التي كانت فيه. فإذا لم يكن فيه شيء، فكيف يستوقد؟

وكان يكثر التعجُّب من ناس ينافسون في الرئاسة إذْ رآهم يجهلون جهل صغار العلماء وقد ارتفعوا في أنفسهم إلى مرتبة كبار العلماء. وذلك

١ المنظرة: المنظر، الرؤية.

أن بعضهم كان يأخذ العود فينقيه ويقول: أين تلك النار الكامنة؟! مالي لا أراها، وقد ميزتُ العود قشراً بعد قشر؟

وكان يقول في الأشياء الكامنة: إن لكل نوع منها نوعاً من الاستخراج، وضرباً من العلاج. فالعيدان تُخرَج نيرانُها بالاحتكاك، واللبن يُخرَج زبدُه بالمخض، وجُبنه يُجمع بانفدة وبضروب من علاجه.

ولو أن إنساناً أراد أن يخرج القطران من الصنوبر، والزفت من الأرز لم يكن يخرج له بأن يقطع العود ويدقه ويقشره، بل يوقد له ناراً بقربه، فإذا أصابه الحرُّ عَرِق وسال في ضروب من العلاج.

ولو أن إنساناً مزج بين الفضة والذهب، وسبكهما سبيكة واحدة، ثم أراد أن يعزل أحدهما من صاحبه لم يمكنه ذلك بالقرص والدق. وسبيل التفريق بينهما قريبة سهلة عند الصاغة وأرباب الحملانات'.

#### \* \* \*

وزعم أبو اسحق أن أرسطاطليس كان يزعم أن الماء الممازجَ للرض لم ينقلب أرضاً، وأن النار الممازجة للماء لم تتقلب ماءً. وكذلك ما كان من الماء في الحجر، ومن النار في الأرض والهواء. وأن الأجرام إنما يخفُ وزنها وتسخف على قدر ما فيها من التخلف ومن أجزاء الهواء. وأنها ترزن وتصلب وتمتُن على قدر قلة ذلك فيها.

ومن قال هذا القول في الأرض والماء والنار والهواء وفيما تركب منها من الأشــجار وغير ذلك \_ لم يصل إلى أن يزعم أن في الأرض عَرضاً يحدث، وبالحري أن يعجــز عـن تثبيت كون الماء والأرض والنار عرضاً. »

ا حملان الدراهم في اصطلاح الصاغة هو ما يحمل على الدراهم من الغش، تسمية بالمصدر، وهـو مجـاز («تاج العروس » للزبيدي، ج ٧، ص ٢٨٨. دار ليبيا للنشر).

# مناظراته مع المانوية

وللنظّام مناقشات عديدة مع المانوية، منها ما رواه الجاحظ في « الحيوان » (ج ٤، ص ٤٤١ \_ قال:

« كان أبو اسحق (النظام) يسأل المنانية عن مسألة قريبة المأخذ قاطعة، وكان يـزعم أنها ليست له:

وذلك أن المنانية تزعم أن العالم بما فيه، من عشرة أجناس: خمسة منها خير ونور، وخمسة منها شرّ وظُلمة. وكله حاسة وحارة. وأن الإنسان مركب من جميعها على قدر ما يكون في كل إنسان من رجحان أجناس الخير على أجناس الشرّ، ورجحان أجناس الشرّ على أجناس الخير. وأن الإنسان وإن كان ذا حواس خمسة، فإن في كل حاسة فنوناً من ضدّه من الأجناس الخمسة. فمتى نظر الإنسان نظرة رحمة فتلك النظرة من النور، ومن الخير. ومتى نظر نظرة وعيد، فتلك النظرة من الظلمة. وكذلك جميع الحواسّ. وأن حاسة السمع جنسً على حدة، وأن الذي في حاسة البصر من الخير والنور لا يعين الذي في حاسة السمع من الخير، ولكنه لا يضاده ولا يفاسده ولا يمنعه. فهو لا يعينه لمكان الخلاف والجنس، ولا يعين عليه لأنه لبس ضداً.

وأن أجناس الشرّ خلاف لأجناس الشرّ، ضد لأجناس الخير، وأجناس الخيـر يخـالف بعضها بعضاً ولا يضاد؛ وأن التعاون والتآدي لا يقع بين مختلفها، ولا بين متضـادها، وإنمـا يقع بين متفقها.

قال (أي النظام): فيقال للمنانيّ: ما تقول في رجل قال لرجل: يا فـــلان! هــل رأيــت فلاناً؟ فقال المسؤول: نعم، قد رأيته ــ أليس السامع قد أدّى إلى الناظر، والناظر قد أدّى إلــى الذائق؟! وإلاّ فَلم قال اللسان: نعم! وإلاّ وقد سمع الصوت صاحب اللسان؟!

وهذه مسألة قصيرة كما ترى؛ ولا حيلة له بأن يدفع قوله ».

# محمد بن عبد الوهاب الجبائي

أبو على محمد بن عبد الوهّاب الجبائي:

واسمه الكامل كما ذكره ابن خلكان (برقم ٥٧٩، ج ٣، ص ٣٩٨، القاهرة سنة ١٩٤٨م): أبو علي محمد بن عبد الوهاب بن سلام بن خالد بن حُمر ان بن أبان مولى عثمان بن عفان.

ولقب الجُبّائي نسبة إلى جُبًا (بالضم ثم التشديد والقصر) « بلد أو كورة من عمل خوزستان. ومن الناس من جعل عبّادان من هذه الكورة، وهي في طرف من البصرة والأهواز، حتى جعل من لا خبرة له جُبًا من أعمال البصرة. وليس الأمر كذلك. ومن جُبًا هذه أبو علي محمد بن عبد الوهاب الجُبّائي المتكلم المعتزلي صاحب التصانيف، مات سنة ٣٣٠، ومولدة سنة ٥٣٠. وابنه أبو هاشم عبد السلام كان كأبيه في علم الكلام، وفضل عليه بعلم الأدب، فإنه كان إماماً في العربية، مات سنة ٣٢١ ببغداد. وجُبًا في الأصل أعجمي. وكان القياس أن ينسب إليها جُبُوي. فنسبوا إليها جُبّائي على غير قياس، مثل نسبتهم إلى الممدود، ولهبًا أيضاً قرية من أعمال النهروان... وجُبًا أيضاً قرية قرب هيت الهم.

ا ياقوت: « معجم البلدان »، ج ٢، ص ١٢ \_ ٣١، نشرة ڤستنفلد.

ويقول ابن حوقل في « المسالك و الممالك » في فصل خوزستان إن جُبَّى مدينة ورستاق عريض مشتبك العمائر بالنخل وقصب السكر وغيرهما.

وجُبّا تقع بالقرب من نهر دجيل أسفل الأهواز، وبالقرب منها مدينة سوق الأربعاء، وهي في شرقي دجيل على نهر يشق المدينة إلى جانبين بينهما قنطرة من خشب تحتها السفن '.

### مولده

نص ابن خلكان (٣/ ٣٩٩) على أن «ولادة الجبائي في سنة خمس وثلاثين ومائتين »، وهو نفس التاريخ الذي ذكره ياقوت (ج ٢، ص ١٣)، ومن قبلهما ابن النديم في «الفهرست » (ص ٢٥٦، طبع مصر).

## نبوغه المبكر

يروي ابن المرتضى («طبقات المعتزلة »، ص ٨٠) حكاية على نبوغه المبكر وقدرته في صغره على الجدل في مسائل علم الكلام فقال: «وكان على حداثة سنه معروفاً بقوة الجدل. حكى القطّان أنه اجتمع جماعة لمناظرة، فانتظروا رجلاً منهم فلم يحضر. فقال بعض أهل المجلس: أليس هنا

۱ راجع كي لوسترانج: « بلدان الخلافة الشرقية »، ترجمة بشير فرنسيس وكوركيس عواد، ص ۲۷۷ \_ 7۷۸ بغداد، ۱۹۰٤.

من يتكلم؟ وقد حضر من علماء المجبّرة رجل يقال له صقر. فإذا غلامٌ أبيض الوجه زج نفسه في صدر صقر وقال له: أسألك؟ فنظر إليه الحاضرون وتعجبوا من جرأته مع صعر سنه، فقال له: سلن فقال: هل الله تعالى يفعل العدل؟ قال: نعم! قال: أفتسميه بفعله العدل عادلاً؟ قال نعم! قال فهل يفعل الجور؟ قال: نعم! قال: أفتسميه جائراً؟ قال: لا. قال: فيلزم أن لا تسميه بفعله العدل عادلاً.

فانقطع صقر. وجعل الناس يسألون: مَنْ هذا الصبيِّ؟ فقيل: هو غلام من جُبّاء. ».

### دراسته ومشايخه

« كان شيخه أبا يعقوب الشحّام، ولقي غيره من متكلّمي زمانه » (« طبقات المعتزلة »، ص ٨٠). وأبو يعقوب يوسف بن عبد الله بن اسحق الشحّام كان « من أصحاب أبي الهذيل، وإليه انتهت رياسة المعتزلة، وله كتب في الرد على المخالفين وفي تفسير القرآن، وكان من أحذق الناس في الجدل... وعاش ثمانين سنة » (الكتاب نفسه، ٧١ \_ ٧٧). واتفق على أخذ الجبائي عنه كل المصادر (الفهرست »، ص ٢٥٦؛ ابن خلكان ٣/ ٣٩٨ الخ).

# تآليفه

كان غزير الانتاج جداً. « قال أبو الحسين: وكان أصحابنا يقولون إنهم حرروا ما أملاه أبو على فوجدوه مائة ألف وخمسين ألف ورقة.

قال: وما رأيته ينظر في كتاب إلا يوماً في زيج الخوارزمي، ورأيته يوماً أخذ بيده جزءاً من الجامع الكبير لمحمد بن الحسن.

وكان يقول إن الكلام أسهلُ شيء، لأن العقل يدلّ عليه ا ».

ومع ذلك لم يذكر له « الفهرست » لابن النديم كتاباً و احداً! ولكن:

ا ــ ذكر له ابن المرتضى في «طبقات المعتزلة » (ص ٥٧، س ٧) تفسيراً للقرآن لم يذكر فيه أحداً غير أبي بكر عبد الرحمن بن كيسان الأصمّ.

۲ \_ وذكر له « كتباً في الرد على أهل النجوم، ويذكر أن كثيراً منها كان يجري مجرى الامارات التي يخلب الظن عندها » (ص ٩٩، س ٣ \_ س ٤). وفي موضع آخر (ص ٩٤، س ١٢ \_ س ١٣) يذكرها هكذا: « وكان أبو علي ينظر في شيء من النجوم، وكان يقول: أكثره يجري مجرى الامارات، وله كتاب في الرد على المنجمين ».

٣ \_ أملى كتاب اللطيف على بعض تلاميذه: أبي الفضل الحجندي، وغيره («طبقات المعتزلة »، ص ١٠١، س ١٢ \_ س ١٣).

" \_ وذكر الأشعري أنه نقض له الكتاب المعروف به الأصول، فقال: « وألفنا كتاباً كبيراً نقضنا فيه الكتاب المعروف به « الأصول » على محمد بن عبد الوهاب الجبائي، كشفنا عن تمويهه في سائر الأبواب التي تكلم فيها من أصول المعتزلة. وذكرنا ما للمعتزلة من الحجج في ذلك بما لم يأت به. ونقضناه بحجج الله الزاهرة وبراهينه الباهرة: يأتي كلامنا عليه في نقضه في جميع مسائل المعتزلة وأجوبتها في الفنون التي اختلفنا نحن وهم فيها " ».

١ « طبقات المعتزلة »، ص ٨٢.

٢ ابن عساكر: « تبيين كذب المفتري فيما نسب إلى الامام أبي الحسن الأشعري »، ص ١٣٠. القاهرة
 ١٣٤٧ ه.

وذكر كتاباً آخر رداً على الجبائي فقال: « وألفنا كتاباً أجبنا فيه عن مسائل الجبائي في النظر والاستدلال وشرائطه' ».

٦ ــ وفي « لسان الميزان » لابن حجر العسقلاني (ج ٥، ص ٢٧١ تحت رقم ٩٣٠، طبع حيدر أباد):

وذكر ابن النديم له (أي لأبي علي الجبائي) سبعين تصنيفاً، منها الرد على الأشعري في الرواية، وهو من العجائب، لأن الأشعري كان من تلامذته ثم خالفه وصنف في الرد عليه، فنقض هو بعض تصانيفه. وله الرد على أبي الحسين الخياط والصالحي والجاحظ والنظّام والبردعي، وغيرهم من المعتزلة فيما خالفهم فيه. »

### وفاته

« توفي أبو علي سنة ثلاث وثلاث مائة. وكان أوصى إلى أبي هاشم أن يدفنه في العسكر وأن لا يُخرجه عنها. فلما مات، صلى عليه أهل العسكر. وأبى أبو هاشم إلا أن يحمله إلى جُباء. فحمله إلى مقبرة كان فيها أمّ أبي علي وأم أبي هاشم في ناحية بستان أبي علي. قال أبو الحسن: كنت أمر مع أبي علي بالغدوات إلى ذلك البستان. فإذا دخله بدأ بالقبور فدعا لأهلها لا به وأصل هذه الرواية منقول عن « الفهرست » لابن النديم (ص ٢٥٦)، وقد نص على وفاته في هذا التاريخ، وكذلك فعل ابن خلكان وزاد، فقال: « وتوفي في شعبان سنة ثلاث وثلثمائة » (ج ٣، ص ٣٩٩).

١ الكتاب نفسه، ص ١٣٤.

۲ « طبقات المعتزلة » لابن المرتضى، ص ۸۶ ــ ۸۰. بيروت، ١٩٦١.

# مناظرته مع الأشعري

رُويت هذه المناظرة في عدة مصادر، ومنها ما رواه ابن خلكان (ج $\pi$ ، ص $\pi$ ) قال:

« وعنه (أي عن أبي علي الجبائي) أخذ الشيخ أبو الحسن الأشعري، شيخُ السُّنة، علمَ الكلام، وله معه مناظرة روتها العلماء: فيقال إن أبا الحسن المذكور (= الأشعري) سأل أستاذه أبا علي الجبائي عن ثلاثة إخوة: أحدهم كان مؤمناً براً تقياً، والثاني كان كافراً فاسقاً شقياً، والثالث كان صغيراً. فماتوا، فكيف حالهم؟

فقال الجبائي: أما الزاهد ففي الدرجات، وأما الكافر ففي الدركات، وأما الصغير فمن أهل السلامة.

فقال الأشعري: إن أراد الصغير أن يذهب إلى درجات الزاهد، هل يؤذن له؟

فقال الجبائي: لا، لأنه يقال له: إن أخاك إنما وصل إلى هذه الدرجات بسبب طاعاته الكثيرة، وليس لك تلك الطاعات.

فقال الأشعري: فإن قال ذلك الصغير: التقصير ليس مني، فإنك ما أبقيتني و لا أقدرتني على الطاعة.

فقال الجبائي: يقول الباري \_ جلّ وعلا \_ كنتُ أعلم أنك لو بقيت لعصيت وصرت مستحقاً للعذاب الأليم، فراعيتُ مصلحتك.

فقال الأشعري: فلو قال الأخ الكافر: يا إله العالمين! كما علمت حاله فقد علمت حالي، فلم راعيت مصلحته دوني؟

(فقال الجبائي للأشعري: إنك مجنون.

قال: لا، بل وقف حمار الشيه في العقبة)

وانقطع الجبائي.

وهذه المناظرة دالّة على أن الله تعالى خصَّ من شاء برحمته، وخصّ آخــر بعذابــه، وأن أفعاله غير معلّلة بشيء من الأغراض.

ثم وجدت في تفسير القرآن العظيم تصنيف الشيخ فخر الدين الرازي في سرورة الأنعام: « أن الأشعري لما فارق مجلس الأستاذ الجُبّائي وترك مذهبه، وكثر اعتراضه على أقاويله. عظمت الوحشة بينهما. فاتفق يوماً أن الجبائي عقد مجلس التذكير، وحضر عنده عالم من الناس. فذهب الأشعري إلى ذلك المجلس، وجلس في بعض النواحي مختفياً عن الجبائي، وقال لبعض من حضره من النساء: أنا أعلمك مسألة فاذكريها لهذا الشيخ. ثم علمها سؤالاً بعد سؤال. فلما انقطع الجبائي في الأخير رأى الأشعري، فعلم أن المسألة منه، لا من العجوز ».

وكان الجبائي يقول: « قد يوصف القديم بالقدرة على أن يفعل بعباده في باب الدرجات والزيادة من الثواب أكثر مما فعله بهم، لأنه لو بقاه أكثر مما يبقى لازداد إلى طاعاته طاعات يكون ثوابه أعظم من ثوابه لما اخترمه. فأما ما هو استدعاء إلى فعل الإيمان واستصلاح التكليف فلا يوصف بالقدرة على أصلح مما فعله بهم . »

ا الأشعري: « مقالات الإسلاميين »، ج ٢، ص ٢٢٤ \_ ٢٢٥.

# جليل الكلام

#### صفات الله

#### ١ \_ الله عالم

كان الجبّائي يرى « أن الله سبحانه لم يزل عالماً بالأشياء الجواهر والأعراض.

وكان يقول: إن الأشياء تُعلَم أشياء قبل كونها، وتسمى أشياء قبل كونها، وإن الجواهر تسمى جواهر قبل كونها، وكذلك الحركات والسكون والألوان والطعوم والأرابيح والإرادات.

وكان يقول: إن الطاعة تسمى طاعةً قبل كونها، وكذلك المعصية تسمى معصية قبل كونها.

وكان يقسم الأسماء على وجوه: فما سُمّي به الشيء نفسه فواجب أن يسمى به قبل كونه كالقول: «سواد » \_ إنما سمي سواداً لنفسه، وكذلك البياض، وكذلك الجوهر إنما سمي جوهراً لنفسه. وما سُمِّي به الشيء لأنه يمكن أن يذكر ويخبر عنه فهو مسمى بذلك قبل كونه، كالقول: «شيء »، فإن أهل اللغة سموا بالقول: «شيء » كل ما أمكنهم أن يذكروه ويخبروا عنه. وما سُمِّي به الشيء للتفرقة بينه وبين

أجناس أخر كالقول: « لون » وما أشبه ذلك فهو مسمّى قبل كونه. وما سمّي به الشيء لعلة فوجدت العلة قبل وجوده فواجب أن يسمى بذلك قبل وجوده كالقول: « مأمور به » إنما قيل: « مأمور به » لوجود الأمر به؛ فواجب أن يسمى مأموراً به في حال وجود الأمر؛ وإن كان غير موجود في حال وجود الأمر. — وكذلك ما سُمّي به الشيء لوجود علة يجوز وجودها قبله. — وما سمّي به الشيء لحدوثه ولأنه فعل فلا يجوز أن يسمى بذلك قبل أن يحدث كالقول: « مفعول ومُحدث » وماسمتي به الشيء لوجود علة فيه فلا يجوز أن يسمى به قبل وجود العلة فيه، كالقول: « جسم »، وكالقول: « متحرك »، وما أشبه ذلك. وكان ينكر قول من قال: « الأشياء أشياء قبل كونها » — ويقول: هذه عبارة فاسدة لأن كونها هو وجودها، ليس غيرها. فإذا قال القائل: « الأشياء أشياء قبل كونها » فكأنه قال: أشياء قبل أنفسها الله السناء أشياء قبل القائل: « الأشياء أشياء قبل كونها » فكأنه قال: أشياء قبل أنفسها الهيد

والمسألة التي يثيرها الجبائي هنا هي: هل معلومات الله معلومات قبل كونها، وكذلك مقدوراته هل هي مقدورات قبل كونها، وكذلك هل الأشياء أشياء قبل كونها؟

ذلك أن بعض المتكلمين يقولون إن علم الله بالشيء هو كونه. ومعنى هذا أن الشيء موجود منذ الأزل، لأن علم الله قديم. فهل معنى هذا أن الأشياء قديمة؟ لا يمكن القول بهذه النتيجة لأنها تتنافى مع فكرة الخلق والإيجاد. ولو قلنا على العكس إن علم الله بالشيء يكون حال إيجاده، فمعنى هذا أن علم الله متغير حادث بخلقه الأشياء ويزيد كلما أوجدها. وهذا أيضاً يتنافى مع ما ينبغى لله من ثبات وعدم تغير.

وفي الجواب عن هذه المسألة يقول أبو الحسين الصالحي « إن الله لم

ا الأشعري: « مقالات الإسلاميين »، ج ١، ص ٢٢٢ \_ ٢٢٣. القاهرة ١٩٥٠.

يزل عالماً بالأشياء في أوقاتها، ولم يزال عالماً أنها ستكون في أوقاتها، ولـم يـزل عالماً بالأجسام في أوقاتها، وبالمخلوقات في أوقاتها. ويقول: لا معلوم إلا موجود. ولا يُسمي بالأجسام في أوقاتها، ولا يسمي الأشياء أشياء إلا إذا وجدت، المعدومات معلومات، ولا يسمي ما لم يكن: مقدوراً، ولا يسمي الأشياء أشياء إلا إذا وجدت، ولا يسميها أشياء إذا عُدمت ». وهذا موقف توفيقي بين القول بأن علم الله أزلي والقول بأن الأشياء محدثة، فهو يقول إن الله يعلم أن الشيء سيحدث في وقت كذا: فعلمه أزلي، والشيء محدث في زمان معلوم. ولما كان يقول أيضاً إنه « لا معلوم إلا موجود، ولا يسمي المعدومات معلومات »، فقد فسر وجود ما يعلمه الله قبل إيجاده له بأنه وجود في علم الله، لا في الواقع.

لكن هذا لا يحل المشكلة في شيء، لأن علم الله يجب أن يتعلق بموجود بالفعل، لا بمعدوم. لهذا كان هشام بن عمرو الفوطي أكثر منطقية حين قال: « لا أقول لم يـزل عالماً بالأشياء » لأني « إذا قلت: لم يزل عالماً بالأشياء ثبّتها لم تزل (= أزلية) مع الله عز وجل. وإذا قيل له: أفتقول: إن الله لم يزل عالماً بأن ستكون الأشياء؟ قال: إذا قلت بأن ستكون فهذه إلى الله الله الله إلى موجود. وكان لا يُسمّي ما لم يخلقه الله ولم يكن: شيئاً » (الموضع نفسه). فالفوطي إذن رفض ما ذهب إليه أبو الحسين الصالحي من أن الله لم يزل عالماً بالأشياء أنها ستكون في أوقاتها؛ وقال إن معنى ذلك هو وجود الأشياء منذ الأزل معنى ما دام علمه بكونها أزلياً وإن تعلق بأنها ستكون في وقت معين.

أما موقف الجبائي كما عرضه الأشعري فغير واضح تماماً: هل يقول

ا الأشعري: « مقالات الإسلاميين »، ج ١، ص ٢١٩.

إن الله يعلم الأشياء قبل وقوعها علماً أزلياً أو يعلمها أنها ستكون في وقت معلوم، أو يعلمها كلما تحدث؟

فمن ناحية يذكر أنه يقول « إن الله سبحانه لـم يـزل عالمـاً بالأشـياء والجـواهر والأعراض، وكان يقول إن الأشياء تُعلم أشياء قبل كونها، وتسمى أشياء قبل كونها »، ومـن ناحية أخرى « ينكر قول من قال الأشياء أشياء قبل كونها، ويقول: هـذه عبـارة فاسـدة لأن كونها هو وجودها ليس غيرها » ـ ولا يتضح كيف يوفق بين هذين القولين المتعارضـين، إذ كيف تُعلم الأشياء أشياء قبل كونها، ولا يجوز أن يقال إن الأشياء أشياء قبل كونها؟ هـذا تناقض واضح لا يبين من نص الأشعري كيف حلّه الجبائي؛ وربما يكون في نص الأشـعري تحريف، أو سوء تعبير.

### ٢ ـ الله كريم

فسر الجبائي هذه الصفة بأن قال: « الوصف لله بأنه كريم، على وجهين: فالوصف له بأنه كريم بمعنى: عزيز، من صفات الله نفسه؛ والوصف له بأنه كريم بمعنى أنه جواد معط، من صفات الفعل "». ومعنى ذلك أن قولنا: الله كريم إما أن يطلق على أنه صفة ذات، أو على أنه صفة فعل. فإن كان صفة ذات فكريم معناه: عزيز؛ وإن كان صفة فعل، فكريم معناه: جواد.

وكان عيسى الصوفي يرى أن وصف الله بأنه كريم هو من صفات الفعل أي بمعنى أنه جواد؛ بينما كان الاسكافي يقول بقريب مما قال به الجبائي.

۱ الأشعري: « مقالات الإسلاميين »، ج ۱، ص ٢٣٦ \_ ٢٣٧، ج ٢، ص ١٧٢ \_ ١٧٣.

## ٣ \_ الله سميع بصير

اختلف الذين قالوا إن الله لم يزل سميعاً بصيراً هل يقال: لم يزل سامعاً مبصراً، أم لا بقال ذلك:

« فقال الاسكافي والبغداديون من المعتزلة: إن الله لم يزل سميعاً بصيراً سامعاً مبصراً يسمع الأصوات والكلام، وأن ذلك لا يخفى عليه؛ لأن معنى « سميع » و « بصير » عنده وعند من وافقه أنه لا تخفى عليه المسموعات والمبصرات.

وقال الجبائي: لم يزل الله سميعاً بصيراً، وامتنع من أن يكون لم يزل سامعاً مبصراً، ومن أن يكون لم يزل سامعاً مبصراً، يُعدَّى إلى مسموع ومُبصر. فلما لم يجز أن تكون المسموعات والمبصرات لم تزل موجودات لم يَجُز أن يكون لم يزل سامعاً مبصراً، وسميع بصير لا يُعدَّى \_ زَعَمَ \_ إلى مسموع ومُبْصر لأنه يقال للنائم سميع بصير وإن لم يكن بحضرته ما يسمعه ويبصره، ولا يقال للنائم إنه سامع مبصر.

وكان يقول: معنى قولي « إن الله سميع »: إثبات لله، وإنه بخلاف ما لا يجوز أن يسمع، ودلالة على أن المسموعات إذا كانت سمعها؛ وإكذاب لمن زعم أنه أصم.

وكان يقول: القول في الله « إنه بصير » على وجهين: يقال « بصير » بمعنى «عليم»، كما يقال رجل بصير بصناعته، أي عالم بها؛ و « بصير » بمعنى أنّا نثبت ذاته ونوجب أنه بخلاف ما لا يجوز أن يبصر؛ وندل على أن المبصرات إذا كانت أبصرها، ونكذّب من زعم أنه أعمى " ».

ومناط الخلاف هنا بين الرأبين هو أن القول بأن الله « لم يزل سامعاً

۱ الکتاب نفسه، ج ۲، ص ۲۳۶ \_ ۲۳۰.

مبصراً، يؤدي إلى القول بأن الأشياء المسموعة والمبصرة أزلية، لأن سامع ومبصر أي سامع ومبصر أي سامع ومبصر بالفعل لأشياء مسموعة ومبصرة موجودة. أما «سميع» و «بصير» فمعناه أن له هذه الصفة: السمع والبصر، دون أن يكون بالضرورة ممارساً لهما بالفعل. وموقف الجبائي متسق مع إنكاره لأزلية الأشياء.

## ٤ \_ ما علم الله أن يكون فلا بد أن يكون

ما علم الله أنه يكون، «وجاءنا الخبر أنه يكون فلسنا نجيز تركه على وجه من الوجوه، لأن التجويز لذلك هو الشك، والشك في إخبار الله كفر. وقال: ما علم الله \_ سبحانه! \_ أنه يكون فمستحيلٌ قولُ القائل: لو كان مما يُترك لم يكن العلم سابقاً بأنه يكون.. وأجاز أكثر المعتزلة أن لا يكون ما أخبر الله أنه يكون وعلم أنه يكون بأن لا يكون كان علم وأخبر أنه يكون "».

وكان يرى من المحال أن يفعل القديم ما علم أنه لا يكون وأخبر أنه لا يكون. ومع هذا فإنه كان يقول « إنه لو آمَنَ مَنْ عَلِم الله أنه لا يؤمن لأدخله الجنة، وكان يرعم أنه إذا وصل مقدور بمقدور صبح الكلام، كقوله: لو آمن الإنسان لأدخله الله الجنة، وإنما الإيمان خير له « ولو رُدُّوا لعادُوا » (سورة الأنعام: آية ٢٨) فالرد مقدور عليه، فقال: لو كان الرد مقدوراً منهم، لكان عَوْدٌ مقدور.

وكان يزعم أنه إذا وُصِل محالٌ بمحال صح الكلام، كقول القائل: لـو كـان الجسـم متحركاً ساكناً في حال لجاز أن يكون حيّاً ميتاً في حال، وما أشبه ذلك.

١ الأشعري: « مقالات الإسلاميين »، جـ ١، ص ٢٨٦ \_ ٢٨٧.

وكان يزعم أنه إذا وصل مقدور بما هو مستحيل استحال الكلام، كقول القائل: لو آمن من علم الله وأخبر أنه لا يؤمن كيف كان (يكون) العلم والخبر وذلك أنه (إن) قال: كان لا يكون الخبر عن أنه يؤمن سابقاً بأن لا يكون كان الخبر الذي قد كان بأنه لا يومن وبأن لا يكون لم يزل عالماً، استحال الكلام، لأنه يستحيل أن لا يكون ما قد كان بأن لا يكون كان. ويستحيل أن لا يكون الباري عالماً بما لم يزل عالماً به، بأن لا يكون لم يزل عالماً، وإن قال: كان يكون الخبر عن أنه لا يكون، والعلم بأنه لا يكون ثابتاً صحيحاً، وإن كان الشيء الذي علم وأخبر أنه لا يكون، استحال الكلام. وإن قال: كان الصدق ينقلب كذباً، والعلم ينقلب جهلاً، استحال الكلام. فلما كان المجيب على هذه الوجوه على أي وجه أجاب عن السوال استحال كلامه، لم يكن الوجه في الجواب إلا نفس إحالة سؤال السائل الديكون.

#### ه ــ إرادة الله

يرى الجبائي « أن الإرادة لتكوين الشيء هي غيره وليست بخلق لــه، ولا جـائز أن يقول الله سبحانه للشيء: كُنْ. وكان يزعم أن الخلق هو المخلوق ملاسمة الشيء: كُنْ.

#### اللطف الإلهي

اللطف عند المتكلمين هو أن يختار المرء الواجب، ويتجنب القبيح،

١ الكتاب نفسه، ج ١، ص ٢٥٤ \_ ٢٥٥.

۲ الکتاب نفسه، ج ۲، ص ۱۷۵.

أو أنْ يكون ما عنده أقرب إما إلى اختيار الواجب أو ترك القبيح. ويُسمّى أيضاً توفيقاً، وربما يسمى عصمة؛ وقد يسمى هدى أو هداية.

ويكون إما من فعل الله، أو من فعل العبد. والأخير يشمل فعلنا وفعل غيرنا.

وقد ذهب بشر بن المعتمر ومن تابعه « إلى أن اللطف لا يجب على الله تعالى؛ وجعلوا العلة في ذلك أن اللطف لو وجب على الله تعالى لكان لا يوجد في العالم عاص، لأنه ما من مكلّف إلا وفي مقدور الله تعالى من الألطاف ما لو فعل به لاختار الواجب، وتجنب القبيح. فلما وجدنا في المكلفين من عصى الله تعالى ومن أطاعه، تبيّنا أن ذلك اللطف لا يجب على الله تعالى ". »

ويشرح الأشعري موقف بشر بن المعتمر ومن قال بقوله هكذا: « عند الله سبحانه لطف لو فعله بمن يعلم أنه لا يؤمن لآمن، وليس يجب على الله سبحانه فعل ذلك، ولو فعل الله سبحانه ذلك اللطف فآمنوا عنده لكانوا يستحقون من الثواب على الإيمان الذي يفعلونه عند وجوده ما يستحقونه لو فعلوه مع عدمه. وليس على الله سبحانه أن يفعل بعباده أصلح الأشياء، بل ذلك محال لأنه لا غاية ولا نهاية لما يقدر عليه من الصلاح، وإنما عليه أن يفعل بهم ما هو أصلح لهم في دينهم، وأن يزيح عللهم فيما يحتاجون إليه لأداء ما كلفهم وما تيسر عليهم مع وجوده ـ العمل بما أمرهم به. وقد فعل ذلك بهم. وقطع منتهم "».

أما الجبائي فكان يرى أن الله فعل « بعباده ما هو أصلح لهم في دينهم؛ ولو كان في معلومه شيء يؤمنون عنده أو يصلحون به ثم لم يفعله بهم لكان مريداً لفسادهم. غير أنه يقدر أن يفعل بالعباد ما لو

١ « شرح الأصول الخمسة » للقاضي عبد الجبار، ص ٥٢٠.

٢ الأشعرّي: « مقالات الإسلاميين »، جـ ١، ص ٢٨٧.

فعله بهم ازدادوا طاعة فيزيدهم ثواباً. وليس فعل ذلك واجباً عليه؛ ولا إذا تركه كان عابثاً في الاستدعاء لهم إلى الإيمان \ ».

وأصل هذه المسألة أنه إذا كان الله قادراً على اللطف بالعباد، أي جعلهم يختارون الواجبات أو الخير، ويتجنبون القبائح أو الشر، فلماذا لم يلطف بهم؟ أفما كان هذا واجباً عليه، بحكم أنه لا يفعل إلا الأصلح؟ لهذا ذهب قوم إلى القول بأنه كان يجب على الله أن يلطف بعباده جميعاً فيجعلهم يفعلون الواجب ويجتنبون القبيح. وقالوا في تبرير ذلك: « إنه تعالى قادر لذاته، ومن حق القادر لذاته أن يكون قادراً على سائر أجناس المقدورات، ومن المقدورات: الألطاف، فيجب أن يكون قادراً عليها "».

وقد أجاب على هذا من أنكروا ذلك من المعتزلة، مثل القاضي عبد الجبار، «بأن اللطف ليس من أجناس المقدورات حتى إذا كان الله تعالى قادراً لذاته وجب قدرته عليه. ففسد ما ظنوه. يبين ما ذكرناه أن اللطف هو ما يختار المرء عنده الواجب ويجتنب القبيح. وليس هذا جنساً مخصوصاً يجب في القادر لذاته أن يكون قادراً عليه لا محالة "».

\* \* \*

واللطف من أسمائه أيضاً: الهدى، أو الهداية. وقد اختلف المعتزلة: هل يُقال إن الله هدى الكافرين، أم؟ \_ على مقالتين:

« ١ \_ فقال أكثر المعتزلة إن الله هدى الكافرين فلم يهتدوا، ونفعهم بأن قو اهم على الطاعة فلم ينتفعوا، وأصلحهم فلم يصلحوا.

۱ الکتاب نفسه، ج ۱، ص ۲۸۸.

۲ « شرح الأصول لخمسة »، ص ٥٢٣ \_ ٥٢٤.

٣ « شرح الأصول الخمسة »، ص ٥٢٤.

٢ ــ وقال قائلون: لا نقول: إن الله هدى الكافرين على وجه من الوجوه، بأن بَيَّن لهــم ودلَّهم، لأن بيان الله ودعاءه هُدى لمن قبِل، دون من لم يقبل، كما أن دعاء إبليس إضلالٌ لمن قبِل دون من لم يقبل. »

والجبائي يرى في هذه المسألة أنه ينبغي ألا نقول « إن الله هدى بأن سَمَّى وحكَم، ولكن نقول: هدى الخلق أجمعين بأن دلهم وبين لهم، وإنه هدى المؤمنين بما يزيدهم من ألطافه ولكن نقول: هدى الخلق أجمعين بأن دلهم وبين لهم، وإنه هدى المؤمنين بما يزيدهم من ألطافه وذلك ثواب يفعله بهم في الدنيا، وانه يهديهم في الآخرة إلى الجنة، وذلك ثواب من الله سبحانه لهم كما قال « يهديهم ربهم بإيمانهم تجري من تحتهم الأنهار في جنات النعيم (سورة يونس آية ٩).

\* \* \*

ومن أسماء اللطف أيضاً: التوفيق.

وقد اختلف المعتزلة في التوفيق على أربعة أقاويل:

« ١ \_ فقال قائلون: التوفيق من الله سبحانه ثوابً يفعله مع إيمان العبد، و لا يقال للكافر: مُوفَق، وكذلك التسديد.

٢ \_ وقال قائلون: التوفيق هو الحكم من الله أن الإنسان موفق، وكذلك التسديد.

٣ ــ وقال جعفر بن حرب: التوفيق والتسديد لطفان من ألطاف الله سبحانه لا يوجبان الطاعة في العبد، ولا يضطرانه إليها، فإذا أتى الإنسان بالطاعة كان موفقاً مسدّداً.

٤ \_\_ وقال الجبائي: التوفيق هو اللطف الذي في معلوم الله سبحانه أنه إذا فعله وفق الإنسانُ للإيمان في الوقت، فيكون ذلك اللطف توفيقاً لأن يؤمن، وإن الكافر إذا فعل به اللطف الذي يوفق للإيمان في الوقت

ا الأشعري: « مقالات الإسلاميين »، ج ١، ص ٢٩٨.

الثاني فهو موفق لأن يؤمن في الثاني، ولو كان في هذا الوقت كافراً، وكذلك العصمة عنده لطف من ألطاف الله » (الأشعري: « مقالات الإسلاميين »، ج ١، ص ٣٠٠).

## الله هو القديم

اختلف المتكلمون في تسمية الله باسم القديم، ومعناه.

ويشرح أمام الحرمين الجويني في « الشامل » فذا الاختلاف، فيقول إن المتقدمين من شيوخ الأشعرية قالوا: « إن القديم هو الموجود الذي لا أول لوجوده. »

« وذهب معمر بن عباد إلى أن القديم من أسماء الإضافة، وكذلك: الحادث، وزعم أن وصف القديم لا يتحقق للباري قبل حدوث الحادثات...

وذهب المتأخرون من المعتزلة إلى أن القديم هو الإله. وأول من أحدث ذلك الجبائي: فإنه لما استدل على نفي الصفات بقوله: إن الباري سبحانه وتعالى قديم، وقدَمه أخص وصفه، فلو ثبتت صفة قديمة لشاركته في أخص الوصف. والاشتراك في الأخص يوجب الاشتراك في سائر الأوصاف. فقيل له في جملة ما اعترض عليه به: إذا زعمت أن أخص أوصاف الإله قدمه، فقل إن حقيقة الإله أنه قديم، وحقيقة الإلهية القدرم. فركب ما ألزم وقال: حقيقة الإلهيا الله القدم. وهذا مذهب لم يسبق إليه ».

۱ « الشامل في أصول الدين » لإمام الحرمين الجويني، ص ٢٥١ \_ ٢٥٢. الاسكندرية سنة ١٩٦٩.

والأشعري اقتصر على تحديد القديم بأنه « هو المتقدم في الوجود على شريطة المبالغة، وليس يتخصص بالذي لا أول لوجوده، بل يطلق عليه، ويطلق على المتقدم المتقادم من الحوادث ».

#### الإيمان

عند الجبائي أن الإيمان هو ما فرضه الله على عباده من فروض، أما النوافل فلا تدخل في الإيمان. وكل خصلة من الخصال التي افترضها الله على عباده هي بعض الإيمان بالله، وهي أيضاً إيمان بالله.

وكان يرى « أن من الذنوب صغائر وكبائر، وأن الصغائر تستحق غفرانها باجتناب الكبائر، وأن الكبائر تحبط عقاب الصغائر. وكان الكبائر، وأن الكبائر تحبط الثواب على الإيمان، واجتناب الكبائر يحبط عقاب الصغائر. وكان يزعم أن العزم على الكبيرة كبيرة، والعزم على الكفر كفر أ ». فكأنه يسوي بين العزم على الذنب وارتكاب الذنب بالفعل من حيث صفة القبح، أي أنه يرى أن حكم النية حكم الفعل. وهي نزعة سقراطية واضحة في الأخلاق.

وكان يفرق في الحكم بين أسماء اللغة، وأسماء الدين. فأسماء اللغة مشتقة من الأفعال وتتقضي بانقضاء الأفعال، أما أسماء الدين فيسمى بها الإنسان في حالة فعله وفي حالة انقضاء فعله. ومعنى هذا أن أسماء اللغة تطلق على الأفعال حين وقوعها، أما أسماء الدين فتطلق على الأحوال الراسخة التي أصبحت بمثابة عادات habitus. وأهمية هذه التقرقة تظهر في مسالة التسمية بالإيمان: هل المؤمن الذي يرتكب معصية لا يزال يُعد

ا الأشعري: « مقالات الإسلاميين »، ج ١، ص ٣٠٥.

مؤمناً، أو تسقط عنه صفة الإيمان بارتكابه المعصية؟ فعلى رأي الجبائي يُسمّى من ارتكب معصية مؤمناً بما سبق له فعله من أعمال الإيمان، أي بمعنى أن الغالب على أحواله الإيمان.

ومن ناحية أخرى: هل اليهودي مثلاً يمكن أن يسمى مؤمناً؟ يرى الجبائي أنه يمكن أن يسمى مؤمناً بحسب أسماء اللغة، أما بحسب أسماء الدين فلا يعد مؤمناً، لأن الغالب على أفعاله ليس الإيمان. فهو مؤمن بحسب الاستعمال اللغوي حين يفعل فعلاً من أفعال الإيمان، ولكنه غير مؤمن بحسب الاستعمال الديني، لأن أغلب أفعاله لا تتفق مع الإيمان.

وهذا تجديد قام به الجبائي في مسألة الأسماء والأحكام عند المعتزلة « إذ كانت المعتزلة قبله \_ إلا الأصم \_ تنكر أن يكون الفاسق مؤمناً، وتقول: إن الفاسق ليس بمؤمن و لا كافر، وتسميه (في) منزلة بين المنزلتين، وتقول: في الفاسق إيمان لا نسميه به مؤمناً، وفي اليهودي إيمان لا نسميه به مؤمناً ». ولكن ليس معنى هذا أن الجبائي خالف المعتزلة في القول بأن الفاسق في منزلة بين منزلتين؛ فهو لا يزال يقول معهم إن الفاسق في منزلة بين منزلتين، وكل ما أتى به من جديد يخالفهم به هو أنه قال إن الفاسق ليعد من حيث أسماء الدين، وكل ما أتى به من جديد يخالفهم به هو أنه قال إن الفاسق في هذه المسألة الأساسية خلافاً لفظياً إذن أكثر منه خلافاً جوهرياً في الموضوع. وما كان يمكن أن يكون الأمر غير ذلك، لأن القول بالمنزلة بين المنزلتين من أصول المعتزلة الخمسة.

وعند الجبائي أن اجتماع صغائر قد يولّد كبيرة «كالرجل يسرق درهماً ثم درهماً حتى يكون سارقاً لخمسة دراهم يسرقها درهماً درهماً معتقد قد يجوز أن يكون سرقة كل درهما على انفراده صغيراً، فإذا اجتمع

١ الكتاب نفسه، ج١، ص ٣٠٥.

ذلك كان كبيراً. وقال غيره من المعتزلة: إن لم تكن سرقة كل درهم على انفراده كبيراً فليس ذلك إذا اجتمع كبيراً » (« مقالات الإسلاميين »، ج ١، ص ٣٠٧).

## البلوغ والتكليف

البلوغ في تعريف الجبائي، هو تكامل العقل، والعقل هـو العلـم، وسُميّ عقـلاً لأن الإنسان يمنع نفسه به عما لا يمنع المجنون نفسه عنه، وهذا مأخوذ من عقال البعير، وإنما سُمّي عقاله عقالاً لأنه يُمنع به.

والعلوم كثيرة. ومنها ما يدرك اضطراراً، قبل تكامل العقل: بامتحان الأسياء واختبارها، والنظر فيها، مثل تفكر الإنسان إذا شاهد الفيل أنه لا يمكن أن يدخل في خرق إبرة. فإذا تكاملت هذه العلوم في الإنسان كان بالغاً. ومن لم يمتحن الأشياء فيجوز أن يكمل الله له العقل ويخلقه فيه ضرورة، فيكون بالغاً كامل العقل، مأموراً، مكلفاً.

و لا يجوز أن يكلّف الإنسان إلا إذا تكامل عقله، وصار مع تكامل عقله قوياً على اكتساب العلم بالله، مدركاً أنه لو ترك النظر فسيعاقبه الله، أو ينبهه على ذلك ملّك أو رسول.

## خلق القرآن

في عرضنا لرأي أبي الهذيل في مسألة خلق القرآن عرضنا في الوقت نفسه رأي محمد بن عبد الوهاب الجبائي لاتفاقهما في الرأي في هذه المسألة.

ويزيد الأشعري بالنسبة إلى الجبائي أنه كان يقول: « إن كلام الله سبحانه لا يُحكى، لأن حكاية الشيء أن يؤتى بمثله، وليس أحدٌ يأتي بمثل كلام الله عز ّ وجل ، ولكنه يُقْر أ ويُحفظ ويُكتَب. وكان يقول: إن الكلام يُسْمَع ويستحيل أن يكون مرئياً \ ».

\_\_\_\_\_

١ الأشعري: « مقالات الإسلاميين »، ج ٢، ص ٢٤٣.

# دقيق الكلام الجوهر

يرى الجبائي أن « الجواهر على جنس واحد، وهي أنفسها جـواهر، وهـي متغـايرة بأنفسها ومتفقة بأنفسها، وليست تختلف في الحقيقة ( »، والجواهر تُعلم جواهر قبل أن تكون.

وقال إنه « يجوز على الجوهر الواحد الذي لا ينقسم ما يجوز على الجسم: من الحركة والسكون واللون والطعم والرائحة إذا انفرد، وأحال حلول القدرة والعلم والحياة فيه إذا أنفرد، وجور أن يخلق الله حياً لا قدرة فيه. وأحال تعري الجوهر من الأعراض » (ج ٢، ص ١١). والجوهر الفرد يلقي بنفسه ستة أمثاله، ولا يحله طول أو تأليف وهو منفرد. والجزء الواحد يجوز أن يحله حركتان، وذلك إذا دفع الحجر دافعان حلَّ كُلَّ جزء منه حركتان معاً.

١ الأشعري: « مقالات الإسلاميين »، ج ٢، ص ٩.

#### الحركة

وقال إن الجسم إذا تحرك ففيه من الحركات بقدر عدد أجزاء المتحرك، في كل جزء حركة. وأنكر أن تكون الحركة الواحدة تنقسم أو تتجزأ أو أن تتبعّض، أو أن يكون حركة أو لون أو قوة لأحد الأشياء. (ج ٢، ص ١٦، ١٧).

ومن رأيه أن للحجر في انحداره وقفات، وأن القوس الموترة فيها حركات خفية، وكذلك الحائط المبنيّ. وتلك الحركات هي التي تولد وقوع الحائط، والحركات التي في القوس والوتر هي التي يتولّد عنها انقطاع الوتر.

وجورّز أن يتحرك المتحرك لا عن شيء ولا إلى شيء، وأن يحرك الله العالم لا في شيء. والجسم إذا كان مكانه متحركاً فهو متحرك، وهذه حركة لا عن شيء.

والحركات والسكون أكوان للجسم، والجسم في حال خلق الله له ساكن.

و الحركات أجناس، وهي متضادات: فالتيامن ضد التياسر، والقيام ضد القعود، والتقدم ضد التأخر، والتصاعد ضد الانحدار.

وكل حركة زوالٌ، فلا حركة إلا وهي زوال، وإنه ليس معنى الحركة معنى الانتقال، وأن الحركة المعدومة تسمى زوالاً قبل كونها، ولا تسمى انتقالاً.

فقلت له (أي أنا: الأشعري): فلم لا تثبت كل حركة انتقالاً، كما تثبت كل حركة زوالاً؟

فقال (أي الجبائي): منْ قبل (= لأن) أن حبلاً لو كان معلقاً

بسقف فحريكه إنسان لقلنا: زال، واضطرب، وتحرك، ولم نَقُل إنه انتقل.

فقلتُ له: ولم لا يُقال: انتقل في الجوّ، كما قيل تحرك وزال واضطرب؟

فلم يأت بشيء يوجب التفرقة » هكذا يقول الأشعري (« مقالات الإسلاميين »، ج ٢، ص ٤٢) في مناقشته لأستاذه الجبائي في هذه المسألة.

والحركات كلها لا تبقى.

أما السكون فعلى ضربين: « سكون الجماد وسكون الحيوان. وسكون الحي المباشر الذي يفعله في نفسه لا يبقى، وسكون الموات يبقى » (ج ٢، ص ٤٥).

#### الروح

ذهب الجبائي إلى أن الروح جسم، وأنها غير الحياة، والحياة عَرَض. ويعتلُّ بقول أهل اللغة: خرجت روح الإنسان. وزعم أن الروح لا تجوز عليها الأعراض.

## الأعراض

كان الجبائي يقول ببقاء أعراض كثيرة. وكان يقول « إن كل ما فعله الحيّ في نفسه مباشراً من الأعراض فهو غير باق. وكذلك يقول:

إن الباقي من الأعراض يبقى لا ببقاء. وكذلك يقول في الأجسام إنها تبقى لا ببقاء، وكذلك يجيز بقاء الكلام » (« مقالات الإسلاميين »، ج ٢، ص ٤٥).

وقال بمثل ما قال به أبو الهذيل من أن الأجسام والأعراض ترى، لكنه خالفه في قوله بلمس الأعراض (الكتاب نفسه، ج ، ٢ ص ٤٧).

وفناء الجسم يوجد لا في مكان، وهو مضادٌ له. ولكل جسم فناءٌ من جنسه. وقال إن السواد الذي كان في حال وجوده بعد البياض هو فناء للبياض؛ وكذلك كل شيء في وجوده عدم شيء فهو فناء ذلك الشيء. وفناء العَرض يحلّ في الجسم. والفناء لا يفنى. (الكتاب نفسه، ج ٢، ص ٥١ – ٥٢).

## هل يجوز إعادة الأعراض

في هذه المسألة يرى الجبائي أن ما يعرف الخلق كيفيته أو يقدرون على جنسه أو لا يجوز أن يبقى فليس بجائر أن يعاد. وما كان غير ذلك من الأعراض فجائز أن يعاد. « وزعم أن ما يجوز أن يعاد فجائز عليه التقديم في الوجود والتأخير، وأن الحركات وما أشبه ذلك مما لا يجوز أن يعاد، لو أعيد لكان يجوز عليه التقديم في الوجود والتأخير. ولو جاز ذلك على الحركات لكان ما يقدر أن يفعل بعد عشرة أوقات يجوز أن يقدم قبل ذلك، أو وكان ما يقدر عليه أن يفعل في الوقت العاشر معاداً، ولو كان ذلك جائزاً لوليس لما يقدر عليه الباري من حركات الأجسام نهاية لكان جائزاً أن يفعل ذلك في وقتلاً هذا. ولو جاز ذلك لجاز أن يقدم الإنسان ما يقدر أن يفعله في

أوقات لا تتناهى فيفعله في هذا الوقت، ولو كان ذلك جائزاً لكان الإنسان لو لم يفعل ذلك في هذا الوقت لكان يفعل لها تروكاً لا كل لها، وذلك فاسد. فلما فسد ذلك فسد أن تعاد الحركات، وكان يعتل بهذا في وقت كان يزعم أن ترك كل شيء غير ترك غيره، وأن تركاً واحداً يكون لشيئين سيد.

#### العلية

اختلف المتكلمون في العلل وعلاقاتها مع معلولاتها. وقد ذكر الأشعري عشرة أقاويل في هذا الاختلاف:

« ١ \_ قال بعضهم: العلّة علتان: فعلّة مع المعلول، وعلة قبل المعلول. فعلّة الاضطرار مع المعلول، وعلّة الاختيار قبل المعلول. فعلّة الاضطرار بمنزلة الضرب والألم إذا ضربت إنساناً فألم؛ فالألم مع الضرب وهو الاضطرار. وكذلك: إذا دفعت حجراً فذهب: فالدفع علة للذهاب، والذهاب ضرورة، وهي معه.

وقالوا: الأمر علّة الاختيار، وهو وقبله... (وهذا) قول الإسكافي.

٢ \_\_ وقال بعضهم: علة كل شيء قبله؛ ومحال أن تكون علة الشيء معه. وجعل قائل هذا القول نفسه على أنه إذا حمل شيئاً فعلمه بأنه حامل له بعد حمله يكون بلا فصل، وعلى أن عداوة الله سبحانه للكافرين تكون بعد الكفر بلا فصل. وهذا قول بشر بن المعتمر...

۱ الأشعري: « مقالات الإسلاميين »، ج ۲، ص ۵۷.

۲ الأشعري « مقالات الإسلاميين »، ج ۲، ص ٦٩ \_ ٧٠.

" \_ وقال بعضهم: العلّة قبل المعلول حيث كانت. والعلّة علتان: علة موجبة، وهو قبل الموجَب، (وهي) التي إذا كانت لم يكن من فاعلها تصرّف في معناها، ولم يجز منه ترك لما أراده بعد وجودها؛ \_ وعلّة قبل معلولها وقد يكون معها التصرف والاختيار للشيء وخلافه. وذلك لأني قد أقول: أطعت الله لأن الله أمرني، أعني لأجل الأمر، ورغبت في طاعة الله وآثرتها؛ وقد تُمكنني مخالفة الأمر وترك المأمور به، قد كان ذلك من كثير من الخلق. ومثله قوله: إنما جئناك لأنك دعوتنا، وجئتك لأنك أرسلت إلى".

٤ \_ وقال قائلون: العلّة علتان: علّة قبل المعلول، وهي متقدمة بوقت واحد. وما جاز أن يتقدم الشيء أكثر من وقت واحد فليس بعلّة له، ولا يجوز أن يكون علّة له. وعلّة أخرى تكون مع معلولها كالضرب والألم وما أشبه ذلك. وهذا قول الجبائي.

وقال قائلون: العلّة لا تكون إلا مع معلولها. وما تقدم وجوده وجود الشيء فليس
 بعلّة له. وزعم هؤ لاء أن الاستطاعة علة للفعل، وأنها لا تكون إلا معه.

7 \_ واختلفوا فيما بينهم: فمنهم من زعم أن العجرز يوجب الضرورة، كما أن الاستطاعة توجب الاختيار، وهذا قول ابراهيم البخارى.

٧ ــ ومنهم من زعم أن العجز لا يوجب الضرورة، وإن كانت الاستطاعة توجب الاختبار.

٨ \_ وقال بعض هؤ لاء: في المُدرك للشيء طبيعة تولّد الإدراك؛ وأبى ذلك بعضهم.

9 \_\_ وقال قائلون: العلة لا تكون إلا مع معلولها، وأنكروا أن تكون الاستطاعة علّـة،
 و هذا قول عباد بن سليمان.

١٠ \_ وقال قائلون: العلل منها ما يتقدم المعلول كالإرادة الموجبة

وما أشبه ذلك مما يتقدم المعلول؛ وعلة يكون معلولها معها كحركة ساقي التي أبني عليها حركتي؛ وعلّة تكون بعد، وهي الغرض، كقول: إنما بنيت هذه السقيفة لأستظل بها؛ والاستظلال يكون فيما بعد. وهذا قول النظّام. »

ومن هذه الآراء في العلاقة الزمنية بين العلة والمعلول نتبين أن رأي الجُبائي هـو أن العلة على نوعيْن: علة قبل المعلول تسبقه مباشرة، وعلة تكون مع معلولها مثل الضرب والألم فهما يقعان معاً. وبالنسبة إلى العلة الأولى يرى أنه إذا لم تسبق العلة مباشرة بل توسط شـيء فإنها لا تُعدُّ علة. ولكن ليس لدينا أكثر من ذلك لإيضاح رأيه في تحديد ما هي العلّة. وكل ما هنالك أنه قال إن « السبب لا يجوز أن يكون موجباً للمسبّب، وليس الموجب للشـيء إلا مَـن فعله وأوجده في . ويتفق مع هذا قوله إن الإرادة ليست موجبة لمرادها في والإرادة التـي هـي قصد للفعل تكون مع الفعل، وليس قبله . وأجاز أن يريد الإنسان إرادته، كما نقـل ذلـك الأشعري في روايته لما جرى في مناظرة بينهما. (الموضع نفسه).

#### أسماء الله

« كان الجبائي يقول: إن الله لم يزل عالماً قادراً على الأشياء قبل

۱ الأشعري: « مقالات الإسلاميين »، ج ۲، ص ۸۸.

٢ الكتاب نفسه، ج ٢، ص ٩٠.

٣ الكتاب نفسه، ج ٢، ص ٩٣.

كونها بنفسه، وإن الأشياء خطأ أن تقال أشياء قبل كونها، لأن كونها هو هي؛ وكان ينكر أن يقال أشياء قبل أنفسها، ولكنها تعلم أشياء قبل كونها، وتسمى أشياء قبل كونها. وكذلك الجواهر عنده تسمى جواهر قبل كونها، والألوان تسمى ألواناً قبل كونها. وكان يمنع أن تسمى الهيئات هيئات قبل كونها، وأن تسمى الأجسام أجساماً قبل كونها، وأن تسمى الأفعال أفعالاً قبل كونها.

وكان يزعم أن القول: «شيء »: سمة لكل معلوم. فلما كانت الأشياء معلومات قبل كونه، كونها سُمِّيت أشياء قبل كونها، وما سُمِّي به الشيء نفسه فواجب أن يسمى به قبل كونه، كالقول: جوهر، وكذلك سواد وبياض وما أشبه ذلك. وما سُمي به لوجود علّة « لا » فيه فقد يجوز أن يُسمى به مع عدمه وقبل كونه إذا وجدت العلّة التي لها مسمى بالاسم، كالقول: « مدعو »، « ومخبر عنه » إذا وجد ذكره والإخبار عنه، وكالقول: « فانٍ » يسمى به الشيء مع عدمه إذا وجد فناؤه.

قال: وما سمي به الشيء لوجود علة (فيه) فلا يجوز أن يسمى به قبل كونه مع عدمه، كالقول: متحرك وأسود، وما أشبه ذلك. وما سمي به الشيء لأنه فعل وحدث بنفسه كالقول: مفعول ومحدث، لا يجوز أن يسمى بهذا الاسم قبل كونه. وما سمي به الشيء وسميت به أشياء للتفريق بين أجناسها وغيرها من الأجناس سمّاها بذلك الاسم قبل كونها؛ وما سمي به الشيء كان إخباراً عن إثباته أو دلالة على ذلك كالقول: كائن ثابت وما أشبه ذلك يجوز أن يسمى به قبل كونه.

وكان لا يسمي العلم علماً قبل كونه، لأنه اعتقاد الشيء على ما هو به بضرورة أو بدليل، ولا يسمي الأمر أمراً قبل كونه لأنه إنما يكون أمراً بقصد القاصد إلى ذلك، وذلك أنه قد يكون الشيء مخرجه مخرج الأمر وهو تهدّدٌ ليس بأمر.

وكان يقول إن الموجودات التي وجدت هي التي لم تكن قبل كونها موجودة. وكان لا يمنع من القول: لم يزل الباري عالماً بالأجسام والمخلوقات؛ لا على أنه يسميها أجساماً قبل كونها ومخلوقات قبل كونها، ولكن على معنى أنه لم يزل عالماً بأن ستكون أجساماً مخلوقات.

وكان لا يثبت للباري علماً في الحقيقة به كان عالماً، ولا قدرة في الحقيقة بها كان عالماً، ولا قدرة في الحقيقة بها كان قادراً. وكذلك جوابه في سائر ما يوصف به القديم لنفسه.

وكان يفرق بين صفات النفس وصفات الفعل بما حكيناه عن المعتزلة قبل هذا الموضع.

وكان يزعم أن معنى الوصف لله بأنه «عالم»: إثباته وأنه بخلاف ما لا يجوز أن يعلم، وإكذاب من زعم أنه جاهل، ودلالة على أن له معلومات. وأن معنى القول إن الله: «قادر »: إثباته، والدلالة على أنه بخلاف ما لا يجوز أن يقدر، وإكذاب من زعم أنه عاجز، والدلالة على أن له مقدورات. ومعنى القول أنه: «حيّ »: إثباته واحداً، وأنه بخلاف ما لا يجوز أن يكون حيّاً، وإكذاب من زعم أنه ميّت. ومعنى القول: «سميع »: إثباته وأنه بخلاف ما لا يجوز أن يسمع وإكذاب من زعم أنه أصم، والدلالة على أن المسموعات إذا كانت سمعها. ومعنى القول: «بصير »: إثباته، وأنه بخلاف ما لا يجوز أن يبصر، وإكذاب من زعم أنه أعمى، والدلالة على أن المبصرات \_ إذا كانت \_ أبصرها...

« وكان الجبائي يزعم أن معنى القول إن الله عالم معنى القول إنه عارف وإنه يدري الأشياء. وكان يسميه عالماً عارفاً دارياً. وكان لا يسميه فَهِماً ولا فقهاً ولا موقناً ولا مستبصراً ولا مستبيناً؛ لأن الفهم والفقه هو استدراك العلم بالشيء بعد أن لم يكن الإنسان به عالماً. وكذلك قول القائل: أحسست بالشيء، وفطنت له، وشعرت به: معناه هذا. واليقين هو العلم بالشيء بعد الشك. ومعنى « العقل » هو المنع عنده، وهو مأخوذ من عقال البعير، وإنما سمي علمه: عقلاً: من هذا.

قال: قال لم يَجُز أن يكون الباري ممنوعاً لم يجز أن يكون عاقلاً. وليس معنى «عالم » عنده معنى «عاقل ». والاستبصار والتحقق هو العلم بعد الشك.

وكان يزعم أن الباري «يجد » الأشياء بمعنى: «يعلمها ».

وكان يزعم أن الباري لم يزل عالماً قادراً حياً سميعاً بصيراً. ولا يقول: لم يزل سامعاً مبصراً. ولا يقول لم يزل يسمع ويبصر ويدرك، لأن ذلك يُعَدّى إلى مسموع ومُبصر ومُدرك.

وكان يقول: إن الوصف لله بأنه سامع مبصر: من صفات الذات، وإن كان لا يقال: لم يزل سامعاً مبصراً؛ كما أن وصفنا له بأنه عالم بأن زيداً مخلوقٌ: من صفات الذات، وإن كان لا يقال: لم يزل عالماً بأنه يخلق.

قال: وقد نقول: « سميع » بمعنى يسمع الدعاء، ومعناه: يجيب الدعاء، وهو من صفات الفعل.

وكان يقول: إن الباري لم يزل رائياً، بمعنى: لم يزال عالماً؛ ويقول: يرى نفسه، بمعنى: يعلمها.

وكان يزعم أن الباري لم يزل عالماً، و لا يقول: لم يزل رائياً بمعنى لم يــزل مُــدرِكاً. والرائي عنده قد يكون بمعنى عالم وبمعنى مدرك. وكذلك

القول: «بصير »، قد يكون عنده بمعنى عالم كالقول: فلان بصير بصناعته، أي عالم بها، فيقول: الباري لم يزل بصيراً بمعنى: يرى نفسه، فيقول: الباري لم يزل بصيراً بمعنى: يرى نفسه، وانه بخلاف ما لا يجوز أن يبصر، ونُكذّب من زعم أنه أعمى، وندل بهذا القول على أن المبصرات، إذا كانت، أبصرها، فيلزمه أن يقول: إن الباري لم يزل مدركاً، على هذا المعنى.

وكان يقول: إن الباري لم يزل قوياً قاهراً عالماً مستولياً مالكاً، وكذلك القول بأنه متعالى: على معنى أنه: مُنزَّه، كقوله « تعالى الله عما يشركون » (سورة التوبة: ١٩٠). وأنه لم يزل مالكاً سيداً رباً، بمعنى أنه لم يزل قادراً.

و لا يقول إن الباري: « رفيع » « شريف » على الحقيقة، لأن هذا مأخوذ من شرف المكان و ارتفاعه فيلزمه أن لا يقول إنه عال في الحقيقة: لأن هذا مأخوذ من علو المكان.

وكان يزعم أن (معنى) عظيم وكبير وجليل: أنه: السيد؛ ومعنى هذا أنه مالك مُقتدر.

وكان يقول: إن الباري « جبار »: بمعنى أنه لا يلحقه قهر، ولا يناله ذل، ولا يغلبه شيء. فهذا عنده قريب من معنا « عزيز ». والوصف له بذلك من صفات النفس.

ويقول في «كريم » ما قد شرحناه قبل هذا الموضع.

ويقول مجيد بمعنى عزيز.

ويقول: لم يزل الباري غنياً بنفسه.

فأما القول: «كريم » فقد يكون عنده من صفات النفس إذا كان بمعنى عزيز؛ ويكون عنده من صفات الأفعال إذا كان بمعنى «جواد ».

و القول حكيم: بمعنى عليم \_ من صفات النفس عنده. و القول: حكيم، من طريق الاشتقاق \_ من فعله الحكمة \_ من صفات الفعل.

و القول صمد بمعنى: سيد \_ من صفات الذات. و القول: صمد \_ بمعنى أنه مصمود اليه \_ لا من صفات الذات عنده.

وقد يكون: (واحد) \_ عنده بمعنى أنه عين لا ينقسم ولا يتجزأ. ويكون معنى: واحد \_ أنه لا شبه له ولا مثل \_ وكذلك يقول (الحسين بن محمد) النجار في معنى: واحد. ويكون بمعنى أنه لا شريك فيه في قدّمه والهيته.

والقول: إله عنده معناه أنه لا تحقُّ العبادة إلا له. وهو من صفات اللذات عنده.

ومعنى القول: الله \_ أنه الإله، فحذفت الهمزة الثانية، فلزم إدغام إحدى اللامين في الأخرى؛ وواجب أن يقال إنه: الله.

وكان لا يقول إن الباري معنى، لأن المعنى هو معنى الكلام. وكان يقول إن الباري لم يزل باقياً في الحقيقة بنفسه لا ببقاء. ومعنى أنه « باق »: أنه كائن لا بحدوث، وأنه لا يوصف الباري بأنه لم يزل دائماً لا يفنى، بل يوصف بأنه لا يزال دائماً، لأن هذا مما يوصف به في المستقبل، ويوصف بأنه لم يزل دائماً لا إلى أول له، كما يقال: لم يزل دائم الوجود، أي لا أول لوجوده.

ومعنى قائم وقيوم: أي دائم: وهو من صفات الذات.

وكان ينكر قول من قال: إن معنى القديم أنه حيّ قادر، وإن معنى سميع أنه يعلم الأصوات والكلام، ومعنى « بصير » أنه يعلم المبصرات.

وكان يقول: لم يزل القديم أو لاً، و لا يزال آخراً.

وكان يزعم أن الوصف هو الصفة، وأن التسمية هي الاسم، وهو

١ أي ليست له صفة من صفات المعاني.

قولنا: الله عالم قادر. فإذا قيل له: تقول إن العلم صفة والقدرة صفة؟ قال: لم تثبت علماً فنقول صفة أم لا، ولا ثبتنا علماً في الحقيقة فنقول: قديم، أو مُحدث أو هو أو غيره. فإذا قيل له: القديم صفة؟ قال: خطأ؛ لأن القديم هو الموصوف، ولكن الصفة قولنا الله وقولنا القديم.

وكان يقول: إن الوصف لله بأنه مريد محب ودودٌ راضٍ ساخط غضبان مُـوال مُعـاد حليم رحمن رحيم راحم خالق رازق بارئ مصور محيي مميت ـ من صفات الفعل. وإن كـل ما نسب إلى القديم [ فيه ] أو وصف بضده أو بالقدرة على ضده ـ فهو من صفات الفعل.

وكان يزعم أن الوصف لله بأنه متكلم: أنه فَعَل الكلام.

وكان يزعم أن معنى الإرادة منه كمعنى الإرادة منا، وهي محبت للشيء، وكذلك الكراهة هي البغض للشيء، وأن الرضا منه هو الرضى عنا ولعملنا، ورضاه عنا لهذا العمل: معنى واحد، وهو أن نكون قد فعلنا ما لم يرد منا أكثر منه، وهو كما قال مراده منا.

وكان يقول إن غضبه هو سخطه. وكان يفرق بين الإرادة والشهوة. ولا يجوز الشهوة على الباري.

وكان يزعم أن حلم الله سبحانه هو: إمهاله لعباده وفعل النعم التي يضاد كونُها كونَ الانتقام، وهي صرفُ الانتقام عنهم، وأنه لو يفعل ذلك لم يوصف بالحلم.

وكان لا يصف الباري بالصبر والوقار والرزانة. وكان لا يزعم أن الباري حنّان، لأنه إنما أُخذ من الحنين.

وكان يزعم أن الباري مُحْبِل، وأنه لا مُحْبِل للنساء في الحقيقة سواه؛ فليلزَمْه « والد » في الحقيقة، وأنه لا والد سواه.

وكان يقول: إن الباري لا يزال خالداً؛ وإن الوصف له بذلك من

صفات الذات؛ ولا يقول: لم يزل خالداً. وكان مرة يقول: إن الأجسام إذا تقادم وجودها قيل لها قديمة في الحقيقة إلى غاية وأول. ثم رجع عن ذلك.

وكان لا يزعم أن الإنسان باقٍ في الحقيقة لأن الباقي هو الكائن لا بحدوث، والإنسان كائن بحدوث.

وكان إذا قيل له: لم اختلفت المسميات، والمسمى بها واحد؛ والمعاني، والمعنى بها واحد؟ ولم أيس معنى عالم معنى قادر؟ قال: لاختلاف المعلوم والمقدور؛ لأن من المعلومات ما لا يجوز أن يوصف القادر بأنه قادر عليه. وكذلك القول في: سميع بصير، اختلف القول فيهما لاختلاف المسموعات والمبصرات.

وكان يجيب أيضاً بأن الأسماء والصفات اختلفت لاختلاف الفوائد، لأنسي إذا قلت أن الباري: « عالم » أفدتكم علماً به، ودللتك على معلومات، وأكذبت من قال: إنه جاهل، وأفدتك علماً بأنه خلاف ما لا يجوز أن يعلم. وإذا قلت : قادر " لفدتك علماً به، وأنه بخلف ما لا يجوز أن يقدر، وأكذبت من زعم أنه عاجز، ودللت على مقدورات؛ وإنما اختلفت الأسماء والصفات لاختلاف العلوم التي أفدتك لما قلت إنه عالم قادر حيّ سميع بصير.

وكان يقول: إن الوصف للبارئ بأنه سَبُّوح قدّوس \_ من صفات النفس. ومعنى ذلك تنزيه الله سبحانه عما جاز على عباده من ملامسة النساء ومن اتخاذ الصاحبة والأولاد، وسائر الصفات التي لا تليق (به).

وكان يقول: معنى الوصف لله بأنه واحد وبأنه متوحد: واحد. وكذلك الوصف له بأنه جبار ومتجبر، وكبير ومتكبر.

وزعم أنه لا يجوز أن يوصف الباري بأنه فوق عباده على الحقيقة. فإن وجدنا ذلك في صفات الله تعالى فهو مجاز، وقد قال الله سبحانه:

« و هو القاهر فوق عباده » (سورة الأنعام: ١٨) وأراد به القادر المستولى على العباد. فجعل قوله: « فوق » بدلاً من قوله: « مستعل ».

قال: وقد نقول: فوق عباده في العلم والقدرة، أي هو أعلم وأقدر منهم \_ وهو توسُّع.

قال: وقد يوصف الباري سبحانه بأنه قريب من الخلق توسعًا. ومعنى ذلك أنه عالم بنا وبأعمالنا، سامع القول من الخلق، راء لأعمالهم. وكذلك تقريب العباد بالطاعة إلى الله: هذا مجاز.

وزعم أن الباري لا يوصنف بأنه متين، لأن المتين في الحقيقة هو الثخين، وإنما قال: المتين توسعًا، وأراد أن يبالغ في وصفه بالقوة.

وزعم أنه لا يوصف بأنه شديد على الحقيقة على معنى: قـويّ. والقـادر منا إنما يوصف بالشدّة والجلّد: على التوسع، لأن الجلد وشدة البدن ليسا من القدرة في شيء، لأن ذلك بمعنى الصلابة، والله سبحانه لا يجوز أن يوصف بالصلابة. فأين وجدنا ذلك من صـفات الله سبحانه \_ فهو على المجاز.

وليس يجوز أن يوصف الله سبحانه بأنه شديد العقاب، وما أشبه ذلك من صفات الأفعال، لأن الشديد من صفات الأفعال، لأن الشديد من صفات الأفعال إنما هي الأفعال، وقول الله عز وجل « أشد منهم قوة » (سورة فصلت: ١٥) مجاز معناه أنه أقدر منهم، ولو لم يكن ذلك مجازاً لكانت قوت شديدة في الحقيقة، وقوته في الحقيقة لا توصف بالشدة.

وكان يزعم أن الباري مشاهد للأشياء بمعنى أنه راء لها وسامع لها. فقيل لــه مــن معنى الرؤية والسمع أنه مشاهد على التوسع، لأن المشاهد منا للشيء هو الذي يراه ويسمعه دون الغائب منا.

١ النص فيه نقص واضطراب.

وكان يصف الباري بأنه مُطلّع على العباد وأعمالهم: توسّعاً، ومعنى ذلك عنده أنه عالم بهم وأعمالهم.

وكان يزعم أن الوصف لله بأنه غنيّ أنه لا يصل إليه المنافع والمضارّ، ولا يجوز عليه اللذات والسرور، ولا الآلامُ والغموم. ولا يحتاج إلى غيره.

وكان يزعم أن الباري نور السموات والأرض: توسُّعاً؛ ومعنى لك أنه هادي أهل السموات والأرض، وأنهم يهتدون كما يهتدون بالنور والضياء. وأنه لا يجوز أن نسميه نوراً على الحقيقة، إذ لم يكن من جنس الأنوار لأنّا لو سميناه بذلك وليس هو من جنسها لكانت التسمية له بذلك تلقيباً، إذ كان لا يستحق معنى الاسم، ولا الاسم من جهة العقول واللغة. ولوجاز ذلك لجاز أن يسمى بأنه جسمٌ ومحدث وبأنه إنسان. ولما الم يكن مستحقاً لهذه الأسماء ولا لمعانيها من جهة اللغة لم يجز أن يسمى على جهة التلقيب.

وكان الحسين النجار يزعم أنه نور السموات والأرض بمعنى أنه هادي أهل السموات والأرض.

وكان الجبّائي يزعم أن معنى وصف الله نفسه بأنه السلام (سورة الحشر آية ٢٣) أنه المسلّم الذي السلامة إنما تتال من قبّله. وكذلك قوله بأن الله هو الحق إنما أراد أن عبادة الله هي الحق.

قال: وقد يجوز أيضاً أن يُعنى بقوله « إن الله هو الحق » (سورة النور: ٢٥) أن الله هو الباقي المُحيي المميت المعاقب، « وأن ما يدعون من دونه الباطل » أراد بذلك أنه يبطل ويذهب و لا يملّك لأحد ثواباً و لا عقاباً.

١ صححنا النص هنا.

وزعم أن الوصف لله بأنه مؤمن أنه آمَنَ العبادَ من أن يأخذ أحداً منهم بغير حق، وأن معنى المهيمن بدلٌ من الهمزة التي في المهيمن بدلٌ من الهمزة التي في الأمين. وكذلك معنى قوله: « ومهيمناً عليه » (سورة المائدة: ٤٨) يعني: أميناً عليه.

وكان يصف الباري بأنه جَوالاً ولا يصفه بأنه سخيّ، لأن ذلك إنما أخذوه من قولهم: « أرض سخاويّة » أي ليّنة.

وكان يقول: إن الوصف لله سبحانه بأنه **غالب** من صفات الذات، ومعناه أنه قاهر مقتدر.

و الوصف له بأنه: طالب \_ عنده من صفات الفعل، ومعناه أنه يطلب من الظالم حق ً المظلوم.

وكان يزعم أن الوصف لله سبحانه بأنه راحم \_ من صفات الفعل، وأن معناه أنه مُنعِم ناظر مُحسن.

ويزعم أن الباري لا يوصف بالإشفاق على عباده، لأن معناه الحذر، وذلك إن ترك المريض للأغذية الرديئة إشفاقاً منه إنما هو لحذره من المرض، ولا يجوز ذلك على الله.

وكان يزعم أن معنى الوصف لله بأنه لطيف: قد يكون بمعنى مُنعِم، وقد يكون بمعنى أنه لطيف التدبير والصنع، لأن تدبيره لا يعرفه العباد للطفه .

وكان لا يصف الباري بأنه رفيق، لأن الرفق في الأمور هـو الاحتيـال لإصـلاحها ولإتمامها والتسبب إلى ذلك.

وزعم أن الله يوصف بأنه ناطر لعباده: بمعنى أنه مُنعِم عليهم. ولا يوصف بذلك، عنده، بمعنى، الرؤية؛ لأن النظر في الحقيقة إلى

١ أي لدقته وخفائه.

الشيء ليس هو الرؤية، وإنما هي تحديق العين وتقليبها نحو المرئيّ، وكذلك الاستماع عنده للصوت غير السمع له، وغير إدراكه، وإنما هو الإصغاء إليه إذا كان سمعه وأدركه. ولا يجوز أن يوصف الباري عنده بالاستماع، وكذلك النظر في الأمر ليقف الناظر على صحته أو بطلانه هو الفكر، ولا يجوز الفكر على الله سبحانه.

ومعنى الوصف لله بالغفران \_ عنده \_ أنه غفور، وأنه يستر على عباده ويحط عنهم عقاب ذنوبهم و لا يفضحهم. والمغفر إنما سُمي مغفراً لأنه يستر رأس الإنسان ووجهه في الحرب.

وزعم أن الوصف لله بأنه شكور، على جهة المجاز، لأن الشُّكور في الحقيقة شكر النعمة التي للمشكور على الشاكر. فلما كان مجازياً للمطيعين على طاعاتهم جعل مجازاته إياهم على طاعاتهم شكراً على التوسُّع: إذ كان الشكر في الحقيقة هو الاعتراف بنعمة المنعم. وليس الحمد، عنده، هو الشكر، لأن الحمد ضد الذم، والشكر ضد الكُفُر. وزعم أن الباري يوصف بأنه حميد، ومعنى ذلك أنه محمود على نعمه.

وكان يزعم أن الباري إذا فَعَل الصلاح لم يقُل له صالح؛ وإنما الصالح مَنْ صلح بالصلاح، وكذلك قول غيره.

وكان لا يسمي الله بما فعل من الفضل فاضلاً، لأنه إنما يفضل بذلك غيره، وهو عـز وجل مُسْتَغْن عن الأفضال أن يَفْضل بها أو ويشرف بها. وإنما يشرف ويفضل بالأفضال مـن تفضل الله بها عليه. وكذلك يقول غيره.

وكان يزعم أن الله خير بما فعل من الخير، لأن من كثر منه الشر قيل (له) شرير. وزعم أن الأمراض والأسقام ليست بشر في الحقيقة، وإنما هي شر في المجاز. وكذلك كان قوله في جهنم. وكان يزعم أن جمع: فاعل الشرت: أشرار. وكان يقول: إن عذاب جهنم

ليس بخير و لا شر في الحقيقة، لأن الخير هو النعمة وما للإنسان فيه منفعة، والشر هو العبث والفساد؛ وعذاب جهنم فليس بصلاح و لا فساد، وليس برحمة و لا منفعة، ولكنه عدل وحكمة.

وخالفه الإسكافي وغيره في ذلك، فزعموا أن عذاب جهنم خيرٌ في الحقيقة ومنفعة وصلاحٌ ورحمة \_ بمعنى أنه نَظر لعباده إذ كانوا بعذاب جهنم قد رهبوا من ارتكاب الكفر.

وأما أهل الإثبات فيقولون إن عذاب جهنم ضرر وبلاءً وشر ٌ في الحقيقة، وأن ذلك ليس بخير ولا صلاح ولا منفعة ولا رحمة ولا نظر.

وزعم عباد بن سليمان أن الله سبحانه لم يفعل شراً بوجه من الوجوه. ولم يقل أن عذاب جهنم شر في الحقيقة و لا في المجاز. وكذلك قوله في الأمراض والأسقام. وهو يعارض المعتزلة فيقول لهم: إذا قلتم إن الباري فعل فعلاً هو شر على وجه من الوجوه ما أنكرتم من أن يكون شريراً ؟ »

ولم يكن يقول إن الباري يوصف بأنه كامل « لأن الكامل هـو مـن تَمّـت خصـاله وأبعاضه، ولأن الكامل في خصاله من تمت وأبعاضه، ولأن الكامل في بدنه هو الذي قد تمت أبعاضه، وكذلك الكامل في خصاله من تمت خصاله منا: نحو كمال الرجل في علمه وعقله ورأيه وقوله وفصاحته. فلما كان الله عز وجـل لا يوصنف بالأبعاض لم يجُر أن يوصف بالكمال في ذاته ولا بالنقصان، ولمـا لـم يَجُر أن يوصف بالكمال في ذاته من جهة الأفعال. وكذلك لا يوصف بأنـه وافر، لأن معنى ذلك كمعنى كامل. وكذلك لا يقال تام، لأن تأويل التام والكامل واحد.

وقال: لا يجوز أن يوصف بالشجاعة، لأن الشجاعة هي الجرأة على

ا الأشعري: « مقالات الإسلاميين »، ج ٢، ص ١٨٦ \_ ١٩٥.

المكاره وعلى الأمور المخوفة.

وكان يزعم أن الوصف لله سبحانه بأنه مختار معناه أنه مريد، إذ لم يكن مُلْجَأً إلى ما أراده و لا مُكرَها و لا مضطراً إليه. والإرادة هي الاختيار. وكذلك القول في أن الإنسان مختار عنده، وأن الاختيار غير المختار، كما أن الإرادة غير المراد، وأن اختيار الله للأنبياء هو اختياره لإرسالهم؛ وهو إرادته لذلك.

وزعم أن معنى الاصطفاء من الله للأنبياء برسالته هو اختصاصه إياهم بها. وليس معنى الاصطفاء معنى الاختيار، لأن كل ما يريده الإنسان من غير أن يُلجَأ إليه فهو مختار (له) كما يكون مختاراً للأكل والشرب، ولا يكون مصطفياً لذلك.

وزعم أن الإرادة ليست هي الضمير، وأن الضمير محلّ الإرادة.

وزعم أن معنى أن الله يمتحن عباده ويختبرهم هو أنه يكلّفهم، وذلك توسّع. وإنما معنى ذلك أن يكلّفهم طاعته. فلذلك لم يَجُز أن يقال: « يُجَرّبهم »، وكذلك معنى « يبتلي »: أنه يكلفهم "».

وفيما يتصل بتسمية الله باسم « مُحْبِل النساء » يقول عبد القاهر البغدادي إن ذلك كان الإزاماً من الأشعري له بذلك. قال البغدادي : « وألزمه شيخنا أبو الحسن (= الأشعري) رحمه الله أن يسميه محبل النساء لأنه خالق الحبل فيهن. فالتزم (أي الجبائي) ذلك. فقال له (الأشعري): بدعتك هذه أشنع من ضلالة النصارى في تسمية الله أباً لعيسى مع امتناعهم من القول بأنه مُحْبِل مريم ».

١ الكتاب السابق، ج ٢، ص ٢٠٠ \_ ٢٠١.

٢ عبد القاهر البغدادي: « الفرق بين الفرق »، ص ١١٠. القاهرة، ١٩٤٨.

## الله قديم:

« معنى أن الله: « قديم »: أنه لم يزل كائناً لا إلى أول، وأنه المتقدم لجميع المحدثات لا إلى غاية \_ وهذا قول الجبائي.

وقال عباد (بن سليمان): معنى «قديم »: أنه لم يزل؛ ومعنى لم يزل: أنه قديم.

وقال بعضهم: معنى « قديم » بمعنى إله.

وقال من ثبّت القديم قديماً بِقدَم: معنى أن الله « قديم »: إثبات قيدم لله كان قديماً؛ وكذلك معنى « عالم » عندهم إثبات علم، وكذلك القول في سائر الصفات.

وقد حكى عن بعض المتفلسفة أنه كان لا يقول إن البارى قديم.

وحكي عن مُعَمّر (بن عباد السُّلَمي) أنه كان لا يقول إن الباري قديم. إلا إذ أوجد المحدثات' ».

## الله موجود

الله موجود: معناه عند الجبائي: إما أنه معلوم، « والباري لم يــزل واجــداً للأشــياء بمعنى أنه لم يزل عالماً، وأن المعلومات لم تزل موجودات لله (أي) معلومات له، بمعنى أنه لم يزل يعلمها، وقد يكون موجوداً بمعنى لم يزل معلوماً، وبمعنى لم يزل كائناً "».

۱ الأشعري: « مقالات الإسلاميين »، ج ۲، ص ۱۷۹ \_ ۱۸۰.

٢ الأشعري: « مقالات الإسلاميين »، جـ ٢، ص ١٨٢.

## الله شىء

« شيء: سمة لكل معلوم ولكل ما أمكن ذكره والإخبار عنه. فلما كان الله عز وجل معلوماً يمكن ذكره والاخبار عنه وجب أنه شيءً » (الكتاب نفسه، ج ٢، ص ١٨١).

« وكان الجبائي يقول إن الباري لم يزل غير الأشياء التي يعلم أنها تكون، والتي يعلم أنها تكون، والتي يعلم أنها لا تكون، وأنها تعلم أغياراً له قبل كونها، وأن الغيرين لأنفسهما كانا غيرين. ومعنى أنه غير الأشياء: أنه يفرق بينه وبين غيره من سائر المعلومات، وأنه بمنزلة أنه ليس بعضاً لشيء منها وليس (شيءٌ) منها بعضاً له. وكذلك كان يقول: إن الباري لـم يـزل غيـر الأشـياء » (الكتاب نفسه ج ٢ ص ١٨١).

وكان الجبائي لا يجيز قولَ القائلين: «لم يزل الباري و لا يزال » دون أن يصل ذلك بقول آخر فيقول: «لم يزل الباري عالماً ». فإذا وصله بقول يكون خبراً له \_ جاز. » (جراً ص ١٨٢).

## الله خالق، قادر

يقول الجبائي إن معنى الخالق هو أنه « يفعل أفعاله مقدَّرة » على مقدار ما دبرها عليه. وذلك هو معنى قولنا في الله إنه: خالق، وكذلك القول في الإنسان إنه خالق: إذا وقعت مُقدَّرة. وأبى ذلك سائر المعتزلة » (ج ٢، ص ١٩٦).

والجبائي لا يصف الله بالقدرة على أن يخلق الإدراك مع العمي، لأن العمي ضد الإدراك. ويصف الله بالقدرة « على أن يجمع بين النار والقطن و لا يخلق إحراقاً، وأن يسكن الحجر في الجو فيكون ساكناً على غير عَمد من تحته؛ وإذا جمع بين النار والقطن فعل ما ينفى الإحراق و سكن النار فلم تدخل بين أجزاء القطن، فلم يوجد إحراق أ ».

١ الكتاب نفسه، ج ٢، ص ٢٢٠.

وقال « إن الباري قادر على ما هو من جنس ما أقدر عليه عباده من الحركات والسكون وسائر ما أقدر عليه العباد، وإنه قادر على أن يضطرهم إلى ما هو من جنس ما أقدرهم عليه، وإلى المعرفة به سبحانه. وكان لا يصف ربه بالقدرة على أن يخلق إيماناً يكونون به مؤمنين، وكفراً يكونون به كافرين، وعدلاً يكونون به عادلين، وكلاماً يكونون به متكلمين؛ لأن معنى « متكلم »: انه فعل الكلام \_ عنده، وكذلك القول في سائر ما ذكرناه من العدل والجور عنده. وكذلك يحيل ذلك في كل شيء يوصف به الإنسان. ومعنى ذلك أنه فاعل مما اشتق له الاسم منه " ».

## الدولة دار الإيمان، ودار الكفر

ميّز الجبائي بين نوعيْن من البلاد: دار الإيمان ودار الكفر. « فكل دار لا يمكن فيها أحداً أن يقيم بها، أو يجتاز بها إلا بإظهار ضرب من الكفر، أو بإظهار الرضا بشيء من الكفر وترك الإنكار له \_ فهي دار كفر.

وكل دارٍ أمكن القيام بها والاجتياز بها من غير إظهار ضرب من الكفر، أو إظهار الرضا بشيء من الكفر وترك الإنكار له \_ فهي دار إيمان '. »

١ الكتاب نفسه، ج ٢، ص ٢٠٦.

٢ الأشعري: « مقالات الإسلاميين »، ج ٢، ص ١٣٧.

ويعلق الأشعري على موقف الجبائي هذا قائلاً إن بغداد، على قياس الجبائي هذا، «دار كفر لا يمكن المقام بها عنده إلا بإظهار الكفر الذي هو عنده كفر، أو الرضا: كندو القول إن القرآن غير مخلوق، وإن الله سبحانه وتعالى لم يزل متكلماً به، وإن الله سبحانه أراد المعاصي وخلقها، لأن هذا كله عنده كفر. وكذلك القول في مصر وغيرها على قياس قوله، وفي سائر أمصار المسلمين. وهذا هو القول بأن دار الإسلام دار كفر ومعاذ الله من ذلك » (الموضع نفسه). أي أنه لما كانت أية مدينة من المدن الكبيرة لا بد تحتوي على آراء مخالفة يكفر الناس بها بعضهم بعضا، فكل مدينة إذن دار كفر! لكن استدلال الأشعري هنا يتجاوز ما قاله الجبائي: ذلك أن الجبائي يحدد ذلك بقوله: إظهار ضرب من الكفر، أو إظهار الرضا بشيء من الكفر وترك الإنكار له؛ وما دام المؤمن الحق لا يظهر أي ضرب من الكفر، ولا يظهر الرضا فيها هو أيّ ضرب من الكفر أو لا يستنكر ما يراه فيها من الكفر. ومذهبه هنا متسق مع عاليه المعتزلة في أحد أصولهم الخمسة، وهو: الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. إذ يذهب إليه المعتزلة في أحد أصولهم الخمسة، وهو: الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. إذ بتطبيق هذا الأصل يجب على المؤمن أن ينهي عن المنكر وبالتالي أن يستنكر كل ما يراه منكراً أو كفراً، ولا يسكت عليه. وتبعاً لذلك لن تكون المدينة دار كفر، ما دام سيستنكر كل ما يراه منكراً أو كفراً، ولا يسكت عليه. وتبعاً لذلك لن تكون المدينة دار كفر، ما دام سيستنكر كل ما يراه منكراً أو كفراً،

فإلزام الأشعري هذا مغالطة. وموقف الجبائي سليم متسق مع أصل المعتزلة في القول بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. وليست دار الإسلام إذن دار كفر، ما دام المعتزليي يؤدي واجبه وينفذ هذا الأصل، وهو بحكم مذهبه لا بد فاعل ذلك.

## الإمامة

يرى المعتزلة أن الإمامة تكون بانعقاد رأي الأمة على اختيار من يكون لها إماماً في شئون دينها ودنياها.

لكن ثم مشكلة وهي: ماذا يكون الأمر لو اتفق العقد والاختيار على شخصين يصلحان للإمامة؟

اتفق أبو علي الجبائي مع ابنه أبي هاشم في أن الشخصين إذا عقد لهما فإن الإمام هو من عُقد له أولاً. أما إذا اتفق العقد لهما دفعة واحدة فإن بينهما خلافاً: « فعند أبي هاشم أنه لا تتعقد إمامة واحد منهما، كما في وليّ النكاح، ولا بد أن يعقد ثانياً لأحدهما. وقد قال أبو علي: إنه لو اتفق العقد لهما جميعاً في حالة واحدة، فإن الواجب أن يقرع بينهما "».

وعند المعتزلة عامة أن الإمام بعد رسول الله صلى الله عليه: أبو وبكر ثم عمر، ثم عثمان، ثم علي؛ ثم من اختارته الأمة وعقدت له، ممن تخلق بأخلاقهم وسار بسيرتهم. ولهذا نراهم يعتقدون إمامة عمر بن عبد العزيز لأنه سلك طريق الخلفاء الراشدين الأربعة.

وفي التفضيل ذهب المتقدمون من المعتزلة إلى أن أفضل الناس بعد الرسول هو أبو بكر ثم عمر ثم عثمان ثم علي، إلا واصل بن عطاء فإنه فضل علياً على عثمان، ولهذا سموه شيعياً.

أما أبو على الجبائي وابنه أبو هاشم فقد توقفا في التفضيل، فلم يفضلا أحد الخلفاء الراشدين الأربعة على الآخر، وقالا: « ما من خصلة ومنقبة ذُكِرت في أحد هؤلاء الأربعة، إلا ومثله مذكور لصاحبه " ».

ا القاضي عبد الجبار: «شرح الأصول الخمسة »، ص ٧٥٧.

٢ الكتاب نفسه، ص ٧٦٧.

وذهب أبو علي الجبائي « إلى أن الإمامة لا تصحّ بأقل من عقد خمسة رجال الله وهذا القول قد تعلق فيه الجبائي بفعل عمر بن الخطاب في الشورى، « إذ قلد ستة رجال وأمرهم أن يختاروا واحداً منهم، فصار الاختيار منهم بخمسة فقط » (الكتاب نفسه، ج ٤، ص ١٦٨) وقد رد عليه ابن حزم في هذا رداً محكماً فراجعه في ذلك الموضع.

ويقول الشهرستاني ، في عرض مذهبهما في الامامة: « الجبائي وأبو هاشم قد وافقا أهل السنة في الامامة وأنها بالاختيار، وأن الصحابة مترتبون في الفضل ترتبهم في الإمامة. غير أنهم ينكرون الكرامات أصلاً للأولياء من الصحابة وغيرهم. ويبالغون في عصمة الأنبياء عن الذنوب: كبائرها وصغائرها، حتى يمنع الجبائي القصد إلى الدنب، إلا على تأويل. والمتأخرون من المعتزلة مثل القاضي عبد الجبار وغيره انتهجوا طريقة أبي هاشم؛ وخالفه في ذلك أبو الحسين البصري وتصفع أدلة الشيوخ، واعترض على ذلك بالتزييف والإبطال ».

## الرزق

الرزق هو ما ينتفع به، وليس للغير المنع منه.

و هو ينقسم إلى ما يكون رزقاً على الإطلاق، مثل الكلأ والماء وما يجري مجراهما، \_ وإلى ما يكون رزقاً على التعيين، وذلك نحو الأشياء المملوكة.

۱ ابن حزم: « الفصل »، ج ٤، ص ١٦٧.

۲ « الملل و النحل »، ج ۱، ص ۱۰۷ \_ ۱۰۸.

وأسباب الملك عديدة: منها الحيازة، ومنها الإرث، ومنها المبايعة ومنها الهبة. والانتفاع معناه الالتذاذ، والالتذاذ هو إدراك الشيء مع الشهوة.

«ثم إن ما يُدْرَك مع الشهوة ينقسم إلى ما يكون حادثاً، وإلى ما يكون باقياً. أما ما يكون حادثاً، فهو المعنى الحاصل عند حك الجرب وما يجري هذا المجرى، وهو الذي يسمى لذة مرة وألماً أخرى: يُسمَّى لذة إذا أُدرِك مع الشهوة، وألماً إذا أُدرِك مع النفار. \_\_ أما ما يكون باقياً فهو كالطعوم والأرابيح، فإن الالتذاذ إنما يقع بإدراكها مع الشهوة ولا يحدث هناك معنى يلتذ به \_ هذا هو الذي ذهب إليه أبو هاشم. وقد خالفه فيه أبو على وقال: بل يحدث عند إدراك أن هذه الباقيات معان يقع بها الالتذاذ. » ويعقب عبد الجبار فيقول: « والصحيح ما اختاره أبو هاشم: والذي يدل على صحته هو أنه لو كان على ما ذكره أبو علي لكان يجوز اختلاف الحال فيه. فكان يجب أن يتناول في بعض الحالات بعض الأطعمة الشهية، ثم لا يقع بها الالتذاذ بأن يحدث ذلك المعنى. وقد عُرف خلافه. فليس إلا القضاء بأن الالتذاذ إنما يقع بإدراك هذه الباقيات نفسها، لا غير الاس .

ربط المعتزلة بين الملكية والرِّزق، ومن هنا جعلوا الرزق حلاً لصاحبه حراماً على غيره، كالشيء المملوك. ولهذا فإن « من غصب إنساناً مالاً أو طعاماً فأكله أكل ما رزق الله غيره ولم يرزقه إياه . » والأرزاق كلها كأنها من جهة الله: فهو الذي خلقها وجعلها بحيث يمكن الانتفاع بها.

والرزق عندهم ينقسم إلى قسمين: ما يحصل من جهة الله ابتداء،

ا القاضي عبد الجبار: « شرح الأصول الخمسة »، ص ٧٨٥.

۲ الأشعري: « مقالات الإسلاميين »، جـ ۱، ص ۲۹٦.

وما يحصل بالطلب. فالأول نحو ما يصل إلينا من المنافع بطريق الإرث ونحوه مما وصل الله بغير علاج و لا كلفة. والثاني هو مثل التجارات والزراعات وغير ذلك مما يحتاج إلى علاج وعمل.

والنوع الثاني، وهو ما يحصل بالطلب والسعي، ينقسم إلى ما يلحقه بتركه ضرر، وإلى ما لا يلحقه بتركه ضرر. والأول يقتضي أن يشتغل به دفعاً للضرر عن نفسه. والثاني وهو ما لا يلحقه بتركه ضرر، فإنه إن اشتغل به جاز وحسن، وإن لم يشتغل به جاز أيضاً وحسن.

وقد اعترض المتوكلة قائلين بأن الطلب قبيح، واحتجوا لذلك بالمرين: الأول هو أن الطلب يضاد التوكل وينافيه ويمنع منه فيجب القضاء بقبحه، والثاني أن الطالب لا يأمن فيما يجمعه ويتعب فيه نفسه أن تغصبه الظّلَمة، فيكون في الحكم كأنه أعانهم على الظلم، وذلك قبيح.

وقد رد المعتزلة على هذا فقالوا إن قولهم إن الطلب ينافي التوكل ويضاده \_ محال؛ إذ التوكل هو طلب القوت من وجهه. أما قولهم إن ذلك في الحكم كأنه إعانة للظلمة على ظلمهم \_ فغير صحيح ولا يقبله العقل، إذ تقرر في العقل أن التجارات والفلاحات حسنة طلباً للأرباح. والتاجر يتاجر والزارع يزرع ليربح أو يكسب، لا ليغصبه السلطان.

# أبو هاشم الجبائي مولده

هو أبو هاشم عبد السلام بن أبي علي محمد الجبائي بن عبد الوهاب بن سلام بن خالد بن حُمر ان بن أبان مولى عثمان بن عفان.

أما مولده فقد ذكر عنه الخطيب البغدادي في «تاريخ بغداد » ما يلي: «حدثتي النتوخي عن أبي الحسن أحمد بن يوسف الأزرق قال: قال أبو هاشم عبد السلام بن محمد بن عبد الوهاب الجبائي: ولدت في سنة سبع وسبعين ومائتين، وولد أبي، أبو علي، سنة خمس وثلاثين ومائتين، ومات في شعبان سنة ثلاث وثلثمائة ».

وقد ورد هذا التاريخ محرفاً في ابن خلكان هكذا: « وكانت و لادة أبي هاشم سنة سبع و أربعين ومائتين »، وربما كان التحريف من الناسخ أو الطابع.

وكان مولده بالبصرة.

ا الخطيب البغدادي: « تاريخ بغداد »، ج ١١، ص ٥٥ تحت رقم ٥٧٣٥.

٢ « وفيات الأعيان »، ج ٢، ص ٣٣٥، القاهرة طبعة محيى الدين عبد الحميد.

## قدومه إلى بغداد

ثم قدم إلى بغداد سنة أربع عشرة وثلثمائة، كما نص على ذلك « الفهرست » لابن النديم.

وذكر ابن المرتضى سبب قدومه إلى بغداد، فقال: « ولما قلّ ما في يده قدم إلى بغداد سنة سع عشرة وثلاث مائة ». ومن هذا نرى خلافاً في بيان سنة قدومه إلى بغداد.

وقال الخطيب البغدادي عنه إنه «سكن بغداد إلى حين وفاته » («تاريخ بغداد »، ج الخطيب البغدادي عنه إنه «سكن بغداد إلى حين وفاته » («تاريخ بغداد »، ج من ده تحت رقم ٥٧٣٥).

#### دراسته

أخذ علم النحو عن أبي العباس المُبَرِّد. « وكان في المُبَرِّد سخف: فقيل لأبي هاشم: كيف تحتمل سخفه؟ قال: رأيت احتماله أولى من الجهل بالعربية \_ هذا معنى كلامه " ».

وأخذ علم الكلام عن أبيه. وكان شديد الحرص عليه، ملحاحاً في سوال أبيه عن مختلف مسائل الدين حتى كان أبوه يتأذى به. قال ابن المرتضى: « وكان من حرصه يسال أبا علي (الجبائي) حتى يتأذى به. فسمعت أبا علي في بعض الأوقات عند حجاجه يقول: لا تُؤذنا! ويزيد فوق ذلك. وكان يسأل طول نهاره ما قدر عليه. فإذا كان في

ا ابن النديم: « الفهرست »، ص ٢٦١، القاهرة.

۲ « طبقات المعتزلة »، ص ۹۶ س ۱۰.

٣ ابن المرتضى: «طبقات المعتزلة »، ص ٩٦.

الليل سبق إلى موضع بيته لئلا يُغْلِق دونه الباب، فيستلقي أبو علي على سريره، ويقف أبو هاشم بين يديه قائماً يسأله حتى يُضجره، فيحوّل وجهه عنه. فيتحول إلى وجهه. فلا يرال كذلك حتى ينام. وربما سبق هو (أي أبو علي) فأغلق الباب دونه (أي دون أبي هاشم). ومَن هذا حرصه على ما فيه من الذكاء لم يتعجب من تقدمه في العلم » (الموضع نفسه).

#### و فاته

« وتوفي يوم الأربعاء لاتنتي عشرة ليلة بقيت من شعبان سنة إحدى وعشرين وثلثمائة، ببغداد. ودفن في مقابر البستان من الجانب الشرقي. وفي ذلك اليوم توفي أبو بكر محمد بن دُريَد اللغوي المشهور ' ». وفي « تاريخ بغداد ' » للخطيب البغدادي: « قال أبو الحسن (أحمد بن يوسف الأزرق): ومات أبو هاشم في رجب أو في شعبان سنة إحدى وعشرين وتلثمائة ببغداد. وتوليت دفنه في مقابر باب البستان من الجانب الشرقي. حدثني عبيد الله بن أبي الفتح عن طلحة بن محمد بن جعفر أن أبا هاشم بن أبي علي الجبائي مات ببغداد في سنة إحدى وعشرين وتلثمائة. أخبرنا علي بن أبي علي عن أبيه قال: حدثتي أبو علي الحبائي

ابن خلكان: « وفيات الأعيان »، الترجمة رقم ٣٥٦، ج ٢، ص ٣٥٥. القاهرة ١٩٤٨.

٢ الخطيب البغدادي: «تاريخ بغداد » تحت رقم ٥٧٣٥، ج ١١، ص ٥٥ \_ ٥٦. القاهرة ١٩٣١.

ببغداد اجتمعنا فئة لندفنه، فحملناه إلى مقابر الخيزران في يوم مطير، ولم يعلم بموته أكثر الناس. فكنا جُميّعة في الجنازة. فبينا نحن ندفنه إذ حملت جنازة أخرى ومعها جُميّعة عرفتهم بالأدب. فقلت لهم: جنازة من هذه؟ فقالوا: جنازة أبي بكر بن دريد. فذكرت حديث الرشيد لما دفن محمد بن الحسن والكسائي بالريّ في يوم واحد. قال: وكان هذا في سنة ثلاث وعشرين وثلثمائة، فأخبرت أصحابنا بالخبر: وبكينا على الكلام والعربية طويلاً ثم افترقنا.

قلت (أي الخطيب البغدادي): الصحيح أن أبا هاشم مات في سنة إحدى وعشرين، وفيها مات ابن دريد بغير شك. وذكر لي هلال بن المحسن أن أبا هاشم مات في ليلة السبت الثالث والعشرين من رجب سنة إحدى وعشرين، قال: وكان عمره ستاً وأربعين سنة وثمانية أشهر وإحدى وعشرين يوماً ».

ويؤيد « الفهرست' » لابن النديم هذه الرواية أيضاً فيقول: « وتوفي سنة إحدى وعشرين وثلثمائة ».

ونجد في « إنباه الرواة على أنباه النحاة " » لجمال الدين القفطي أن ابن دريد مات « يوم الأربعاء لاثنتي عشرة (ليلة) بقيت من شعبان سنة إحدى وعشرين وثلثمائة... ولما توفي ابن دريد حملت جنازته إلى مقبرة الخيزران ليدفن فيها. وكان قد جاء في ذلك اليوم طش من مطر. وإذا بجنازة أخرى مع نفر قد أقبلوا بها من ناحية باب الطاق، فنظروا فإذا هي جنازة أبي هاشم الجبائي. فقال الناس: مات علم اللغة والكلام بموتهما. ودفنا جميعاً في الخيزرانة أبي هاشم الجبائي.

١ طبعة القاهرة، ص ٢٦١.

٢ تحقيق أبي الفضل إبراهيم، ج ٣، ص ٩٧ \_ ٩٨. القاهرة ١٩٥٥.

٣ الطش: المطر الضعيف فوق الرذاذ.

٤ راجع أيضاً تاريخ بغداد، ١٩٧؛ نزهة الألباء ٣٢٦؛ « مرآة الجنان »، ٢: ٢٨٤

فوفاته إذن في الثامن عشر من شعبان سنة إحدى وعشرين وثلثمائة، الموافق لــــ ١٦ أغسطس سنة ٩٣٣ ميلادية.

#### مؤلفاته

ذكر له ابن النديم في « الفهرست' » الكتب التالية:

- ١ \_ الجامع الكبير ٢.
- ٢ \_ الأبواب الكبير \_ وذكره الجويني في « الشامل » (ص ٤٧٢، س ١)
  - ٣ \_ الأبواب الصغير.
- ٤ \_ الجامع الصغير \_ وقد ذكره ونقل عنه عبد الجبار في (« المجموع من المحيط بالتكليف »، ج ١، ص ٣٠، بيروت).
  - ه \_ الإنسان.
  - ٦ \_ العوض.
- ٧ \_ المسائل العسكريات \_ وقد ذكره ونقل عنه عبد الجبار في « المجموع من المحيط بالتكليف »، ج ١، ص ١.
  - ٨ ــ النقض على أرسطاطاليس فى « الكون والفساد ».
    - ٩ \_ الطبائع والنقض على القائلين بها.
      - ١٠ \_ الاحتهاد.

وذكر له عبد القاهر البغدادي في « الفَرْق بين الفرق » ما كتاب:

١ ص ٢٦١. طبع القاهرة.

٢ ذكره ونقل عنه البغدادي في « الفرق »، ص ١١٦، س ٤، القاهرة ١٩٤٨.

٣ ص ١١٣، س ٤ س ٥. القاهرة، ١٩٤٨.

١١ \_ استحقاق الذم.

۱۲ \_ البغداديات \_ ذكره الجويني في « الشامل » (ص ٤٧١، الاسكندرية سنة ١٩٦٩) وقال إنه « مسائل تكلُّم فيها على نقض مذاهب البغداديين من المعتزلة ».

## آراء المعاصرين له ومن تلاهم فيه

ذكر أبو الحسن الكرخي « أنه لم يبلغ غيرُه مبلغه في علم الكلام " ».

وكان أبو عبد الله البصري يحكي من ورعه وزهده ما يدل على الدين العظيم » (الموضع نفسه).

وقال القاضى عبد الجبار عنه: «كان أبو هاشم من أحسن الناس أخلاقاً وأطلقهم وجهاً. وقد استنكر بعضُ الناس خلافه على أبيه. وليس مخالفة التابع للمتبوع في دقيق الفروع بمستتكر: فقد خالف أصحاب أبي حنيفة أبا حنيفة، وخالف أبو على أبا الهذيل والشحّام. وخالف أبو القاسم أستاذه. وقال أبو الحسن (الكرخي) في ذلك شعراً: (من المتقارب).

> وبین أبیه خلافٌ كثیر ُ لبحر تضايقُ عنه البحورُ إلى حيث دار أبوه يدور أ م كلامٌ خفيٌّ وعلمٌ غــزير

يقولون بين أبي هاشم فقلتُ: وهل ذاك من ضائر؟ وهل كان ذلك مما يضيرُ؟ فخلُوا عن الشيخ لا تعرضوا وإن أبــا هــاشـــم تلــــوُه ولكن جري من لطيف الكلا

وإنما عنى بذلك ما ظهر من محمد بن عمر الصيمري وغيره من الماعنى بذلك ما ظهر من محمد بن عمر الصيمري

١ ابن المرتضى «طبقات المعتزلة »، ص ٩٤.

إكفارهم له في مسئلة استحقاق الذمّ، والأحوال، وغير ذلك. فإن أصحاب أبي علي كان فيهم من يوافقه في ذلك، أو في بعضه؛ وفيهم من يتوقف؛ وفيهم من يعظم خلافه وينتهي به إلى الإكفار في بعضه. وله عليهم الكتب الكثيرة. وقد كان أغلظهم في ذلك محمد بن عمر الصيمري، فكان فيه خشونة، حتى كان ربما أنكر على أبي علي بعض ما يأتيه "».

ومحمد بن عمر الصيمري من الطبقة التاسعة من المعتزلة، ومن تلامية أبي علي الجبائي؛ وكان قد أخذ قبله عن معتزلة بغداد: أبي الحسين الخياط وغيره؛ وله كتب ومناظرات. وكان عالماً زاهداً، ورعاً، حسن الطريقة. ولكنه غلا « في معاداة أبي هاشم حتى أكفره بسبب قوله في الأحوال، حتى جاء إلى أهله (= زوجته) وأوهمها أن الفرقة وقعت بينها وبين أبي هاشم. فقالت: فماذا تقول إذا كنّا. على مثل رأيه؟ فانصرف » (الكتاب نفسه، ص ٩٦).

## انتشار مذهبه

يقول عبد القاهر البغدادي وهو يتكلم عن أبي هاشم بن الجبائي: « وأكثر معتزلة عصرنا على مذهبه، لدعوة ابن عبّاد، وزير آل بويه، إليه ».

والبغدادي توفي سنة ٤٢٩ هـ (١٠٣٧ م)، أي أن المعتزلة في الربع الأول من القرن الخامس كانوا على مذهب

١ الكتاب نفسه، ص ٩٥ \_ ٩٦.

۲ « الفرق بين الفرق »، ص ۱۸۶ ــ ۱۸٥. طبعة محيي الدين عبد الحميد.

أبي هاشم. وهو يفسر ذلك بأن الصاحب بن عباد، الذي ولد في ٢٦ ذي القعدة سنة ٣٢٦ ه في اصطخر، وقيل في الطالقان، وتوفي في ٢٤ صفر سنة ٣٨٥ بالريّ هو صاحب الفضل في ذلك لأنه دعا إلى مذهب المعتزلة على مذهب أبي هاشم الجبائي. والصاحب بن عباد تولى الوزارة في سنة ٣٦٦ بعد أبي الفتح علي بن أبي الفضل بن العميد، وزيراً لمؤيد الدولة أبي منصور بويه بن ركن الدولة بن بويه الديلمي. ولما توفي مؤيد الدولة هذا في شعبان سنة ثلاث وسبعين وتلثمائة بجرجان استولى على مملكته أخوه فخر الدولة أبو الحسن علي فاقر الصاحب على وزارته، فاستمر فيها حتى وفاته في ٢٤ صفر سنة ٣٨٥. أي أنه تولى الوزارة لبني بويه من سنة ٣٦٦ ه حتى سنة ٣٨٥ ه. ففي هذه الفترة كانت دعوة الناس إلى الاعتزال على مذهب أبي هاشم ابن الجبائي.

## تلاميذه

وما أكثر ما كان لــه تلاميذ ممتازون، ذكر بعضهم ابـن المرتضـــي فــي « المنيــة والأمل » ضمن الطبقة العاشرة من طبقات المعتزلة.. وذكر منهم:

ا \_ أبو علي بن خلاد، صاحب كتاب « الأصول » و « الشرح ». درس على أبي هاشم بالعسكر ثم ببغداد. ولم يعمّر طويلاً. ويقصد بالشرح « شرح الأصول » أ.

٢ \_\_ وربما كان أشهرهم هو أبا عبد الله الحسين بن علي البصري. أخذ عن أبي علي بن خلاد أولاً، ثم أخذ بعد ذلك عن أبي هاشم. « لكنه بلغ بجده واجتهاده ما لم يبلغه غيره من أصحاب أبي هاشم.

١ راجع هذا في مجلة « مجلة الأشوريات »، ZA المجلد ٢٦، ص ١٩٨.

وكما صبر على ذلك في علم الكلام صبر على مثله في الفقه، فإنه لازم مجلس أبي الحسن الكرخي الزمان الطويل حالاً بعد حال. ولم يحظ في الدنيا بما جرت به العادة للعلماء، بل كان في بغداد يصبر على الشدائد وهو مُكب على طلب العلم » (ص ١٠٥). وكان عضد الدولة يغلو في تعظيمه حتى قال: ما رأيت أبا الحسن منقطعاً قط: إن كان الكلام له فاته يتجلى، وإن كان عليه يورد ما لا يُعرف معه ذلك. وكان يطول في أماليه ويختصر في تدريسه. وتوفي في سنة سبع وستين وثلثمائة.

" \_ أبو اسحق العيّاش، وهو إبراهيم بن عياش البصري. « قال القاضي عبد الجبار: وهو الذي درست عليه أولاً، وهو من الورع والزهد والعلم على حدّ عظيم. وكان رحل إليه من بغداد قوم، فيجمعون مجلسه إلى مجلس أبي عبد الله الحسين البصري. وكان مع مواصلته لأبي هاشم كثر أخذه عن أبي علي بن خلاد ثم عن أبي عبد الله الحسين البصري. وله كتاب في إمامة الحسن ».

- ٤ \_ أبو القاسم السيرافي، توفي عن اثنتين وستين سنة.
- م ابو عمران السيرافي: درس على أبي هاشم أولاً، ثم فارقه واختلف إلى أبي بكر
   الإخشيد. وكان يدعو الناس إلى التوحيد والعدل، ولحقه بسبب ذلك المحن العظيمة.

7 \_ أبو الحسين الأزرق، وهو أحمد بن يوسف بن يعقوب بن اسحق بن بهلول الانباري التتوخي. أخذ الكلام عن أبي هاشم، والفقه عن الكرخي، والقرآن عن ابن مجاهد، والنحو عن ابن السرّاج. وكان من بيت رئاسة، عظيم الشأن، وكان مع ذلك يأتي المتفقهة طلباً للتعاليق. وكان له من الأفضال على أبي هاشم وأصحابه شيءٌ كثير.

٧ \_ أبو الحسين الطو ائفي البغدادي، و هو شافعي المذهب، و له كتاب في أصول الفقه.

٨ \_ أخت أبي هاشم، بنت لأبي علي الجبائي: « وقد بلغت في العلم مبلغاً، وسالت أباها عن مسائل، فأجاب عنها. وكانت داعية النساء، انتفع بها في تلك الديار » (الكتاب نفسه، ص ١٠٩).

٩ \_ أحمد بن أبي هاشم، له درجة في العلم، وهو أنجب أو لاد أبي هاشم.

١٠ أبو الحسن بن النجيع، من أهل بغداد. « أخذ عن أبي اسحق بن عياش، ثم اختلف إلى أبي هاشم ببغداد، واستفاد منه علماً كثيراً وصار بمنزلة عظيمة ».

١١ \_ أبو بكر البخاري: « وكان يلقب بجمل عائشة لتعصبه لها، أخذ عن أبي هاشم الكلام، وعن أبي الحسن الفقه، وبلغ في العلم مبلغاً » (الموضع نفسه).

١٢ \_ أبو محمد العبدكي: أخذ عن أبي هاشم، كان عارفاً بدقيق الكلام وجليله.

## جليل الكلام

## صفات الله

الصفات الإلهية إما أن تكون للذات، أو لمعنى، أو لا للذات و لا لمعنى.

فأبو على الجبائي قال كما رأينا إن صفات الله هي لذاته.

فجاء ابنه أبو وهاشم وقال إن صفات الله هي لما هو عليه في نفسه. ولهذا قال إن الصفات « هي أحوال ثابتة للذات، وأثبت حالة أخرى توجب هذه الأحوال. وقالت الصفائية من الأشعرية والسلف إن الباري تعالى عالم بعلم، قادر بقدرة، حي بحياة، سميع بسمع، بصير ببصر، مريد بإرادة، متكلم بكلام، باق ببقاء. وهذه الصفات زائدة على ذاته سيحانه. وهي صفات موجودة أزلية، ومعان قائمة بذاته أ. »

فأبو على الجبائي يقول « إنه تعالى يستحق هذه الصفات الأربع التي هي كونه: قادراً، عالماً، حياً، موجوداً \_ لذاته. وعند شيخنا

ا الشهرستاني: « نهاية الاقدام في علم الكلام »، ص ١٨٠ \_ ١٨١.

أبي هاشم يستحقها لما هو عليه في ذاته اسي.

ومعنى قوله: لما هو عليه في ذاته \_ أي لحال هو عليها في ذاته. ومن هنا جاء إثباته للأحوال. وسنرى ذلك تفصيلاً عند الكلام عن الأحوال عند أبي هاشم.

فالجبائي الوالد يقول إن الله عالم لذاته، قادر حيّ لذاته « ومعنى قوله: لذاته، أي لا يقتضي كونه عالماً صفة هي حال علم أو حال يوجب كونه عالماً. وعند أبي هاشم: هو عالم لذاته بمعنى أنه ذو حالة هي صفة معلومة وراء كونه ذاتاً موجوداً. وإنما تعلم الصفة على الذات، لا بانفرادها. فأثبت أحوالاً هي صفات لا معلومة ولا مجهولة، أي هي على حيالها لا تعرف كذلك، بل مع الذات . »

## الخلق

عند أبي على الجبائي أن الخَلْق هو التقدير، والمخلوق هو الفعل المقدَّر بالغرض والداعي المطابق له على وجه لا يزيد عليه، ولا ينقص عنه.

وذهب أبو هاشم الجبائي وأبو عبد الله الحسين البصري « إلى أن المخلوق مخلوقً بخَلْق. ثم اختلفا:

فذهب أبو هاشم إلى أن الخَلْق إنما هو الإرادة.

ا «شرح الأصول الخمسة » للقاضي عبد الجبار. ص ۱۸۲، وراجع أيضاً له: « المجموع في المحيط بالتكليف »، ج ۱، ص ۱۰۰، س ۱۷ ــ س ۲۱. تحقيق جين يوسف هوبن، بيروت ١٩٦٥.
 ٢ الشهرستاني: « الملل والنحل »، ج ۱، ص ۱۰۱ ــ ۱۰۲. القاهرة، ١٣٢١ ه.

وقال أبو عبد الله البصري: بل هو الفكر، وقال: لو لا ورود السمع والإذن بإطلاق هذه اللفظة على الله تعالى، و إلا ما كنا نجوّز إطلاقها عليه تعالى عقلاً...

والأصل في الجواب عن ذلك أن هذا غير جائز على مذهبهما، لأن أبا هاشم لا يجوّز أن يحصل الخَلْقُ ولا يحصل المخلوق، وهكذا فإن أبا عبد الله لا يُجوّز حصول الفكر شم لا يحصل الفعل " ».

والفكر يقصد به فكر الله في الشيء، أي أنه شبه اللوغوس أو الصور الإلهية التي بها يتم الخلق في الأفلاطونية المحدثة. ففكر الله في الشيء هو خلقه إياه. فأبو عبد الله الحسين البصري يقول إن الخلق هو فكر الله في الأشياء، وأبو هاشم الجبائي يرى أن فعل الخلق إرادة وليس تصوراً، لأنه فعل، والفعل يقتضي الإرادة.

## الأحوال\*

أهم مسألة اشتهر بها أبو هاشم هي مسألة الأحوال، وقد تناولتها كتب الكلام والملّ لل. وهي داخلة في مسألة: صفات الله وكيفية قيامها به.

ا القاضى عبد الجبار: « شرح الأصول الخمسة »، ص ٥٤٨.

<sup>\*</sup> تتاول هذه المسألة من الأوربيين:

a) S. Horten, Die philosophischen Systeme der Spekulativen Theologen im Islam, 352 ff, 403 ff.

b) S. Horten: « Die Modustheorie des abu Hashim » in ZDMG, LXIII, 303-324.

ونحن نعلم أن المعتزلة نفت جميع الصفات الأزلية. وقال أبو الهذيل \_ كما رأينا \_ إن الله عالم (مثلاً) بعلم إلا أن علمه هو نفسه، وقادر بقدرة وقدرته هي نفسه. وقد « خالف الجبائي فقال إن الله عالم لنفسه وقادر لنفسه، فألزمه أصحابنا (= الأشعري) أن يكون نفسه علماً وقدرة، لأن حقيقة العلم ما به يعلم العالم، والقدرة ما بها يقدر القادر.

وعلم أبو هاشم ابن الجبائي فساد قول أبيه بأن جعل نفس الباري على ألكونيه عالماً وقادراً فخالف أباه وزعم أن الله عالم لكونه على حال، قادر لكونه على حال. وزعم أن له في كل معلوم حالاً مخصوصاً، وزعم أن الأحوال لا موجودة ولا معدومة، ولا معلومة، ولا أشياء. وزعم أيضاً أنها غير مذكورة، وقد ذكرها بقوله إنها غير مذكورة، فناقض بأول كلامه آخره. وهذا مذهب لا يعقله هو عن نفسه. فكيف يناظر في تصحيحه خصمه ؟! ».

وشرح الشهرستاني (المتوفى سنة ٥٤٨ هـ) مذهب الأحوال بشكل أوضح فقال، وهـو يتحدث عما تخالف فيه الجبائي مع ابنه أبي هاشم:

« أما في صفات الباري تعالى فقال الجبائي: عالم لذاته، قادر حيّ لذاته. ومعنى قوله: « لذاته » \_ أي لا يقتضي كونه عالماً صفةً هي حال علم أو حال يوجب كونه عالماً.

وعند أبي هاشم « هو عالم لذاته » بمعنى أنه « ذو حالة هي صفة معلومة وراء كونه ذاتاً موجوداً » وإنما تعلم الصفة على الذات لا بانفرادها. فأثبت أحوالاً هي صفات لا معلومة ولا مجهولة، أي هي على حيالها لا تعرف كذلك مع الذات.

قال: والعقل يدرك فرقاً ضرورياً بين معرفة الشيء مطلقاً، وبين

١ عبد القادر البغدادي (المتوفى سنة ٤٢٩ هـ): « أصول الدين »، ص ٩٢، استانبول، ١٩٢٨ م.

معرفته على صفة. فليس من عرف الذات عرف كونه عالماً، ولا من عرف الجوهر عرف كونه متحيّزاً قابلاً للعرض. ولا شك أن الإنسان يدرك اشتراك الموجودات في قضية، وافتراقها في قضية. وبالضرورة نعلم أن ما اشتركت فيه غير ما افترقت به. وهذه القضايا العقلية لا ينكرها عاقل. وهي لا ترجع إلى الذات، ولا إلى أعراض وراء الذات: فإنه يودي إلى قيام العرض بالعرض. فتعين بالضرورة أنها أحوال. فكون العالم عالماً حال هي صفة وراء كونه ذاتاً، أي المفهوم منها غير المفهوم من الذات. وكذلك كونه قادراً حياً. ثم أثبت للباري تعالى حالة أخرى أوجبت تلك الأحوال.

وخالفه والده وسائر منكري الأحوال. وردوا الاشتراك والافتراق إلى الألفاظ وأساء الأجناس. وقالوا ليست الأحوال تشترك في كونها أحوالاً، وتفترق في خصائص. وكذلك نقول في الصفات. وإلا فيؤدي إلى إثبات الحال للحال، ويفضي إلى التسلسل. بل هي راجعة إما إلى مجرد الألفاظ إذا وضعت في الأصل على وجه يشترك فيها الكثير، لا أن مفهومها معنى أو صفة ثابتة في الذات على وجه يشترك فيها الكثير، لا أن مفهومها معنى أو صفة ثابتة في الذات على وجه يشترك فيها الكثير لا أن مفهومها معنى أو صفة ثابت في الذات على وجه يشمل أشياء ويشترك فيها الكثير لل فالله مستحيل، أو يرجع ذلك إلى وجوه واعتبارات عقلية هي المفهومة من قضايا الاشتراك والافتراق. وتلك الوجوه كالنسب والإضافات والقرب والبعد وغير ذلك مما لا يعد صفات بالاتفاق.

وهذا هو اختيار أبي الحسين البصري وأبي الحسن الأشعري. وبنوا على هذه المسئلة: المعدوم شيء؟ فمن أثبت كونه شيئاً، كما نقانا عن جماعة المعتزلة: فلا يبقى من صفات الثبوت إلاَّ كونه موجوداً. فعلى ذلك لا يثبت للقدرة في إيجادها أثرٌ ما، سوى الوجود. والوجود على مذهب نفاة الأحوال لا يرجع إلاَّ إلى اللفظ المجرد. وعلى مذهب مثبتي الأحوال هو حالة لا توصف بالوجود والعدم. وهذا \_ كما ترى \_ من النقائض والاستحالة. ومن نفاة الأحوال من يثبته

شيئاً، ولا يسميه بصفات الأجناس. وعند الجبائي (أبي علي) أخص وصف الباري تعالى هـو القدّم، والاشتراك في الأخص يوجب الاشتراك في الأعم. وليت شعري كيـف يمكنـه إثبـات الاشتراك والافتراق، والعموم والخصوص حقيقةً وهو من نفاة الأحوال!

فأما على مذهب أبي هاشم فلعمري هو مطّرد. غير أن القدم إذا بحث عن حقيقته رجع إلى نفي الأولوية. والنفي يستحيل أن يكون أخصَّ وصف'. »

ثم فصل الشهرستاني القول في الأحوال، وذلك في كتابه « نهاية الإقدام في علم الكلام " »، القاعدة السادسة، ص ١٣١ \_ ١٤٩، وهذا أوسع ما لدينا عن هذه المسألة في كتب علم الكلام، ولهذا نحتاج إلى إيراد زبدة هذا الفصل، حتى نستطيع فهم هذه المشكلة العويصة. والشهرستاني يبدأ بأن يبين اختلاف الناس فيها، فيقول:

« اعلم أن المتكلمين قد اختلفوا في الأحوال نفياً وإثباتاً، بعد أن أحدث أبو هاشم ابن الجبائي رأيه فيها.

وما كانت المسألة مذكورة قبله أصلاً. فأثبتها أبو هاشم، ونفاها أبوه الجُبّائي، وأثبتها القاضي أبو بكر الباقلاني \_ رحمه الله \_ بعد ترديد الرأي فيها على قاعدة غير ما ذهب إليه. ونفاها: صاحب مذهبه الشيخ أبو الحسن الأشعري وأصحابه، رضي الله عنهم. وكان إمام الحرمين من المثبتين في الأول والنافين في الآخر ».

ومن ثم يريد الشهرستاني أن يتناول المسألة برّمتها فيبين ما معنى « الحال »، وما مذهب المثبتين فيها، وما مذهب النافين لها. ثم يتكلم

ا الشهرستاني: « الملل والنحل »، ج ١، ص ١٠١ \_ ١٠٤. القاهرة ١٣٢١ ه.

٢ « نهاية الأقدام في علم الكلام »، تأليف أبي الفتح محمد بن عبد الكريم بن أحمد الشهرستاني، المتوفى ٥٤٨ ه، حرره وصححه الفرد جيوم.

بعد ذلك في نقد أدلة الفريقين، ويشير إلى مصدر القولين، وصوابهما من وجه وخطأهما من وجه.

## ۱ \_ تعریف « الحال »

فيعرّف معنى « الحال » فيقول:

« اعلم أنه ليس للحال حدُّ حقيقي يذكر حتى نعرفها بحدّها وحقيقتها على وجه يشمل جميع الأحوال، فإنه يؤدي إلى إثبات الحال للحال. »

و لا سبيل إلى حدها إلا بالقسمة، ولهذا يقسمها إلى: ما يعلَّل، وإلى ما لا يعلَّل. أما ما يعلل: فهي أحكام لمعان قائمة بذوات. وأما ما لا يعلل فهو: صفات ليست أحكاماً للمعاني.

أما الأول، وما يعلل، فهو «كل حكم لعلّة قامت بذات يشترط في ثبوتها الحياة عند أبي هاشم: ككون الحيّ حيّاً عالماً قادراً مريداً سميعاً بصيراً، لأن كونه حياً عالماً يُعلّل بالحياة والعلم في الشاهد، فتقوم الحياة بمحل، وتوجب كون المحل حياً. وكذلك العلم والقدرة والإرادة وكل ما يشترط في ثبوته الحياة. وتسمى هذه الأحكام أحوالاً. وهي صفات زائدة على المعاني التي أوجبتها.

وعند القاضي (= الباقلاني) رحمه الله: كل صفة لموجود لا تتصف بالوجود فهي حال، سواء كان المعنى الموجب مما يشترط في ثبوته الحياة، أو لم يشترط، ككون الحيّ حياً وعالماً وقادراً، وكون المتحرك متحركاً والساكن ساكناً، والأسود والأبيض، إلى غير ذلك.

و لابن الجبائي (= أبو هاشم) في المتحرك اختلاف رأي. وربما يطّرد ذلك في الأكوان كلها. ولما كانت البنية عنده شرطاً في المعاني

التي تشترط في ثبوتها الحياة، وكانت البنية في أجزائها في حكم محل واحد فتوصف بالحال.

وعند القاضي أبي بكر (= الباقلاني) رحمه الله: لا يوصف بالحال إلا الجزء الذي قام به المعنى فقط. وأما القسم الثاني فهو كل صفة إثبات لذات من غير علّة زائدة على الله المحتيز الجوهر وكونه موجوداً، وكون العَرَض عَرَضاً ولوناً وسواداً.

والضابط أن كل موجود له خاصية يتميز بها عن غيره فإنما يتميّز بخاصيّة هي حال. وما تتماثل المتماثلات به وتختلف المختلفات فيه فهو حال وهي التي تُسمّى صفات الأجناس والأنواع.

والأحوال عند المثبتين ليست موجودة ولا معدومة، ولا هي أشياء، ولا توصف بصفة ما. وعند (أبي هاشم) ابن الجبائي ليست هي معلومة على حيالها، وإنما مع الذات.

وأما نفاة الأحوال فعندهم الأشياء تختلف وتتماثل لذواتها المعينة. وأما أسماء الأجناس والأتواع فيرجع عمومُها إلى الألفاظ الدالة عليها فقط. وكذلك خصوصها. وقد يُعلَم الشيء من وجه، ويُجهل من وجه. والوجوه اعتبارات لا ترجع إلى صفات هي أحوال تختص بالذوات.

وهذا تقرير مذهب الفريقين في تعريف الحال. » (ص ١٣٢ \_ ١٣٣).

## ٢ \_ أدلة المثبتين للحال والنافين له

« أما أدلة الفريقين فقال المثبتون: العقل يقضي ضرورة أن السواد والبياض يشتركان في قضية وهي: السوادية والبياضية. فما به الاشتراك هو ما به الافتراق، أو

ا في طبعة جيوم: الاشتراك غير ما به .. \_ و هو تحريف واضح.

غيره. فالأول سفسطة، والثاني تسليم المسئلة.

وقال النفاة: السواد والبياض المعنيان قط لا يشتركان في شيء هو كالصفة لهما، بل يشتركان في شيء هو اللفظ الدال على الجنسية والنوعية والعموم. والاشتراك فيه ليس يرجع إلى صفة هي حال للسواد والبياض: فإن حالتي العرضين يشتركان في الحالية، ولا يقتضي ذلك الاشتراك ثبوت حال للحال: فإنه يؤدي إلى التسلسل، فالعموم كالعموم والخصوص.

قال المثبتون: الاشتراك والافتراق قضية عقلية وراء اللفظ. وإنما صيغ اللفظ على وفق ذلك ومطابقته. ونحن إنما تمسكنا بالقضايا العقلية دون الألفاظ الوضعية. ومن اعتقد أن العموم والخصوص يرجعان إلى اللفظ المجرد، فقد أنكر الحدود العقلية للأشياء والأدلة القطعية على المدلولات. والأشياء لو كانت تتمايز بذواتها ووجودها، بطل القول بالقضايا العقلية. وحسم باب الاستدلال بشيء أولى على شيء مكتسب متحصل. وما لم يُدرج في الأدلة العقلية عموماً عقلياً لم يصل إلى العلم بالمدلول قط. وما لم يتحقق في الحدّ شمولاً بجميع المحدودات لم يصل إلى العلم بالمحدود.

قال النافون: الكلام على المذهب رداً وقبولاً إنما يصح بعد كون المذهب معقولاً. ونحن نعلم بالبديهة أن لا واسطة بين النفي والإثبات، ولا بين العدم والوجود. وأنتم اعتقدتم الحال لا موجودة ولا معدومة، وهو متناقض بالبديهة. ثم فَرَقْتُم بين الوجود والثبوت فأطلقتم لفظ الثبوت على الحال، ومنعتم إطلاق لفظ الوجود. فنفس المذهب إذاً لم يكن معقولاً. فكيف يسوغ سماع الكلام والدليل عليه؟!

ومن العجب أن ابن الجبائي (= أبو هاشم) قال: لا توصف بكونها معلومة أو مجهولة. وغاية الاستدلال إثبات العلم بوجود الشيء. فإذا لم

يتصور له وجود و لا تعلق العلم به بطل الاستدلال عليه وتناقض الكلام فيه.

ثم قالوا: ما المعنى بقولكم: الافتراق والاشتراك قضية عقلية؟ إن عَنيْتُم به أن الشيء الواحد يُعْلَم من وجه، ويُجْهَل من وجه فالوجوه العقلية اعتبارات ذهنية وتقديرية، ولا يقتضي ذلك صفات ثابتة لذوات، وذلك كالنسب والإضافات، مثل القرب والبعد في الجوهرين. وإن عنيتم بذلك أن الشيء الواحد تتحقق له صفة يشارك فيها غيره وصفة يمايز بها غيره فهو نفس المتنازع فيه: فإن الشيء الواحد المعين لا شركة فيه بوجه، والشيء المشترك العام لا وجود له البتة.

وقولهم إن نفي الحال يؤدي إلى حسم باب الحد والحقيقة والنظر والاستدلال بالعكس أولاً. فإن إثبات الحال التي لا توصف بالوجود والعدم، وتوصف بالثبوت دون الوجود حسم باب الحد والاستدلال، فإن غاية الناظر أن يأتي في نظره بنقسيم دائر بين النفي والإثبات، فينفي أحدهما حتى يتعين الثاني، ومثبت الحال قد أتى بواسطة بين الوجود والعدم، فلم يُغد التقسيم والابطال علماً، ولا يتضمن النظر حصول معرفة أصلاً. ثم الحد والحقيقة على أصل نفاة الأحوال عبارتان عن مُعبَّر واحد. فحدُّ الشيء حقيقته، وحقيقته ما اختص في ذات عن سائر الأشياء. ولكل شيء خاصية بها يتميز عن غيره، وخاصيته تلزم ذات ولا تفارق، ولا يشترك فيها بوجه، وإلا بطل الاختصاص. وأما العموم والخصوص في الاستدلال فقد بينا عموم وخصوص البتة، بل وجود الشيء وأخص وصفه: واحد.

قال المثبتون: نحن لم نثبت واسطه بين النفي والإثبات، فإن الحال

ا كذا يجب أن: تثبت كما في مخطوط أ، وليس « أولى » كما أثبت المحقق.

ثابتة عندنا. ولو لا ذلك لما تكلمنا فيها بالنفى والإثبات، ولم نقل على الإطلاق إنه شيء ثابت على حياله موجود. فإن الموجود المحدّث إما جوهر، وإما عَرَض. وهو ليس أحدهما، بل هـو صفة معقولة لهما. فإن الجوهر قد يعلم بجوهريته: و لا يُعلم بحيزه وكونه قابلاً للعَرض، والعَرَض يُعْلَم بعرضيته ولا يخطر بالبال كونه لوناً أو كوناً، ثم يعرف كونه لوناً بعد ذلك، و لا يعرف كونه سواداً أو بياضاً إلا أن يعرف. والمعلومان إذا تمايزا في الشيء الواحد رجع التمايز إلى الحال. وقد يُعلّم ضرورةً من وجه، ويُعلّم نظراً من وجه: كمن يعلم كون المتحرك متحركاً ضرورةً، ثم يعلم بالنظر بعد ذلك كونه متحركاً بحركة. ولو كان المعنيان واحداً، لما عُلم أحدهما بالضرورة والثاني بالنظر، ولما سبق أحدهما إلى العقل وتأخر الآخر. ومن أنكر هذا فقد جحد الضرورة. ونُفَاة الأعراض أنكروا أن (تكون) الحركة عرضاً زائداً على المتحرك. وما أنكروا كونه متحركاً. وأنتم معشر النفاة وافقتمونا على أن الحركة علـة لكـون الجوهر متحركاً. وكذلك القدرة والعلم وجميع الأعراض والمعاني. والعلة توجب المعلول لا محالة: فلا يخلو إما أن توجب ذاتها، وإما شيئاً آخر وراء ذاتها. ويستحيل أن يقال: « توجب ذاتها »، فإن الشيء الواحد من وجه واحد يستحيل أن يكون موجباً وموجَباً لنفسه. وإن أوجب أمراً آخر فذلك الأمر إما ذاتٌ على حيالها، أو صفة لذات. ويستحيل أن يكون ذاتاً على حيالها، فإنه يؤدي إلى أن تكون العلة بإيجاب موجدة للذوات. وتلك الذوات أيضاً علل. وهو محال، فإنه يؤدي إلى التسلسل. فيتعين أنه صفةً لذات. وذلك هو الحال التي أثبتناها. فالقسمة العقلية ألجأتنا إلى اثباتها، والضرورة حملتنا على أن لا نسميها موجودة على حيالها ومعلومــةً على حيالها. وقد يُعْلَم الشيء مع غيره و لا يُعْلَم على حياله كالتأليف بين الجوهرين والمماسّـة و القرب و البعد. فإن الجو هر الواحد لا بُعْلَم فيه تأليف و لا مماسة، ما لم ينضم إليه جو هر آخر. وهذا في الصفات ــ التي هــي ذوات وأعــراض ــ مُتَصوَّرٌ، فكيف في الصفات التي ليست بذوات بل هي أحكام الذوات؟!

وما قولكم: إنه راجع إلى وجوه واعتبارات عقلية: فنقول: هذه الوجوه والاعتبارات ليست مطلقة مُرْسلة، بل هي مختصة بذوات. فالوجوه العقلية لذات واحدة هي بعينها الأحوال، فإن تلك الوجوه ليست ألفاظاً مجردة قائمة بالمتكلم، بل هي حقائق معلومة معقولة، لا أنها موجودة على حيالها، ولا معلومة بانفرادها، بل هي صفات توصف بها الذوات. فما عبرتم عنه بالوجه عبرنا عنه بالأحوال، فإن المعلومين قد تمايزا وإن كانت الذات متحدة. وتمايز المعلومين يدل على تعدد الوجهين والحالين، وذلك معلومان محققان تعلق بهما علمان متمايزان أحدهما ضروري، والثاني مكتسب. وليس ذلك كانسب والإضافات: فإنها ترجع إلى ألفاظ مجردة ليس فيها علم محقق متعلق بمعلوم محقق.

وقولهم: الشيء الواحد لا شركة فيه، والمشترك لا وجود له \_ باط\_ل. ف\_إن الشيء المعين من حيث هو معين لا شركة فيه. وهذه الصفات التي أثبتناها ليست معينة مخصوصة، بل هي صفات يقع بها التخصيص والتعيين، ويقع فيها الشمول والعموم. وهـو مـن القضايا الضرورية، كالوجوه عندكم. ومن ردّ التعميم والتخصيص إلى مجرد الألفاظ فقد أبطل الوجوه والاعتبارات العقلية. أليست العبارات تتبتل لغة فلغة وحالة فحالة، وهـذه الوجـوه العقلية لا تتبدل، بل الذوات ثابتة عليها قبل التعبير عنها بلفظ عام وخاص على السواء؟ ومن ردّها إلـي الاعتبارات فقد ناقض وردّها إلى العبارات، فإن الاعتبارات لا تتبدل ولا تتغير بعقل وعقـل؛ والعبارات تتبدل بلسان ولسان وزمان وزمان وزمان.

وقولهم: « حد الشيء وحقيقته وذاته عباراتٌ عن معبَّر واحد،

والأشياء إنما تتميز بخواص ذواتها ولا شركة في الخواص » \_ قال المثبت: هب أن الأمر كذلك، لكن خاصية كل شيء معين غير، وخاصية كل نوع محقق غير. وأنتم لا تحدون جوهراً بعينه على الخصوص، بل تحدون الجوهر من حيث هو جوهر على الإطلاق. فقد أثبتُم معنى عاماً يعم الجواهر، وهو التحيز مثلاً، وإلا لكان كل جوهر على حياله محتاجاً إلى حد على حياله. ولا يجوز أن يجري حُكم جوهر في جوهر: من التحييز وقبول الأعراض والقيام بالنفس. فإذا لم نجد بُداً من إدراج أمر عام في الحد، وذلك يبطل قولكم إنما الأشياء تتمايز بذواتها ويصح قولنا إن الحدود لا تستغني عن عمومات ألفاظ تدل على صفات عموم النوات وصفات خصوص. وتلك أحوال لها ووجوة واعتبارات عقلية، أو ما شئت فسمها، بعد الاتقاق على المعاني والحقائق.

قال النافون: غاية تقريركم في إثبات الحال هو التمسك بعمومات وخصوصات ووجوه عقلية واعتبارات. أما العموم والخصوص فمنتقض عليكم بنفس الحال، فإن لفظ الحال يشمل جنس الأحوال. و «حال » هي صفة لشيء تخص ُ ذلك الشيء لا محالة. فلا يخلو إما أن يرجع معناه إلى عبارة تعم وعبارة تخص ُ فخذوا منا في سائر العبارات العامة والخاصة والخاصة كذلك. وإما أن ترجع إلى معنى آخر وراء العبارة فيؤدي إلى إثبات الحال للحال. وذلك محال. ولا يغني عن هذا الإلزام قولكم: الصفة لا توصف فإنكم أول من أثبت للصفة صفة، حيث جعلتم الوجود والعرضية واللونية والسوادية أحوالاً للسواد. فإذا أثبتم للصفات صفات فهلا أثبتم للأحوال أحوالاً؟ وأما الوجوه والاعتبارات فقد تتحقق في الأحوال أيضاً، فإن الحال العام غير، والحال الخاص غير؛ وهما اعتباران في الحال، وحال يوجب أحوالاً غير، وحال هي عير، والعال غير. أليس قد أثبت أبو هاشم حالاً للباري سبحانه توجب كونه عالماً قادراً؟

مختلفتان في الاعتبار، واختلاف الاعتبارين لا يوجب اختلاف الحالين للحال.

هذا من الإلزامات المفحمة. ومن جملتها أخرى وهي أن الوجود في القديم والحادث. والجوهر والعَرَض عندهم حال لا يختلف البتة، بل وجود الجوهر في حكم وجود العَرض على السواء. فيلزمهم على ذلك أمران منكران.

(الأول): إبهام شيء واحد في شيئين مختلفين، أو شيئان مختلفان في شيء واحد. وواحد في اثنين، واثنان في واحد: محال. أما أحدهما: أن شيئاً واحداً كيف يتصور في شيئين، فإن حال الوجود من حيث هو وجود واحد. ومن بدائه العقول أن الشيء الواحد لا يكون في شيئين معاً، بل في جميع الموجودات على السواء، وفيما لم يوجد بعد لكنه سيوجد على السواء وهو من أمحل المحال.

والمنكر الثاني: إذا كان الوجود حالاً واحداً، واجتمعت فيه أجناس وأنواع وأصناف فيلزم أن تتحد المتكثرات المختلفة فيه، ولزم تبدل الأجناس من غير تبدل وتغير في الوجود أصلاً. وذلك كتبدل الصُور بعضها ببعض في الهيولى عند الفلاسفة من غير تبدل في الهيولى. وذلك التمثيل أيضاً غير سديد: فإن الهيولى عندهم لا تعرى عن الصورة؛ إلا أن من الصور ما هو لازم للهيولى كالأبعاد الثلاثة، ومنها ما يتبدل كالأشكال والمقادير المختلفة والأوضاع والكيفيات. وبالجملة: وجود مجرد مطلق عام غير مختلف: كيف يتصور وجوده؟ وما محله؟ فإن كان الجوهر محلاً له فقد بطلت عمومة العَرَض؛ فإن عنيتم العَرَض فقد بطلت عمومة العَرض؛ وإن لم يكن ذا محل \_ وهو من أمحل المحال.

وعن هذه المطالبة الحاقة يلوح الحق، ولا نبوح به لأنَّا بعدُ في مدارج أقوال الفريقيْن.

فيقول النافي: كيف يتصور وجودٌ على الحقيقة التي لا تتبدل ولا تتغير، وإنما تتغير أنواعه بعضها إلى بعض، فيصير الجوهر عرضاً والعَرَض جوهراً، والوجود لا يختلف. وذلك يُجوِّز قلب الأجناس: فالأول سريان الوجود الواحد في أجناس وأنواع مختلفة، والثاني اتحاد أنواع وأجناس مختلفة في وجود واحد.

وقال المثبتون: إلزام الحال علينا نقضاً متوجه. فإن العموم والخصوص في الحال كالجنسية والنوعية في الأجناس والأتواع. فإن الجنسية في الأجناس ليس جنساً حتى يستدعي كل جنس جنساً ويؤدي إلى التسلسل. وكذلك النوعية في الأنواع ليست نوعاً حتى يستدعي كل نوع نوعاً. فكذلك الحالية للأحوال لا تستدعي حالاً إلى التسلسل. وليس يلزم على من يقول: الوجود عام \_ أن يقول للعام عام. وكذلك لو قال: العرضية جنس \_ فلا يلزمه أن يقول المجنس: جنس. وكذلك لو فرق فارق بين حقيقة الجنس والنوع وفصل أحدهما عن الثاني بأخص وصف لم يلزمه أن يثبت اعتباراً عقلياً في الجنس هو كالجنس، ووجهاً عقلياً هو كالنوع. فلا يلزم الحال علينا بوجه: لا من حيث العموم والخصوص، ولا من حيث الاعتبار والوجه. وأنتم، معاشر النفاة، لا يمكنكم أن تتكلموا بكلمة واحدة إلا وأن تدرجوا فيها عموماً طلقتم القول وعممتم النفي وأقمتم الدليل على جنس شمل أنواعاً، أو على نوع عمّ أشخاصاً، أطلقتم القول وعممتم النفي وأقمتم الدليل على جنس شمل أنواعاً، أو على نوع عمّ أشخاصاً،

إثبات التماثل في المتماثلات وإجراء حكم واحد فيها جميعاً. فلو كانت الأشياء تتمايز بذواتها المعينة بَطَل التماثل وبطل الاختلاف. وذلك خروج عن قضايا العقول.

وأما قولكم: « الوجود لو كان واحداً متشابهاً في جميع الموجودات لزم حصولُ شيء في شيئيْن، أو شيئيْن في شيء » \_ فنقول: يلزمكم في الاعتبارات والوجوه العقلية ما لزمنا في الوجوه والحال. فإن الوجه كالحال، والحال كالوجه. ولا ينكر منكر أن الوجود يعم الجوهر والعرض، لا لفظاً مجرداً بل معنى معقولاً. ومَن قال: كل موجود إنما يمايز موجوداً آخر بوجوده \_ لم يمكنه أن يجري حكم موجود في موجود آخر. حتى إن من أثبت الحدوث لجو هر معين لم يتيسَّر له إثبات الحدوث لجو هر آخر بذلك الدليل بعينه، بل لزمه أن يفهم على كل جوهر دليلاً خاصاً، وعلى كل عرض دليلاً خاصاً. ولا يمكنه أن يقسم تقسيماً في المعقو لات أصلاً، لأن التقسيم إنما يتحقق بعد الاشتراك في شيء. والاشتراك إنما يُتصور بعد الاختصاص بشيء. ومن قال: هذا جسمٌ مؤلف \_ فقد حكم على جسم معين بالتأليف لم يلزمــه جريان هذا الحكم في كل جسم ما لم يقل: كل جسم مؤلف. ولو اقتصر على هذا أيضاً لم يُفْض إلى العلم بحدوث كل جسم ما لم يقل: وكل مؤلّف محدَث \_ حتى يحصل العلم بأن كل جسم محدث. فأخذ الجسمية عامة والتأليف عاماً، واستدعى التأليف للحدوث عاماً، حتى لزمه الحكم بحدوث كل جسم مؤلف عاماً. فمن قال: الأشياء تتمايز بذواتها المعينة \_ كيف يمكنه أن يجري حكماً في محكوم خاص؟ فألز متمونا قلب الأجناس، وألز مناكم رفع الأجناس. ودعوتمونا إلى المحسوس، ودعوناكم إلى المعقول. وأفحمتمونا بإثبات واحد في اثنين واثنين في واحد، و أفحمناكم بنفي الواحد في الاثنين. والدليل متعارض، والدست قائم: فمن الحاكم؟ » (١٣٣ \_ .(127

١ كذا في المطبوع، ولعل صوابه: يقيم.

# ٣ ــ المحاكمة بين الفريقين فريق النفاة وفريق المثبتين للأحوال

#### أ \_ خطأ نفاة الحال:

« قال الحاكم المُشرف على نهاية إقدام الفريقين:

أنتم معشر النفاة أخطأتم من وجهين:

(الأول): من حيث رددتم العموم والخصوص إلى الألفاظ المجردة، وحكمتم بأن الموجودات المختلفة تختلف بذواتها ووجودها. فكلامكم هذا ينقض بعضه بعضاً، ويدفع آخره أولَه. وهذا إنكارٌ لأخص أوصاف العقل. أليس هذا الردّ حكماً عاماً على كل عام وخاص بأنه راجع إلى اللفظ المجرد؟ أليست الألفاظ، لو رُفعَتْ من البين، لم ترتفع القضايا العقلية? حتى البهائم التي لا نطق لها ولا عقل لم تعدّم هذه الهداية: فإنها تعلم بفطرتها ما ينفعها من العشب، فتأكل، ثم إذا رأت عشباً آخر يماثل ذلك الأول ما اعتراها ريب في أنه مأكول كالأول. فلولا أنها تخيلت من الثاني عين حكم الأول، وهو كونه مأكولاً، وإلا لما أكلت. وتعرف جنسها فتهرب منه. ولقد صدق المثبتون عليكم أنكم حسمتم على أنفسكم باب الحد وشموله للمحدودات، وباب النظر وتضمته للعلم.

وأنا أقول: لا بل حسمتم على العقول باب الإدراك، وعلى الألسن بابَ الكلم. فإن العقل يدرك الإنسانية كلية عامة لجميع نوع الإنسان مميّزة عن الشخص المعيّن المشار إليه، وكذلك العرضية كلية عامة لجميع أنواع الأعراض، من غير أن يخطر بباله اللونية والسوادية، وهذا السواد بعينه. وهذا مُدْرَك بضرورة العقل، وهو مفهوم العبارة،

مُتَصورً في العقل لأنفس العبارة. إذ العبارة تدل على معنى في الذهن محقق هو مدلول العبارة. والمعبَّر عنه، لو تبدلت العبارة عربية وعجمية وهندية ورومية لم يتبدل المعنى المدلول. ثم: ما من كلام تام إلاَّ ويختص معنى عاماً فوق الأعيان المشار إليها بهذا. وتلك المعاني العامة من أخص أوصاف النفوس الإنسانية. فمن أنكرها خرج عن حدود الإنسانية، ودخل في حريم البهيمية، بل هم أضل سبيلاً.

وأما الخطأ الثاني: فهو رد التمييز بين الأنواع إلى الذوات المعيّنة. وذلك من أشنع المقالات: فإن الشيء إنما يتميّز عن غيره بأخص وصفه.

قيل له: أخص وصف نوع الشيء: غير، وأخص وصف الذات المشار إليها: غير، وأخص وصف الذات المشار إليها: غير. فإن الجوهر يتميز عن العرض بالتحيز مطلقاً إطلاقاً نوعياً لا معيناً تعييناً شخصياً. والجوهر المعين إنما يمتاز عن جوهر معين بتحيز مخصوص، لا بالتحيز المطلق. وقط لا يمتاز جوهر معين عن عرض معين بتحيز مخصوص، إذ الجنس لا يميز الوصف عن الموصوف، والعرض عن الجوهر. والعقل إنما يميز بمطلق التحيّز. فعرف أن الذوات إنما يتمايز بعضها عن بعض تمايزاً جنسياً نوعياً لا بأعم صفاتها كالوجود، بل بأخص أوصافها بشرط أن تكون كلية عامة. ولو أن الجوهر مايز العرض بوجوده، كما مايزه بتحيزه لحكم على العرض بأنله متحيّز، و على الجوهر بأنه محتاج إلى التحيز لأن الوجود والتحيز واحد. فما به يفترقان هو بعينه ما فيه يختلفان، ويرتفع التماثل والاختلاف والتضاد رأساً. ويلزم أن لا يجري حكم مثل في مثل، حتى لو قام الدليل على حدوث جوهر بعينه كان هو محدثاً. ويحتاج إلى دليل آخر في مثل نك الجوهر. ويلزم أن لا يسلب حكم ضد عن ضد، وخلاف عن خلاف حتى لو حكم على الجوهر بأنه قابل للعرض لم يسلب هذا الحكم من العرض، إذ لا تماثل ولا اختلاف ولا تضاد، وارتفع العقل والمعقول، وتعدد الحسل والمحسوس.

## ب \_ خطأ المثبتين للحال

وأما وجه خطأ المثبتين للحال فهو أنهم أثبتوا لموجود معين مشار إليه صفات مختصة به وصفات يشاركه فيها غيره من الموجودات. وهو من أمحل المحال: فإن المختص بالشيء المعين والذي يشاركه فيه غيره واحد بالنسبة إلى ذلك المعين. فوجود عرض معين وعرضيته ولونيته وسواديته عبارات عن ذلك المعين المشار إليه. فإن الوجود إذا تخصص بالعرضية فهو بعينه عرض، والعرضية إذا تخصصت باللونية فهي بعينها لون. وكذلك اللونية بالسوادية، والسوادية بهذا السواد المشار إليه. فليس من المعقول أن توجد صفة لشيء واحد معين، وهي بعينها توجد لشيء آخر فتكون صفة معينة في شيئين: كسواد واحد في محلين، وجوهر واحد في مكانين، ثم لا يكون ذلك في الحقيقة عموماً وخصوصاً: فإن مثل هذا ليس يقبل التخصيص، إذ يكون خاصاً في كل محل، فلا يكون البتة عاماً؛ وإذا لم يكن عاماً لم يكس خاصاً أيضاً وينتاقض المعنى.

والخطأ الثاتي أنهم قالوا: الحال لا يوصف بالوجود ولا بالعدم. والوجود عندهم حال. فكيف يصح أن يقال: الوجود لا يوصف بالوجود؟ وهل هو إلا تناقض في اللفظ والمعنى؟! وما لا يوصف بالوجود والعدم كيف يجوز أن يعم أصنافاً وأعياناً؟ لأن العموم والشمول يستدعي أولاً وجوداً محققاً وثبوتاً كاملاً حتى يشمل ويعم، أو يعين ويخص. وأيضاً فهم أثبتوا العلة والمعلول ثم قالوا: العلة توجب المعلول وما ليس بموجود كيف يصير موجباً وموجباً؟ فالعلمية عندهم حال، والعالمية عندهم أيضاً حال. فالموجب حال؛ والموجب حال. والحال لا يتصف بالوجود الحقيقي لا يتصف بكونه موجباً.

الخطأ الثالث أنّا نقول معاشر المثبتين: كل ما أثبتموه في الوجود هـو حـالٌ عنـدكم: فأرونا موجوداً في الشاهد والغائب هو ليس بحال لا يوصف

بالوجود والعدم. فإن الوجود الذي هو الأعم الشامل للقديم والحادث عندكم حالٌ. والجوهرية والتحيز وقبوله العَرَض كلها أحوال. فليس على مقتضى مذهبكم شيء ما في الوجود هو ليس بحال. وإن أثبتم شيئاً وقلتم هو ليس بحال \_ فذلك الشيء يشتمل على عموم وخصوص. والأخص والأعمّ عندكم حال. فإذاً لا شيء إلاً لا شيء، ولا وجود إلا لا وجود \_ وهذا من أمحل ما يتصور.

# رأي الشهرساني في مسألة الأحوال

فالحق في المسئلة إذاً أن الإنسان يجد من نفسه تصور أشياء كلية عامة مطلقة دون ملاحظة جانب الألفاظ، ولا ملاحظة جانب الأعيان. ويجد من نفسه اعتبارات عقلية ألشيء واحد، وهي: إما أن ترجع إلى الألفاظ المحدودة \_ وقد أبطلناه؛ إما أن ترجع إلى الألفاظ المحدودة \_ وقد أبطلناه؛ إما أن ترجع إلى الأعيان الموجودة المشار إليها \_ وقد زيفناه. فلم يَبْقَ إلا أن يقال: هي معان موجودة محققة في ذهب الإنسان؛ والعقل الإنساني هو المدرك لها. ومن حيث هي كلية عامة لا وجود لها في الأعيان ولا موجود مطلقاً في الأعيان ولا عَرَض مطلقاً ولا لون مطلقاً. بل هي الأعيان بحيث يتصور العقل منها معنى كلياً عاماً فتصاغ له عبارة تطابقه وتنص عليه. ويعتبر العقل منها معنى المقدر في الذهن المتصور في العقل.

فنفاة الأحوال أخطأوا من حيث ردُّوها إلى العبارات المجردة، وأصابوا حيث قالوا: ما ثبت وجوده معيناً لا عموم فيه و لا اعتبار.

ومثبتو الأحوال أخطأوا من حيث ردّوها إلى صفات في الأعيان،

وأصابوا من حيث قالوا هي معان معقولة وراء العبارات. وكان من حقهم أن يقولوا هي موجودة متصورة في الأذهان، بدل قولهم لا موجودة، ولا معدومة. وهذه المعاني مما لا ينكرها عاقل من نفسه، غير أن بعضهم يعبّر عنها بالتصور في الأذهان، وبعضهم يعبّر عنها بالتقدير في العقل، وبعضهم يعبّر عنها بالحقائق والمعاني التي هي مدلولات العبارات والألفاظ، وبعضهم يعبّر عنها بصفات الأجناس والأنواع. والمعاني إذا لاحت للعقول واتضحت فليعبّر المعبّر عنها بما يتيسر له. فالحقائق والمعاني إذا ذات اعتبارات ثلاثة: اعتبارها في ذواتها وأنفسها، واعتبارها بالنسبة إلى الأعيان، واعتبارها بالنسبة إلى الأذهان. وهي من حيث هي موجودة في الأعيان يعرض لها أن تتعين وتتخصص؛ وهي من حيث هي متصورة في الأذهان يعرض لها أن تتعين وتتخصص؛ وهي من حيث هي متصورة في الأذهان يعرض لها أن تعبر باعتبار ذواتها في أنفسها حقائق محضة لا عموم فيها ولا خصوص.

ومن عرف الاعتبارات الثلاثة زال إشكاله في مسألة الحال، وتبين له الحق في مسألة المعدوم: « هل هو شيء، أم لا » (« نهاية الاقدام »، ص ١٤٣ ــ ١٤٩).

وهذا أدق عرض لمشكلة الأحوال وحجج مثبتيها ونفاتها. ومنه يتبين:

ا \_ أن مشكلة الأحوال هي بعينها مشكلة الكليات المعروفة، والتي احتدم الجدل حولها طوال العصور الوسطى الأوربية من روسلان (المتوفى بين سنة ١١٢٣ و ١١٢٥) حتى أوكام (المتوفى في سنة ١٣٤٩ أو ١٣٥٠). ونحن نعلم أنها نشأت بناءً على إشارة عابرة في «إيساغوجي » فرفوريوس الصوري (النصف الثاني من القرن الثالث الميلادي)، أدت إلى إثارة ثلاث مسائل هي:

أ \_ هل للكليات، أي الأجناس والأنواع، وجود في الخارج؟ أم أن وجودها في الذهن فحسب؟

ب \_ إذا كان لها وجود في الخارج، فهل هذا الوجود مادي أو غير مادي؟

ج \_ إذا كانت توجد في الخارج، فعلى أي نحو يكون هذا الوجود: هل توجد وحدها، أو توجد متصلة بالأشياء؟

وليست المشكلة منطقية فحسب كما تصورها فرفوريوس، بل لها نتائج ميتافيزيقية ولاهوتية. ومن هنا لعبت دوراً خطيراً في تفكير فلاسفة العصور الوسطى الأوروبية. وقد عرضنا لها تفصيلاً في كتابنا « فلسفة العصور الوسطى » فنكتفى بالإحالة إليه.

۲ \_\_ أن مثبتي الأحوال أفلاطونيو النزعة ويناظرهم الواقعيون في أوروبا Réalistes، وأن نفاة الأحوال أرسططاليو النزعة، ويناظرهم الاسميون في العصور الوسطى الأوربية Nominalistes والمعتزلة \_\_ فيما عدا أبا هاشم الجبائي \_\_ كانوا ذوي نزعة اسمية، لما تجره النزعة الواقعية من نتائج خطيرة تتعلق بحقيقة صفات الله، إذ ستتأدى بها إلى أن تكون جواهر أو أقانيم، وهو ما أنكرته المعتزلة كل الإنكار. ومن هنا هبّت كلها ضد أبي هاشم، حتى أبوه. ولهذا يقول عبد القاهر البغدادي بلهجته الحادة المعتادة: « من فضائحه (أي أبي هاشم) قوله بالأحوال التي كفره فيها مشاركوه في الاعتزال، فضلاً عن سائر الفرق. » ثم يشرح السبب الذي أدى به إلى القول بالأحوال، فيقول:

« والذي ألجأه إليها سؤال أصحابنا (أي الأشاعرة) قدماء المعتزلة عن العالم منا: هل فارق الجاهل بما علمه لنفسه، أو لعلة؟ وأبطلوا مفارقته إياه لنفسه مع كونهما من جنس واحد. وبطل أن تكون مفارقته إياه لا لنفسه مع كونهما من جنس واحد. وبطل أن تكون مفارقته إياه لا لنفسه، ولا لعلة، لأنه لا يكون حينئذ بمفارقته له أولى من آخر

١ عبد القاهر البغدادي: « الفرق بين الفرق »، ص ١١٧، القاهرة، ١٩٤٨.

سواه. فثبت أنه إنما فارقه في كونه عالماً: لمعنى ما. ووجب أيضاً أن يكون لله تعالى في مفارقة الجاهل معنى أو صفة بها فارقه. فزعم أنه إنما فارقه لحال كان عليها. فأثبت الحال في ثلاثة مواضع:

أحدها: الموصوف الذي يكون موصوفاً لنفسه، فاستحق ذلك الوصف كال عليها. والثاني: الموصوف بالشيء لمعنى صار مختصاً بذلك المعنى لحال.

والثالث: ما يستحقه لا لنفسه، ولا معنى، فيختص بذلك الوصف دون غيره عنده لحال.

وأحوجه إلى هذا سؤال مُعَمّر (بن عَبّاد السلمي) في المعاني لمّا قـال: إن علـم زيـد اختص به دون عمرو لنفسه، أو لمعنى، أو لا لنفسه، أو لا لمعنى؟

فإن كان لنفسه وجب أن يكون لجميع العلوم به اختصاص، لكونها علوماً.

وإن كان لمعنى صح قول مُعمر في تعلق كل معنى بمعنى، لا إلى نهاية.

وإن كان لا لنفسه، ولا لمعنى لم يكن اختصاصه به أولى من اختصاصه بغيره.

وقال أبو هاشم: إنما اختص به لحال.

وقال أصحابنا (= الأشاعرة): إن علم زيد اختص به لعينه، لا لكونه علماً ولا لكون زيد؛ كما تقول: إن السواد سواد لعينه، لا لأن له نفساً وعيناً. ثم قالوا لأبي هاشم: هل تعلّم ألاحوال، أو لا تعلّمها؟ فقال: لا من قبل أنه لو قال إنها معلومة لزمه إثباتها أشياء، إذ لا يُعلم عنده إلا ما يكون شيئاً. ثم إنه لم يقل بأنها أحوال متغايرة، لأن التغاير إنما يقع بين الأشياء والذوات. ثم إنه لا يقول في

الأحوال إنها موجودة، ولا إنها معدومة، ولا إنها قديمة، ولا محدثة، ولا معلومة، ولا مجهولة، ولا يقول إنها مذكورة \_ وهذا متناقض.

وزعم أيضاً أن العالم له في كل معلوم حالٌ لا يقال فيها إنها حالة مع المعلوم الآخر. ولأجل هذا زعم أن أحوال الباري \_ عز وجل \_ في معلوماته لا نهاية لها وكذلك أحواله في مقدوراته لا نهاية لها، كما أن مقدوراته لا نهاية لها. وقال له أصحابنا: لماذا أنكرت أن يكون لمعلوم واحد أحوالٌ بلا نهاية لصحة تعلق المعلوم بكل عالم يوجد، لا إلى نهاية. وقالوا له: هل أحوال الباري من عمل غيره، أم هي هو؟ فأجاب بأنها: لا هي هو، ولا غيره. فقالوا له: فلي أنكرت على الصفاتية قولهم في صفات الله \_ عز وجل \_ في الأزل أنها لا هي، ولا غيره ».

وقد نبّه الشهرستاني في « نهاية الإقدام » (ص ١٩٨) إلى عدم وجود فرق في الحقيقة بين أصحاب الأحوال وبين أصحاب الصفات فقال: « وقال أبو هاشم: العالمية حال، والقادرية حال، ومفيدهما حال يوجب الأحوال كلها. فلا فرق في الحقيقة بين أصحاب الأحوال، وبين أصحاب المحات. إلا أن الحال مناقض للصفات أ: إذ الحال لا يوصف بالوجود ولا بالعدم، والصفات موجودة ثابتة قائمة بالذات. ويلزمهم مذهب النصارى في قولهم: واحد بالجوهرية ثلاثة بالاقنومية، ولا يلزم ذلك التناقض مذهب الصفاتية ».

و هكذا تتبه الشهرستاني إلى ما تتبه إليه من هـاجموا روسـلان Roscelin وإن كـان الهدف معاكساً: إذ أدت اسمية روسلان إلى القول بأن الثالوث

١ في النص: متناقض للصفات، وفي نسخة ب: متناقض الحال.

المسيحي يتألف من ثلاثة أقانيم متمايزة، وإن كانت ذات إرادة واحدة، وهذه الأقانيم الثلاثة جواهر Substances متمايزة . كذلك القول بالأحوال عند أبي هاشم يؤدي في نظر الشهرستاني للقول بأن الصفات جواهر متمايزة. حتى إن القديس أنسلم Anselme اتهم روسلان بأنه يكاد أن يقول إن ثمّ ثلاثة آلهة، تماماً كما يتهم الشهرستاني أبا هاشم بأن مذهبه يؤدي إلى القول بتعدد الآلهة!

#### اللطف

من المسائل التي اختلف فيها أبو على الجبائي مع ابنه أبي هاشم مسألة اللطف.

فقال أبو علي الجبائي إن من يعلم الله « من حاله أنه لو آمن مع اللطف لكان ثوابه أقل لقلة مشقته، ولو آمن بلا لطف لكان ثوابه أكثر لعظم مشقته \_ أنه لا يحسن منه أن يكلف إلا مع اللطف. ويسوي بينه وبين المعلوم من حاله أنه لا يفعل الطاعة على كل وجه إلا مع اللطف. ويقول إن لو كلفه مع عدم اللطف لوجب أن يكون مستعسراً حاله غير مزيج لعلته.

ويخالفه أبو هاشم في بعض المواضع في هذه المسئلة: قال: يحسن منه تعالى أن يكلفه الإيمان على استواء الوجهين بلا لطف سيران على استواء الوجهين بلا لطف سيران على استواء الوجهين بلا لطف المعادد الإيمان على استواء الوجهين بلا لطف المعادد المعادد

F. Picavet: Roscelin, Philosophe et théologien, d'après la légende et d'après l'histoire. *Paris, F. Alcan, 1896*.

٢ الشهرستاني: « الملل و النحل »، ج ١، ص ١٠٥. القاهرة ١٣٢١ ه.

## الإيمان

الإيمان عند أبي علي الجبائي وعند أبي هاشم عبارة عن أداء الطاعات: الفرائض دون النوافل، واجتناب المقبحات.

أما عند أبي الهذيل فالإيمان هو أداء الطاعات: الفرائض منها والنوافل، واجتناب القبائح.

وقد احتج أبو على وأبو هاشم لما ذهبا إليه بأن قالا: لو كانت النوافل من الإيمان لكان يجب إذا ترك المرء نافلة، وأخل بها أن يكون تاركاً لبعض الإيمان، ويصير بذلك ناقص الإيمان، غير كامله.

## العوض

هل يحسن من الله إيلام عباده دون عوض لهم عن ذلك؟

مسألة أثارها عباد بن سليمان من كبار المعتزلة، وأجاب عليها بالإيجاب فقال « إن الإيلام يَحْسُن من الله تعالى دون العورض، ويجعل الوجه في حسن ذلك: الاعتبار، » أي اعتبار مصلحة معينة.

وقد رد عليه كثير من المعتزلة في ذلك، ومنهم القاضي عبد الجبار الذي تناول هذه المسألة تفصيلاً في « شرح الأصول الخمسة »، ورد على مذهب عبّاد بن سليمان، قائلاً إنه فاسد، والدليل على ذلك أن هذا الألم: إما أن يوصله الله تعالى إلى المكلَّف، أو إلى غير المكلَّف.

فإن أوصله إلى غير المكلف كان ظلماً لأنه لا يعتبر. ومتى قال إن في إيلامه اعتباراً للمكلفين كان لا يخرج بذلك على أن يكون ظلماً، لأنه ما من ظلم إلا وفيه منفعة للظالم أو لغيره. يوضح ذلك أن الظلم ليس بأكثر من أن لا يكون

فيه للمظلوم نفع، ولا دفع ضرر، ولا استحقاق، ولا الظن، لأحد الوجهين المتقدمين. وهذا صورة ما جوزه عبّاد (بن سليمان).

و إن أوصله إلى المكلف فإنه لا يخرج أيضاً عن كونه ظلماً، لأنه وإنْ كان يجوز أن يعتبر به، إلا أن النفع الذي يصل إليه هو في مقابلة ما أتى به من الواجبات واجتنبه من المقبحات، فيقع حسه الألمَ خلواً عما يقابله، فيكون ظلماً قبيحاً، تعالى الله عن ذلك.

وله (أي لعبّاد بن سليمان) في هذا الباب شبهتان اثنتان:

إحداهما: أن أحدنا يستحق ما يستحقه ثواباً أو عورَضا بفعل نفسه. والإيلام من فعل الله تعالى. فلا يجوز أن يستحق عورَضاً.

والثاني: هو أنه لو كان يحسن من الله تعالى الإيلامُ للعوض لكان يحسن منا الألمُ للعوض، سيما على مذهبكم أن الحسن والقبيح إنما يحسن ويقبح لوقوعه على وجه متى وقع على ذلك الوجه قُبح أو حسن من أي فاعل كان:

والجواب: أما الأول فلا يصح، لأن الاستحقاق ينقسم إلى:

١ ــ ما لا يثبت لأحدنا إلا على فعل نفسه نحو المدح والتعظيم وغير ذلك، والثواب من هذا القبيل.

٢ \_ وإلى ما لا يستحقه إلا على فعل الغير. ولهذا فإن من فَرَق على غيره ثوبه يستحق عليه قيمته. ولو مزقه على نفسه لم يستحق العوض، نظيره في الشاهد: قيم المُتلَف ات. ففسد ما ظنوه.

وأما الثاني فانّا نعارضهم أولاً بالاعتبار، فنقول: لو حَسُن من الله تعالى الإيلام للاعتبار لحَسُن منّا أيضاً كذلك. والمعلوم خلافه. ثم نفصل الجواب عن ذلك فنقول:

إن ما يفعله الواحد منّا من الآلام: إما أن يفعله بنفسه أو بغيره. وإذا فعله بغيره: فاما أن يكون مفعولاً بالمكلّف، أو بغير المكلّف.

فإن فعله بنفسه فإنه يحسن للنفع ولدفع الضرر. ألا ترى أنه يحسن تحمل المشاق طلباً للعلوم والآداب؟ وكذلك فإنه يحسن منه الفصد والحجامة ونحو ذلك. ولا وجه في حسنه إلا النفع أو دفع الضرر، على ما ذكرناه قبل. ولسنا نعني بذلك أنه لا بد من حصول النفع ودفع الضرر، فقد بيّنا أنه لا يفترق الحال في ذلك بين أن يكون معلوماً، وبين أن يكون مظنوناً. \_ وأن فعله بغير المكلف فإنه يحسن للعوض ودفع الضرر.

و لا خلاف في هذا بين أبي على وأبي هاشم. وإنما الخلاف في أن حُسْنَ ذلك: هـل يُعْلَم عقلاً أو شرعاً؟

فعند أبي علي أنه يعلم شرعاً، وعند أبي هاشم أنه يعلم عقلاً وهو الصحيح: فإن الواحد منا يستحسن بكمال عقله ركوب البهائم في تعهدها: من سقيها وتحصيل العلف عليها، وغير ذلك. وبهذا أجاب أبو هاشم من سأله عن ركوب النبي صلى الله عليه البهائم قبل البعثة، وأنه لو لم يكن متعبداً بشريعة من قبله لكان لا يستحسن ذلك، فقال: إن ركوب البهائم لمصالحها والمنافع العائدة إليها مستحسنة عقلاً. فلا وجه لما ذكرتموه.

و إن فعله بالمكلف فإنه يحسن للنفع، ودفع الضرر، والاستحقاق. ولا شك في أنه يحسن من أحدنا إيلام الغير لمكان الاستحقاق، فإن المُساء إليه يذم المسيء ويؤلمه بذمه. ويحسن منه ذلك، لا لوجه سوى الاستحقاق.

فإذن لا كلام في هذا وإنما الكلام في أنه: هل يحسن منه إيلامه للنفع ولدفع الضرر من دون اعتبار رضاه، أم لا؟

فعند أبي علي أن ذلك لا يحسن \_ وإن بلغ النفع ودفع الضرر مبلغاً عظيماً \_ إلا ّ برضاه.

وقال أبو هاشم: إن النفع ودفع الضرر إذا عظم لم يعتبر برضاه، بـل يحسن منـه إيلامه لمكانه ـ أراد المؤلم ذلك، أم كرهه. وهو الصحيح

من المذهب الذي نختاره. فإن أحدنا لو قال لغيره: قُمْ من هذا المكان ولك ألوف دنانير، ثم لـم يختر هو ذلك، فإن له أن يجبره على القيام ويقيمه، ثم يدفع إليه الدنانير الألوف.

إذا ثبت هذا وتقرر \_ قلنا: إن القديم تعالى لِسَعة جوده وكرمه، ولعلمه بتفاصيل ما يوصله إلينا من الآلام، وكمية ما يستحق أحدنا من الأعواض في مقابلته \_ يحسن منه أن يؤلمنا من دون اعتبار رضانا بذلك. وليس كذلك حال الواحد منا، فإن نفسه لا تطاوعه على بذلك الرغائب في مقابلة إقامة الغير من مقامه، دون أن يكون له في ذلك نفع يقابله، أو دفع ضرر أعظم منه، ولا يعلم بتفاصيل ما يصل إليه من أجر الآلام، ولا كمية ما يستحقه من العوض. فلذلك افترق الحال فيما أورده بين الشاهد والغائب، حتى لو قدرنا أن يكون الحال في أحدنا كالحال في الغائب، لحَسُنَ منا الإيلام للعوض كما حَسُن من الله تعالى.

و اعلم أن من مذهب أبي علي أن الألم يحسن من الله تعالى لمجرد العوض، لما اعتقد أن العوض بصفة ' لا يجوز التفضل به و لا الابتداء بمثله.

وقال أبو هاشم: لا بد فيه من غرض آخر، وهو الاعتبار. وهو الصحيح. والذي يدل على صحته هو أن العوض لا يبلغ حداً إلا ويجوز أن يتفضل به ويبدأ بمثله. وإذا كان كذلك والقديم تعالى قادر على أن يبتدئ بالعوض من دون هذا الألم، فالإيلام لمكانه والحال هذه يكون عبثاً قبيحاً، وصار الحال فيه كالحال فيمن استأجر أجيراً ليصب الماء من نهر إلى نهر من دون أن يتعلق له بذلك غرض، ثم يعطيه الأجرة. فكما أن ذلك يقبح منه، كذلك ها هنا.

فإن قال: إن للاستحقاق مزية، قلنا: لو حَسُن من الله تعالى ذلك لمزية الاستحقاق، لحَسُن منا الاستثجار على الحدّ الذي ذكرناه لهذه العلّة. ومعلومٌ خلافه. على أن الاستحقاق إنما يكون له مزيةٌ في

١ أي: هو بحيث لا يجوز...

الشاهد، لأن أحدنا ربما يستنكف من قبول نعمة الغير وتلحقه لذلك أنفة وغضاضة. وهذا غير ثابت فيما بيننا وبين الله عز وجل، فلا يمكن قياس أحدهما على الآخر. » (« شرح الأصول الخمسة »، ص ٤٨٩ ـ ٤٩٣).

ويشرح القاضي عبد الجبار معنى العوض فيعرقه بأنه «كل منفعة مستحقة لا على طريق التعظيم والإجلال، ولا يعتبر فيه الحسن وغير ذلك لكي يطرد وينعكس ويشمل ويعم » (ص ٤٩٤). ويرى أنه «لا يحسن من الله تعالى أن يؤلمنا من غير اعتبار رضانا إلا إذا كان في مقابلته القدر الذي لا تختلف أحوال العقلاء في اختيار ذلك الألم لمكانه، لأن من المعلوم أن أحدنا لا يختار أن يمزق عليه ثوبه لكي يقابل بثوب مثله، أو ما يزيد عليه زيادة متقاربة. وإذا لم يحسن ذلك في الشاهد، فكذلك في الغائب ».

وعند أبي هاشم أن العوض لا يستحق على طريق الدوام. أما أبو الهذيل وأبو على وقوم من بغدادية المعتزلة فقالوا إن العوض يستحق دائماً. والقاضي عبد الجبار يؤيد مدهب أبي هاشم، قائلاً إن نظير العوض في الشاهد هو قيم الأمور التي تُتلف وأروش الجنايات. «ومعلوم أن ذلك لا يستحق على طريقة الدوام: فإن من مَزّق على غيره ثوبه لا يلزمه أن يعطيه كل يوم ثوباً جديداً. وأيضاً فلو كان كذلك لكان يجب أن لا يحسن في الواحد منّا تحمل المشاق طلباً للأرباح والمنافع المنقطعة، ومعلوم خلاف ذلك. فإن قيل: إن ذلك إنما يحسن من الواحد منّا لأن القديم تعالى قد ضمن في مقابلته أعواضاً دائمة للا يحسن منه ذلك. يجب فيمن لا يعلم أن القديم تعالى قد ضمن في مقابلته أعواضاً دائمة أن لا يحسن منه ذلك. والمعلوم أن أحدنا يستحسن بكمال عقله تحمل المشاق في الأسفار طلباً لمنافع منقطعة، وإن لم يخطر بباله دوام العوض. ففسد ما ظنوه » (ص ٥٩٤). ويستمر عبد الجبار في إيراد الاعتراضات والردّ عليها. والظاهر أن أبا الهذيل وأبا على الجبائي

قالا باستحقاق العوض على طريق الدوام على أساس أن إثابة الله إثابة دائمة، وكذلك عقابه. ولهذا رأيا أن العوض \_ وهما يقصدان العوض الإلهي \_ دائم.

وقيل إن الجبائي رجع عن ذلك، وشاطر ابنه الرأي .

#### العقاب

يرى أبو هاشم أنه لا بدّ من العقاب زجراً عن اتيان القبائح، وترغيباً في الإتيان بالواجبات. ذلك « أن القديم تعالى خلق فينا شهوة القبيح ونفرة الحسن. فلا بدّ أن يكون في مقابلته من العقوبة ما يزجرنا عن الإقدام على المقبحات، ويرغبنا في الاتيان بالواجبات، وإلا كان يكون المكلّف مُغْزى بالقبح، والإغراء بالقبح لا يجوز على الله تعالى " ».

وكانت « الملحدة » \_ على حد تعبير هم \_ تعلقوا بشبه فقالوا: إن غرض الله من التكليف هو نفع المكلف، فإذا لم ينتفع المكلف بتكليف الله إياه فليس يجوز أن يعاقب، وقصارى أمره أنه فوّت على نفسه النفع، فكيف يحسن من الله أن يعاقبه على تفويته نفعاً لنفسه؟ ومَثل ذلك مثل أجير فوّت الأجرة على نفسه بترك العمل. فكما أنه لا يحسن من المستأجر أن يضربه بالسياط لتفويته الأجرة على نفسه، كذلك ها هنا: لا يحسن بالله أن يعاقب العبد على تقويته المنفعة لنفسه.

ويرد القاضى عبد الجبار على هذه الشبهة فيقول: « إن الله تعالى

۱ « شرح الأصول الخمسة »، ص ٦٢٧، س ٨.

٢ القاضي عبد الجبار: « شرح الأصول الخمسة »، ص ٦٢٠.

لا يعاقب المكلف لأجل أنه فوت على نفسه النفع بالتكليف، وإنما يعاقبه لإقدامه على القبيح وإخلاله بالواجب \_ ذلك وجه استحقاق العقاب كما في الذم، ألا ترى أن العقلاء لا يذمون المخلّ بالواجب والفاعل للقبيح على تفويته النفع بالواجب على نفسه، وإنما يذمُّونه لإخلاله بالواجب وإقدامه على القبيح؟ فكذلك في العقاب » (الكتاب نفسه، ص ٦٢٢).

ومن شبه هؤلاء « الملحدة » أيضاً « أن العقاب ضرر من جهة الله تعالى. وإيصال الضرر إلى الغير إنما يحسن لتشفي الغيظ أو لنفع المعاقب أو المعاقب. وأي هذه الوجوه كان. فهي مفقودة في مسألتنا هذه. فجيب القضاء بقبح العقاب من جهة الله تعالى.

والجواب: أن هذه القسمة محتملة للزيادة، غير مترددة بين النفي والإثبات، فلا يصح الاحتجاج بها. على أن هذه الوجوه التي ذكرتها مما لا تأثير لها في حُسن العقاب: فإن تشفي الغيظ مما لا يتضمن وجها في حسن الإضرار بالغير، وهكذا نفع المعاقب. وبعد، فقد خلت هذه القسمة عن مذهب الخصم، فإن من مذهب من خالف في هذه المسألة أنه إنما يحسن من الله تعالى معاقبة المكلف لاستحقاقه له بإقدامه على القبائح وإخلاله بالواجبات. ولم يُدخِل هو هذا القسم في القسمة التي أوردها، ففسد كلامه. » (الموضع نفسه).

#### حساب العقوبات

وثم مسألة أخرى وقع فيها الخلاف بين أبي علي الجبائي وابنه أبي هاشم وهي ما أطلق عليه اسم « الموازنة »، أي إجراء حساب بين العقاب والثواب بحيث نسقط من العقاب بمقدار ما يستحق العبد من الثواب.

فمثلاً إذا أتى المكلف بطاعة يستحق عليها ١٠ أجزاء من الثواب، وبمعصية يستحق عليها ٢٠ جزءاً من العقاب:

فإنه من رأي أبي علي أنه يحسن من الله ألا يسقط ١٠ أجزاء الثواب من الد ٢٠ جزءاً من العقاب، ويبقي فقط على ١٠ أجزاء من العقاب.

ومن رأي أبي هاشم أنه « يقبح من الله تعالى ذلك، ولا يحسن منه أن يفعل به من العقاب إلا عشرة أجزاء. فأما العشرة الأخرى فإنها تسقط بالثواب الذي قد استحقه على ما أتى به من الطاعة ». ويعلق القاضي عبد الجبار على ذلك فيقول: وهذا (أي رأي أبي هاشم) هو الصحيح من المذهب. ولعمري أنه القول اللائق بالله تعالى، دون ما يقوله أبو على. والذي يدل على صحته هو أن المكلف أتى بالطاعات على الحد الذي أمر به، وعلى الحد الذي لو أتى به منفرداً عن المعصية لكان يستحق عليها الثواب، فيجب أن يستحق عليها الثواب وإن دنسها بالمعصية. إلا أنه لا يمكن والحالة هذه أن يوفر عليه على الحد الذي يستحقه لاستحالته، فلا بد أن يزول من العقاب بمقداره، لأن دفع المضرة كالنفع في أنه مما يعد في المنافع. وعلى هذا يصح قوله تعالى: « فمن يعمل مثقال ذرة خيراً يره، ومن يعمل مثقال ذرة شراً يره ». فأما على مذهب أبي على فإنه يلزم أن لا يكون قد رأى صاحب الكبيرة شيئاً مما أتى به من الطاعات. وقد نص الله تعالى على خلافه. ومتى قيل: فكيف لم يثبه إذن لو كان الأمر على ما تظنونه؟ قلنا: لما قد ذكرنا من أن إثابته غير ممكن ولا متصور.

وأما شيخنا أبو علي فقد تعلق في ذلك بوجوه: أحدها هو أن الفاسق بإقدامه على المعاصي وارتكابه الكبائر قد جنى على نفسه، وأخرجها من أن تستحق الثواب البتة. وعلى هذا المعنى قال تعالى: « أن تحبط أعمالكم وأنتم لا تشعرون »، وصار حاله كحال من خاط لغيره ثوباً ثم

فتقه قبل أن يسلمه إلى صاحبه، فإنه لا يستحق على الخياطة الأجرة لما قد أفسدها على نفسه بالفتق. كذلك ها هنا. وربما استدل على ذلك بقوله تعالى: « وقدمنا إلى ما عملوا من عمل » الآية، ويقول: لو لا أن الأمر في ذلك على ما ذكرته، و إلا كان لا يصح ما ذكره الله تعالى في أعمال الكفار والمرتكبين للكبائر. وربما يقول: إن الثواب إذا سقط فإنما يسقط: أما بالندم على ما أتى به من الطاعة، أو بعقاب أعظم منه، ثم سقط بالندم الكل فكذلك إذا سقط بالعقاب الذي هو أعظم منه وجب أن يسقط الكل. فلا فرق بينهما في قضية العقل. » («شرح الأصول الخمسة »، ص ٦٢٩ \_ ، ، ولكن القاضي عبد الجبار يفند هذه الحجج دفاعاً عن مذهب أبي هاشم، مما لا مجال له ها هنا.

# هل الثواب والعقاب لا يستحقان إلا على الفعل؟

ومسألة أخرى اختلف فيها أبو على وأبو هاشم وهي: هل الثواب والعقاب لا يستحقان إلا على الفعل؟ أو يستحقان على الفعل وعلى ترك الفعل؟

يقول أبو علي أن الثواب والعقاب لا يستحق إلا على الفعل، ولا يستحقان على الترك. واما أبو هاشم فيرى أن ترك الفعل مثله مثل الفعل في أنه جهة الاستحقاق. وبعبارة أوضح: ترك القبيح عند أبي علي لا يستحق ثواباً، وعند أبي هاشم يستحق الثواب، والإخلال بالواجب لا يستحق عقاباً عند أبي علي، ويستحق العقاب عند أبي هاشم. وقد بنى أبو علي رأيه هنا على هذا الأصل وهو أن القادر بالقدرة لا يخلو من الأخذ والترك، وأنه يستحيل خلو القادرة عن الأخذ والترك. ثم

أن الثواب أو العقاب على الترك هو ثواب أو عقاب على معدوم، فكيف يجوز الثواب أو العقاب على معدوم؟

ويرد أنصار أبي هاشم قائلين إن استحقاق الثواب أو العقاب ها هنا لا يقع على معدوم، وإنما استحق المكلف ذلك على إخلاله بالواجب مع التمكن وإزاحة العلة، في حالة ما يستحق العقاب.

\* \* \*

وينسب إليه ابن حزم أنه كان يقول: « لو طال عُمْر المسلم المُحسِن لجاز أن يعمل من الحسنات و الخير أكثر مما عمل النبي صلى الله عليه وسلم "».

# الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر

خالف أبو هاشم أباه أبا علي في أن وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر يُعْلَم: عقلاً، أو شرعاً.

فذهب أبو علي إلى أن ذلك يعلم عقلاً.

وذهب أبو هاشم إلى أنه « لا يعلم عقلاً إلا في موضع واحد، وهو أن يرى أحدنا غيره يظلم أحداً فيلحقه بذلك غم: فإنه يجب عليه النهي ودفعه، دفعاً لذلك الضرر الذي لحقه من الغم عن نفسه. أما فيما عدا

۱ ابن حزم: « الفصل »، ج ٤، ص ۲۰۰.

۲ الکتاب نفسه، ج ٤، ص ۲۰۱.

هذا الموضع فلا يجب إلا شرعاً. » ويعلق قاضي القضاة على رأي أبي هاشم فيقول أنه الصحيح من المذهب. « والذي يدل على أن ذلك مما لا سبيل إلى وجوبه من جهة العقل إلا في الموضع الذي ذكرنا هو أنه إن وجب عقلاً: فإمّا أن يجب للنفع أو لدفع الضرر، ولا يجوز أن يجب للنفع، لأن طلب النفع لا يجب... فليس إلا أن يكون وجوبه لدفع الضرر " ».

وحجة أبي علي هي أنه « لو لم يكن الطريق إلى وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر \_ العقل، لكان يجب أن يكون المكلف مُغرى بالقبيح، ويكون في الحكم كمن أبيح له ذلك. وليس يصحّ، لأن ذلك يقتضي أن لا يجب الواجب ولا يقبح القبيح وعلى الإخلال بما هو وجوبه أو قبحه: العقل، وإلا لَزم أن يكون المكلف مغرى على القبيح وعلى الإخلال بما هو واجب عليه، ويكون كأنه أبيح له ذلك. ومعلوم خلاف ذلك: يبين ذلك ويوضحه أن وجوب الصلاة وقبح الزنا إنما نعلمه شرعاً، ثم لم يقتض أن يكون المرء من قبل كان مغرى على القبيح أو الإخلال بالواجب، أو يكون في الحكم كمن أبيح له شيء من ذلك. وبعد، فكيف تصحّ القبيح أو الإباحة ليس المرجع بها إلا إلى تعريف المكلف حسن الفعل وأنه لا صفة له زائدة على حسنه: إما بخلق العلم الضروري، أو بنصب الأدلة. فكيف تصح إباحة ما ليس بمباح؟!

ومما يقوله (أي أبو علي) أيضاً هو أنه قد ثبت أن الامتناع عن المنكر واجب، فيجب أن يكون المنع أيضاً واجباً، لأنه لا فرق في قضية العقل بينهما. »

ا القاضى عبد الجبار: « شرح الأصول الخمسة »، ص ٧٤٢.

ويجيب القاضي عبد الجبار عن حجة أبي علي بما يلي: « لو كان الأمر على ما ذكرته لكان يجب كما يمتنع القديم تعالى عن هذه القبائح أن يمنعنا عن ذلك ويضلطرنا إلى خلافه. ومعلومٌ خلاف ذلك. فثبت بهذه الجملة أن الطريق إلى وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر إنما هو السمع، إلا في الموضوع الذي ذكرناه، على ما يقوله أبو هاشم "».

### التو يــة

التوبة عن الصغائر تجب عقلاً وسمعاً \_ في نظر الجبائي.

وعند أبي هاشم أن التوبة عن الصغائر لا تجب إلا سمعاً، لأن التوبة إنما تجب لدفع الضرر عن النفس، ولا ضرر في الصغيرة، فلا تجب التوبة عنها. والدليل على ذلك أنه لا تأثير لها إلا في تقليل الثواب.

و إذا كانت معاصي العبد أكثر من طاعاته فهو صاحب كبيرة، وتلزمه التوبة لكي يسقط عنه ما يستحقه من العقوبة.

وحدّ التوبة هو أن يندم على القبيح لقبحه ويعزم على ألا يعود إلى أمثاله في القبح. وقد اختلف المعتزلة في: هل تسقط التوبة العقوبة؟

فالبغداديون من المعتزلة يروي أن التوبة لا تأثير لها في إسقاط العقاب، وإنما الله يتفضل بإسقاطه عند التوبة.

والبصريون قالوا إنها هي التي تسقط العقوبة، لا غير. فإذا تاب المذنب لا بدَّ من أن تسقط عنه العقوبة على حد لو لاه لما أسقطت.

١ الكتاب نفسه، ص ٧٤٤.

ولو لم تكن مسقطة للعقاب لكان يجب أن يحسن من الله تعالى أن لا يتفضل بل يعاقب عند التوبة؛ لأن التفضل إنما يبين عما ليس بتفضل بهذه الطريقة: وهو أن لفاعله أن يفعل وأن لا يفعل.

وشروط التوبة الندم والعزم جميعاً حتى تكون التوبة صحيحة: فيكون الندم ندماً على القبيح لقبحه، والعزم عزماً على أن لا يعود إلى أمثاله في القبح.

والندم أمر معقول يجده كل إنسان من نفسه. « فإن قيل: كيف يوجد من النفس مـع أن الناس مختلفون فيه وفي جنسه؟ وقال بعضهم: هو من قبيل الاعتقادات، وهو الذي قال شيخكم أبو هاشم؛ وقال الآخرون: بل هو جنس برأسه، وهو الذي اختاره شيخكم أبو على...

فإن قيل: فما قولكم في الندم: أهو جنس برأسه، على ما قاله أبو علي، أم الصيح ما قاله أبو هاشم من أنه من قبيل الاعتقادات؟

قلنا (أي القاضي عبد الجبار): بل الصحيح ما قاله أبو هاشم. والذي يدل على صحته هو أنه لو كان أمراً آخر سوى الاعتقاد لكان لا يمتنع انفصال أحدهما عن الآخر، فكان يصح أن يعتقد الواحد منّا استضراره بالفعل المتقدم مع التأسّف على ذلك ثم لا يكون نادماً، أو يكون نادماً ولا يكون معتقداً هذا الاعتقاد، فإن هذه الطريقة هي الواجبة في كل أمرين لا علاقة لهما في وجه معقول. ومعلومٌ خلافه '. »

#### \* \* \*

وها هنا مسألة أخرى، وهي: هل تصح التوبة عن بعض الكبائر مع الإصرار على البعض \_ أو لا تصح؟ يرى أبو على الجبائي أن هذا يصح ما لم يُصر على شيء من ذلك الجنس. « فلو أنه تاب من

ا القاضي عبد الجبار: « شرح الأصول الخمسة »، ص ٧٩٢ \_ ٧٩٣.

شرب الخمر وأصر على الزنا كانت توبته عن الأول نصوحاً صحيحة. فأما إذا أصر على شيء من ذلك الجنس لم تصح توبته، وذلك لأنه لو تاب عن شرب هذا القدح من الخمر مع إصراره على شرب قدح آخر، فلا إشكال في أنه لا تصح توبته هذه.

أما شيخنا أبو هاشم، فقد ذهب إلى أنه لا تصحّ التوبة عن بعض القبائح مع الإصرار على البعض. وهو الصحيح من المذهب. والذي يدلّ على صحته أن التوبة عن القبيح يجب أن تكون ندماً عليه لقبحه، وعزماً على أن لا يعود إلى أمثاله في القبح... وإذا كان هذا هكذا فليس تصحّ توبته عن بعض القبائح مع الإصرار على البعض، إذ لا يصح أن يترك أحدنا بعض الأفعال لوجه، ثم لا يترك ما سواه في ذلك الوجه. ألا ترى أنه لا يصح أن يتجنب سلوك طريق لأن فيها سبعاً، ثم لا يتجنب سلوك طريق أخرى فيها سبع؟ وكذلك لا يصح أن لا يتناول طعاماً لأن فيه سماً، ثم يتناول طعاماً آخر مع أن فيه سماً ؟ ».

وإذا فعل المرء فعلاً لوجه فليس يجب أن يفعل كل ما شاركه في ذلك الوجه، وذلك لأن الفعل مشقة. وليس الأمر كذلك في الترك، لأنه لا مشقة فيه. ولهذا يختلف الحال في الفعل والترك.

\* \* \*

ومن رأي أبي هاشم أن التوبة « لا تصح عن الذنب بعد العجز عن مثله، فلا تصـح عنده توبة من خرس لسانه عن الكذب، و لا توبة من جُبَّ ذَكَره عن الزنا ً. »

\* \* \*

ا القاضي عبد الجبار: «شرح الأصول الخمسة »، ص ٧٩٤ \_ ٧٩٥.

٢ عبد القاهر البغدادي: « الفرق بين الفرق »، ص ١١٥، القاهرة ١٩٤٨.

فأبو هاشم إذن كان لا يرى التوبة صالحة إلا إذا كانت عن جميع الذنوب، أما التوبة عن ذنب واحد مع الإصرار على سائر الذنوب فلا تفيد. فالله « لا يقبل توبة أحد من ذنب عمله ـ أيَّ ذنب كان ـ حتى يتوب من جميع الذنوب الله ».

\_\_\_\_\_

۱ ابن حزم: « الفصل »، ج ٤، ص ٢٠١. القاهرة ١٣٢١ ه.

4 4 9

# القاضى عبد الجبار

عبد الجبار بن أحمد بن عبد الجبار بن أحمد بن الخليل بن عبد الله، القاضي، أبو الحسين الهمداني الأسدابادي « و هو الذي تلقبه المعتزلة قاضي القضاة و لا يطلقون هذا اللقب على سواه، و لا يعنون به عند الإطلاق غيره ( ».

و لا نعرف من مصادرنا تاريخ مولده، والمصدر الوحيد الذي أشار إلى عمره هو ابن الأثير (« الكامل »، ج ٩، ص ١٣٨) إذ يقول إنه توفي وقد جاوز التسعين. فإن صح ذلك كان ميلاده بين سنة ٣٢٠ و ٣٢٤ ه.

# شيوخه في الحديث

« سمع الحديث من أبي الحسن بن سلمة القطان، وعبد الرحمن بن حمدان الجالاب، وعبد الله بن جعفر بن فارس، والزبير بن عبد الواحد

ا السبكي: «طبقات الشافعية »، ج ٣، ص ٢١٩ \_ ٢٢٠، الطبعة الأولى بالمطبعة الحسينية.

الأسدابادي وغيرهم » (السبكي، ج ٣، ص ٢٢٠)

« سمع علي بن إبراهيم بن سلمة القزويني، وعبد الله بن جعفر بن أحمد الأصبهاني، والقاسم بن أبي صالح الهمداني، وعبد الرحمن بن حمدان الجلاب، والزبير بن عبد الواحد الأسدابادي؛ ومحمد بن أحمد بن عمرو الزئبقي البصري، ومحمد بن عبد الله بن أخي الساوي، ومحمد بن عبد الله الرامهرمزي ».

### من رووا عنه

« وروى عنه القاضي أبو يوسف عبد السلام بن محمد بن يوسف القزويني المفسر المعتزلي، وأبو عبد الله الحسن بن علي الصيمري، وأبو القاسم علي بن الحسن التوخي (السبكي، الموضع نفسه). وقد رويا عنه حديث: « مَثُل أمتي مثل المطر، لا يُدرى أوله خير و آو آخره »، وحديث جابر بن عبد الله قال: لما نزلت على رسول الله صلى الله عليه وسلم « لتعزروه " » قال لنا رسول الله صلعم: « ماذاكم ؟ » قلنا: « الله ورسوله أعلم ». قال: « لتتصروه ».

## أوليته

« كان في ابتداء حاله يذهب في الأصول مذهب الأشعرية، وفي

ا الخطيب البغدادي: « تاريخ بغداد »، ج ۱۱، ص ۱۱۳.

٢ سورة الفتح، آية: ٩: « لتؤمنوا بالله ورسوله وتعزروه ».

الفروع مذهب الشافعي، فلما حضر مجلس العلماء ونظر وناظر عرف الحق فانقاد له وانتقل إلى أبى اسحق بن عياش، فقرأ عليه مدة . »

وأبو اسحق بن عيّاش هو إبراهيم بن عيّاش البصري. «قال القاضي (عبد الجبار): وهو الذي درسنا عليه أو لاً، وهو من الورع والزهد والعلم على حدّ عظيم. وكان رحل إليه من بغداد قومٌ فيجمعون مجلسه إلى مجلس أبي عبد الله " » الحسين بن علي البصري.

# أساتذته في الاعتزال

وأخذ إذن الاعتزال عن أبي اسحق بن عياش، وعن أبي عبد الله الحسين بن علي البصري. « وأقام عند الشيخ أبي عبد الله (الحسين بن علي البصري) مدة مديدة، حتى فاق الأقران، وخرج فريد دهره "».

# ارتحاله إلى الريّ

واستدعاه الصاحب بن عباد إلى الريّ بعد سنة ستين وثلثمائة، فبقي فيها مواظباً على التدريس إلى أن توفي.

وكان الصاحب بن عباد يقول فيه إنه أفضلُ أهل الأرض، ومرة

١ « طبقات المعتزلة »، ص ١١٢.

٢ « طبقات المعتزلة »، ص ١٠٧.

٣ الكتاب نفسه، ص ١١٢.

أخرى قال عنه: هو أعلم أهل الأرض. وقد عينه الصاحب في منصب قاضي القضاة في الريّ.

## وروده إلى بغداد

« وورد بغداد حاجًا، وحدّث بها. حدثنا عنه القاضيان: الصيمري والتنوخي وغيرهما' ».

### وفاته

يقول الخطيب البغدادي (تاريخ بغداد، ج ۱۱، ص ۱۱۵) إن وفاته كانت في أول سنة خمس عشرة وأربعمائة. ويقول المرتضى («طبقات المعتزلة »، ص ۱۱، س ۱٤ ـ ١٥) إنه توفي سنة خمس عشرة أو ست عشرة وأربعمائة.

وقال ابن السبكي (طبقات الشافعية، ج ٣، ص ٢٢٠) إنه « توفي في ذي القعدة سنة خمس عشرة وأربعمائة بالريّ، ودفن في داره »، وهذا يناظر شهر يناير سنة ١٠٢٥ م.

وقد جعل ابن الأثير تاريخ وفاته في سنة أربع عشرة وأربعماية، فمن

ا الخطيب البغدادي: « تاريخ بغداد »، ج ١١، ص ١١٣ س ١٦ \_ س ١٧.

٢ ابن الأثير: « الكَّامل في التَّاريخ »، جـ ٩، ص ٦٣٨، القاهرة، المطبعة الأزهرية المصرية، ١٣٠١ هـ.

حوادث هذه السنة يذكر أنه « فيها توفي القاضي عبد الجبار بن أحمد المعتزلي الرازي، صاحب التصانيف المشهورة في الكلام وغيره. وكان موته بمدينة الريّ وقد جاوز تسعين سنة ».

#### تقديره

« قال الحاكم : وليس تحضرني عبارة تحيط بقدر محلّه في العلم والفضل فإنه الدي فتق علم الكلام ونشر بروده، ووضع فيه الكتب الجليلة التي بلغت المشرق والمغرب، وضمنها من دقيق الكلام وجليله ما لا يتفق لأحد مثله.

وطال عمره مواظباً على التدريس والإملاء، حتى طبّق الأرض بكتبه وأصحابه؛ وبعُد وعَظُم قدره.

و إليه انتهت الرياسة في المعتزلة حتى صار شيخها وعالمها غير مُدافع. وصار الاعتماد على كتبه ومسائله. (حتى) نَسَخَتُ كُتُب من تقدمه من المشايخ.

وشهرة حاله تغني عن الإطناب في الوصف سي.

١ هو الحاكم أبو السعد المحسن بن كرامة الجشمي البيهقي المتوفى سنة ٥٤٥ ه، وصاحب كتاب «شرح عيون المسائل »، ومنه نسخة مصورة بدار الكتب المصرية ضمن المخطوطات المصورة من اليمن. راجع عنه « مطلع البدور » لأبي الرجال ٤/٤١٤.

٢ « طبقات المعتزلة » لابن المرتضى، ص ١١٢.

#### مؤلفاته

« قال الحاكم: ويُقال إن له أربعمائة ألف ورقة مما صنّف في كل فن . ومصنفاته

أنواع:

أ \_ منها في الكلام:

١ \_ كتاب الدواعي والصوارف.

٢ \_ كتاب الخلاف والوفاق.

٣ \_ كتاب الخاطر.

٤ \_ كتاب الاعتماد.

٥ \_ كتاب المنع والتمانع'.

٦ \_ كتاب ما يجوز فيه التزايد وما لا يجوز.

إلى غير ذلك مما يكثر تعداده، وأماليه الكثيرة ك:

٧ \_ المغنى.

٨ \_ الفعل والفاعل.

٩ \_ كتاب المبسوط.

١٠ \_ كتاب المحيط.

١١ \_ كتاب الحكمة والحكيم.

١٢ \_ شرح الأصول الخمسة.

ب \_ ومنها نوع في الشروح ك:

١٣ \_ شرح الجامعين.

ا ذكر له في « شرح الأصول الخمسة » كتاب « مختصر الحسنى »، ص ١٢٢.

- ١٤ \_ شرح الأصول.
- ١٥ \_ شرح المقالات.
- ١٦ \_ شرح الأعراض.

# ج \_ ومنها في أصول الفقه:

- ١٧ \_ النهابة.
- ۱۸ \_ العمد \_ (ذكره القاضي عبد الجبار في « شرح الأصول الخمسة »، ص ١٨ \_ العمد \_ ٣).
  - ١٩ \_ و شرحه.
  - د \_ وله كتب في النقض على المخالفين ك:
- ٢٠ \_ نقض الله ع \_ [ ذكر في « المجموع من المحيط بالتكليف »، ج ١، ص ٣٥١ \_ (طبع بيروت) ].
  - ٢١ \_ نقض الامامة.
  - ه ــ ومنها جو ابات مسائل وردت عليه من الآفاق ك:
    - ٢٢ \_ الرازيات.
    - ٢٣ \_ العسكريات.
    - ۲٤ \_ القاشانيات.
    - ٢٥ \_ الخوارزميات.
    - ٢٦ \_ النيسابوريات.
    - و \_ ومنها في الخلاف نحو:
  - ٢٧ \_ كتابه في الخلاف بين الشيخين (= أبي علي الجبائي وابنه أبي هاشم).

ر \_ ومنها في المواعظ ك:

٢٨ \_ نصيحة المتفقهة.

ثم له:

٢٩ \_ كتاب في كل من بلغني اسمه ومن لم يبلغني \_ أحْسَنَ فيه وأبدع.

وعلى الجملة « فَحَصْرُ مصنفاته كالمتعذّر » (« طبقات المعتزلة » لابن المرتضى، ص ١٣٣).

وأورد له بروكلمن (الملحق جـ ١، ص ٣٤٣ ــ ٣٤٤) ما يلي:

- ١ « تتزیه القرآن عن المطاعن »: منه مخطوط في دار الكتب المصریة الفهرست القدیم ج ۱، ص ١٥٥، الفهرست الجدید ج ۱، ص ٤٢، وطبع في القاهرة سنة ١٣٢٦، ١٣٢٩.
- ٢ ــ « تثبیت دلائل نبو ق سیدنا محمد »، وفیه رد علی الشیعة، منه مخطوط فیی شهید علی باستانبول برقم ١٥٧٥.
- $^{7}$  « كتاب المحيط بالتكليف ». منه مخطوط تيمور بدار الكتب المصرية. ولـ ه مختصر في برلين برقم  $^{1}$  ، اختصره ابن متويه و لابن متويه « التذكرة في لطيف الكلام ». منه مخطوطة في الامبروزيانا  $^{1}$  (راجع RSO ج  $^{1}$  ، ص  $^{1}$  ).
  - ٤ \_ « طبقات المعتزلة » وهو أساس « طبقات المعتزلة » لابن المرتضى.
- « رسالة في علم الكيمياء »، مخطوط في رامفور برقم كيمياء ٩ (راجع « تذكرة النوادر » ١٧٨).
  - ٦ \_ « الأمالي » (« نظم القواعد وتقريب المراد للرائد »)، بترتيب

القاضي شمس الدين أبي يحيى جعفر بن أحمد بن عبد السلام (المتوفى سنة ٢٠ ٢٥ هـ ١١٧٧ هـ ١ ١١٧٧ هـ ٢٠ ١٩٠ في مخطوط الامبروزيانا ٢٠ ٢٠ فقارن فهرس المتحف البريطاني، الملحق ٧ 423 ـ ويوجد من هذه الأمالي » مخطوط في الفاتيكان برقم ١٠٢٧ فاتيكان.

٧ \_ « شرح الأصول الخمسة ».

 $\Lambda$  \_ « مسألة في الغيبة »، منه مخطوط في الفاتيكان برقم  $\Lambda$  وتقع فيه برقم  $\Lambda$ 

٩ ــ « الخلاف بين الشيخين »، ويتساءل بروكلمن هل هو الوارد فــي المخطـوط رقم ١٠٠٠: فاتيكان فاتيكان فاتيكاني؟

\* \* \*

ولنذكر الآن الوضع الحالي لمعلوماتنا عن كتب القاضي عبد الجبار التي وصلت إلينا:

#### ١ ـ « شرح الأصول الخمسة »:

وقد علق هذا الشرح عنه تلميذان هما: أبو محمد ابن اسماعيل علي الفرزاذي، وأحمد بن أبي هاشم الحسيني المعروف بر « مانكديم » و « ششديو ».

ومن الشرح الأول نسخة مصورة ضمن المخطوطات المصورة من

١ كلمة مانكديم « معناها: « وجه القمر » سمي به لحسن وجهه (الجنداري: « تراجم الرجال المذكورة في شرح الأزهار »، ص ٣، القاهرة ١٣٣٢ هـ).

اليمن في دار الكتب المصرية؛ ولم ينشر حتى الآن.

ومن الشرح الثاني، أعني الذي علقه أحمد بن أبي هاشم المعروف به مانكديم، توجد على الأقل نسختان هما:

أ ــ نسخة أحمد الثالوث باستانبول، وتتألف من ١٩٧ ورقة، وتاريخ كتابتها في سنة ٧٥٦ ه، وناسخها هو قاسم بن محمد بن أحمد بن علي، وقد جاء في أولها: «كتاب شرح الأصول الخمسة لقاضي القضاة عبد الجبار بن أحمد، عُلق عن السيد الإمام قوام الدين مانكديم أحمد ابن أحمد بن الحسين بن أبي هاشم الحسين ششديو ».

ب \_ نسخة من صنعاء، مصورة بدار الكتب المصرية ضمن المخطوطات المصورة عن اليمن، وأوراقها ١٥٣ ورقة. ومكتوب عليها ما يلي: «شرح الأصول الخمسة للقاضي عبد الجبار بن أحمد الأسد ابادي المتوفى سنة ٢١٥، المؤلف السيد مانكديم وهو أحمد بن أبي هاشم الحسيني الرازي المعروف بششديو، المتوفى سنة ٢٠٥ ». وأصلها من مكتبة الامام عبد الله بن حمزة، أحد أئمة الزيدية، المتوفى سنة ٢١٤.

وعن هاتين النسختين نشره د. عبد الكريم عثمان في القاهرة سنة ١٩٦٥، ولكنها نشرة حافلة بالتحريف والنقص والأخطاء الفاحشة؛ ولا بد من إعادة نشر هذا الشرح بسرعة حتى لا تضيع الفائدة من هذا الكتاب البالغ الأهمية.

## ٢ ـ « المجموع من المحيط بالتكليف » \_ ٢

ويقع في أربعة أجزاء. وقد عثر حتى الآن على أربعة مخطوطات له هي:

أ ــ مخطوط تيمور في دار الكتب المصرية، وهو أقدم المخطوطات، وتاريخه ١٨ رمضان سنة ٦٨٣ « بخط العبد الفقير إلى الله العليّ القدير: علي بن عبد الله بن عطية النجراني ». ويشتمل على ٢٦٣ صفحة،

ومسطرة الصفحة ٢٧ سطراً؛ وفي السطر من ١٨ إلى ٢٠ كلمة. ويحوي الجزء الأول فقط. ب مخطوط برلين، الموجود في توبنجن حالياً (رقم ٥٢ في مجموعة جلازر، وبرقم ٤٩٥ في فهرس ألفرت). وتاريخ نسخة ١٣ جمادى الثانية سنة ١٩٦، وناسخه هو محمد علي بن يوسف البطلمي بخط نسخي قديم. وتتقصه الصفحات العشر الأولى. ويشمل على ٢٢٠ ورقة، ومسطرة الصفحة ٢١ سطراً، ويحتوي السطر على ١٨ أو ١٩ كلمة. ويحوي الجزء الأول فقط.

ج \_ مخطوط اليمن، وقد ورد على الصفحة الأولى منه: « هذا من كتب الوقف منه وأخيا به معالم الدين؛ من ظفار بأمر مو لانا أمير المؤمنين المتوكل على الله حفظه الله وأخيا به معالم الدين؛ وأمر بوضعه في المكتبة العامة الجامعة لكتب الوقف التي أمر بعمارتها بإزاء الصومعة الشرقية بالجامع الكبير المقدس بمحروس. مدينة صنعاء، وحرر بتاريخه شهر ربيع الأول سنة ١٣٤٨ ».

وهذا المخطوط هو الوحيد الكامل، الذي يحتوي على الأجزاء الأربعة.

أ \_ مخطوط مؤسسة كايتاني في أكاديمية لنشاي في روما، برقم ٢٠، وقد وهبه إياها الأستاذ المرحوم اتوري روسيّ. وتاريخ نسخه ٣ ربيع الثاني سنة ٢٩١. ويشتمل على الجزء الأول حتى « الكلام في التولد »؛ وعدد أوراقه ١٦٩ ورقة، ومسطرته ٢٥ \_ ٢٦ سطراً، وكلمات السطر من ١٨ إلى ٢٠ كلمة.

وعلى أساس هذه المخطوطات الأربعة نشر منه الجزء الأول الأب جين يوسف هوبن اليسوعي الهولندي تحت عنوان: « كتاب المجموع في المحيط بالتكليف »، بيروت سنة ١٩٦٥. ومع الأسف كان منهج الناشر منهجاً فاسداً، إذا أهمل الهمزات وقواعد الإملاء الحالية لبتغاء أن « يحتفظ للهمزاحم للصورته الأصلية وينشر كتابته الأصلية

القديمة »، وكأنه نقش قديم أثري وليس كتاباً للقراء! وعلى مذهبه هذا كان عليه أن يكتفي بنشر صورة فوتوغرافية بالأوفست، حتى يطابق الأصل المنسوخ تماماً، ويوفر على نفسه كل عناء!! ثم هو إلى جانب ذلك لم يبذل أي جهد في قراءة النسخ، ولا في وضع علامات الترقيم، فجاءت نشرته حافلة بالأخطاء الشائنة المضحكة معاً مما يكشف عن قلة بضاعته من اللغة العربية، فضلاً عن موضوع الكتاب. ومن العجب أنه في اختياره للقراءات بين المخطوطات كان يختار في الغالب ما هو محرف خطأ!

وفي نفس الوقت نشره الأستاذ عمر عزمي على أساس المخطوطة التيمورية، نشرة جاءت ناقصة جداً، مشحونة بالأغلاط والمناقص. فما أتعس حظ عبد الجبار مع هاتين النشرتين!

## ٣ ـ « المغنى في أصول الدين »

يقع في عشرين جزءاً؛ ولكن لم يعثر منه حتى الآن إلاَّ على أربعة عشر جزءاً هــي: ٤ \_ ٥ \_ ٦ \_ ٧ \_ ٨ \_ ٩ \_ ١١ \_ ١٢ \_ ١٣ \_ ١٤ \_ ١٥ \_ ٢١ \_ ٢٠ .

## تلاميذه

يؤلف تلاميذ القاضي عبد الجبار الطبقة الثانية عشرة، وهي الأخيرة من المعتزلة، بحسب تقسيم أحمد بن يحيى المرتضى في كتابه « المنية والأمل في شرح كتاب الملل والنحل » المعروف بد «طبقات المعتزلة ». فمن أراد أن يحصيهم تفصيلاً فليرجع إلى ذلك الفصل (١١٦ ـ ١١٩)، نشرة سوسنة دپقلد ـ قلزر، بيروت سنة ١٩٦١). ونقتصر هنا على ذكر أشهرهم:

ا \_ أبو رشيد سعيد بن محمد النيسابوري وكان بغدادي المذهب، واختلف إلى القاضي عبد الجبار ودرس عليه، وصار من أصحابه. وإليه انتهت الرئاسة بعد قاضي القضاة. انتقل إلى الريّ وتوفى فيها.

وله تصانیف جیدة منها:

أ \_ « ديوان الأصول » \_ وابتدأ فيه بالجواهر والأعراض، ثم بالتوحيد والعدل. واعترض عليه في ذلك، فوضع نسخة أخرى ابتدأ فيها بالجليل من الكلام.

وكانت له حلقة في نيسابور، قبل خروجه إلى الريّ، يجتمع بها المتكلمون.

ب \_ « المسائل في الخلاف بين البصريين والبغداديين » \_ منه نسخة في براين برقم ٥٢٢٥.

وقد نشر الفصل الأول منه بر م Biram و ترجمه إلى الألمانية، بعنو ان:

Die atomistische substanzlehre aus dem Buch der streitfragen. Berlin, 1902.

وهذا الفصل الأول هو « الكلام في الجوهر ».

وراجع:

Horten: Die Philosophie des Abu Raschid (um 1068), aus dem arabischen uebersetzt und erlaeutert, Bonn, 1910.

٢ \_ أبو محمد عبد الله بن سعيد اللبّاد.

أخذ عن القاضي، وكان خليفته في الدرس، وله كتب حسنة، منها كتاب « النكت »، وهو كتاب جيد.

٣ ــ الشريف المرتضى أبو القاسم علي بن الحسين الموسوي، ولد في رجب سنة
 ٣٥٥ و تو في سنة ٤٣٦ هـ.

أخو الشريف الرضي، الشاعر المشهور، وصاحب كتاب « الأمالي »

أو: « غرر الفوائد ودُرر القلائد سي.

وهو شيعي امامي، ويميل إلى الإرجاء. أخذ عن قاضي القضاة عند انصرافه من الحج؛ وعن النصيبيني والمرزباني. وصار نقيب العلويين في بغداد. راجع عنه: الثعاليي « تتمة اليتيمة »، ج ١، ص ٥٣ \_ - ٥٠؛ الباخرزي « دمية القصر » ٧٠؛ الخطيب: « تاريخ بغداد »، ج ١، ص ٤٠٣ وما يتلوها؛ ابن حجر: « لسان الميزان »، ج ٤، ص ٢٢٣ وما يليها.

٤ \_ أبو القاسم البستي، اسماعيل بن أحمد. « أخذ عن القاضي. وله كتب جيدة. وكان جدلاً حاذقاً، ويميل إلى مذهب الزيدية. وناظر الباقلاني فقطعه، لأن قاضي القضاة ترفَّعَ عن مكالمته » (« طبقات المعتزلة »، ص ١١٧).

٥ \_ أبو الحسين محمد بن على البصري.

أخذ عن القاضى، ودرس ببغداد. وكان جدلاً حاذقاً. وله مؤلفات عديدة:

أ \_ أشهرها: « المعتمد في أصول الفقه ».

وقد نشره حميد الله وحنفي ضمن مطبوعات « المعهد الفرنسي بدمشق » في جزئين.

ب \_ « تصفح الأدلّة ».

ج \_ « نقض الشافي في الإمامة ».

د ــ « نقض نقض المقنع في الغيبة ».

ا منه مخطوطات في برلين برقم ٧٧٤٠ / ١ الاسكوريال، الفهرس الثاني برقم ١٤٨٥، قلع علي في استانبول برقم ٧١١، مراد ملا باستانبول برقم ١٢٧٧، مراد ملا باستانبول برقم ١٢٧٧، مراد ملا باستانبول برقم ١٦٧٨، مراد ملا بالمصرية، الفهرس القديم، ج ٤، ٢٨٧. طبع حجر في طهران مي التانبول برقم ١٣٧٥، دار الكتب المصرية، الفهرس القديم، ج ١٤، ٢٨٧، طبع حجر في طهران ١٢٧٢، وفي القاهرة ١٣٢٥، ه، وآخرها ١٩٥٤ م في جزئين.

وكان أوفر أتباع أبي هاشم وقاضي القضاة حظاً من دراسة الفلسفة وعلوم الأوائل. ومن تلامذته محمود بن الملاحمي، مصنف « المعتمد الأكبر ». « وقد تابعهما خلق كثير من العلماء المتأخرين كالإمام يحيى بن حمزة وأكثر الإمامية. والفخر الرازي اعتمد رأيه في اللطيف وغيره » (ص ١١٩).

٦ ـ أبو محمـد الحسن بن أحمد بن متويه. « أخـذ عن القاضي، وله كتب مشهورة « كالمحيط في أصول الدين » و « التذكرة في لطيف الكلام » (ص ١١٩).

وهو الذي جمع \_ كما ذكرنا \_ « المجموع في المحيط بالتكليف » للقاضي عبد الجبار، إذ ورد في مخطوطاته: « وهو من جمع الشيخ أبي محمد الحسن بن أحمد بن متويه. »

وتوفى ابن متويه في سنة ٤٦٩ ه/ ١٠٧٦ م.

## مذهب القاضى عبد الجبار

من حسن حظ القاضي عبد الجبار \_ دون سائر المعتزلة \_ أن مقداراً وافراً من من حسن حظ القاضي عبد الجبار \_ دون سائر المعتزلة \_ أن مقداراً وافر الأصول مؤلفاته قد وصل إلين، ا، وعلى رأسها: « المغني » (في ١٤ مجلداً)، و « شرح الأصول الخمسة »، و « المجموع من المحيط بالتكليف ». ومن شأن هذا توفير مادة غزيرة لعرض آرائه.

وإذا كانت هذه مزية كبرى، فإن لها وجهاً غير ملائم. ذلك أن ما ورد في هذه الكتب هو في الأغلب زبدة ما ذهب إليه كبار المعتزلة من واصل حتى الجبائيين. ولا بد أنه أحاط بقدر وافر من إنتاج أقطاب المعتزلة، وكان ميسوراً لديه يرجع إليه ويأخذ منه، وإن كان لا يشير

إلى ذلك إلا في الفرط، ولا يكاد يعني بذكر مذاهب غير الجبائيين بالاسم، وعند الرد يذكر أسماء معتزلة آخرين لهم آراء لا يراها فيرد عليها، ويضطر من أجل ذلك إلى ذكر أسمائهم.

ولهذا كان الباحث في حيرة شديدة وهو يعرض آراء القاضي عبد الجبار الخاصة، التي انفرد بها دون سائر المعتزلة، لأن تمييز ما له خاصة وما لغيره أمر مستحيل في معظم الأحوال، ولا سبيل إلى اتخاذ معيار يعين على هذا التمييز ولا إلى درجة محدودة. ولو أننا عرضنا ما ورد في كتبه من آراء غير منسوبة إلى أحد على أنها آراء خاصة به كان هو ابن بجدتها وسن بكرها لظلمنا سائر المعتزلة وبالغنا مبالغة فاحشة في تقدير منزلته. ولو كانت لدينا كتب أو حتى بعض كتب أقطاب المعتزلة لهان الخطب، وأمكن تمييز ما له مما لهم، ولكن ما العمل، ولم تبق لنا غير كتبه هو وحده دون سائر أقطاب المعتزلة جميعاً؟

لعل أسلم طريقة هي أن نعرض ما ورد في كتبه تلك من آراء لم يسندها إلى قائل ولم نجدها منسوبة إلى غيره فيما بين أيدينا من مصادر، دون أن نقرر شيئاً عمن ابتكرها، بل ندع أمر من تتسب إليه مشكلةً مفتوحة للبحث باستمرار.

وما دامت المادة عندنا وفيرة، فسنسعى إلى عرض مذهبه بطريقة منظّمة ومستقصاة.

#### الله

## ١ ـ براهين وجوده

معرفة الله في الدنيا لا تتم بالبديهة والضرورة، بل باكتساب عقلي، أي بالنظر. والدليل على ذلك أنها تتم على طريقة واحدة ووتيرة مستمرة، لذا فإنه يجب أن تكون متولدة عن نظرنا. ويضاف إلى ذلك أنها تقع بحسب قصودنا ودواعينا، فهي محتاجة إلينا؛ ولا تقع إذن ضرورة. ودليل ثالث: هو أنه لو كان العلم ضرورياً لوجب أن يكون من يعدم هذا العلم معذوراً في ذلك لأن ذلك ليس بإرادته. « وهذا يوجب في الكفار كلهم أن يكونوا معذورين في تركهم معرفة الله ». ورابعاً: أنه لو كان العلم به ضرورياً لوجب أن لا يختلف العقلاء فيه، كما لم يختلفوا في سائر الضروريات من سواد الليل وبياض النهار. ومن المعلوم أنها مختلفون فيه: فمنهم من أثبت وجوده ومنهم من نفاه. وخامساً: لو كان العلم بالله ضرورياً لما أمكن نفيه عن النفس بشك أو شبهة. « والمعلوم خلافه. ولهذا فإنك تجد كثيراً ممن برز في الإسلام واشتهر به قد ارتد وكفر ونفي عن نفسه العلم بالله تعالى، كابن الراوندي

۱ « شرح الأصول الخمسة »، ص ٥٤.

وأبي عيسى الوراق » (الموضع نفسه).

والله لا يعرف أيضاً بالمشاهدة، وإلاَّ لشاهده الناس عياناً.

إذن الله لا يعرف بالضرورة، ولا بالمشاهدة، فوجب أن نعرفه إذن بالنظر والاستدلال.

وقد قال البعض إنه يعرف بالتقليد؛ فأجاب عن ذلك القاضي عبد الجبار وقال: « إن التقليد هو قبول قول الغير من غير أن يطالبه بحجة وبينة حتى يجعله كالقلادة في عنقه. وما هذا حاله لا يجوز أن يكون طريقاً للعلم... والذي يدل على ذلك هو أن المقلّد لا يخلو:

١ \_ إما أن يقلد أرباب المذاهب جملةً؛

٢ ـ أو لا يقاد واحداً منهم، إذ لا معنى لتقليد بعضهم دون بعض، لفقد المزية والاختصاص. لا يجوز أن يقلد أرباب المذاهب جملة، لأنه يؤدي إلى اجتماع الاعتقادات المتضادات. فلم يَبْقَ إلا أن لا يقلد واحداً منهم، ويعتمد على النظر والاستدلال "» وهو المطلوب.

#### \* \* \*

والعلم بالله أول الواجبات، لأن سائر الشرائع من قول وفعل لا تحسن إلا بعد معرفة الله. ذلك لأن سائر الواجبات تتأخر عن معرفة الله.

# الاستدلال بالأجسام على وجود الله

ويرى القاضي أن الدلالة المعتمدة في إثبات وجود الله هي القائمة على الأجسام. وأول من استدلّ بها على وجود الله هو أبو الهذيل بن العلاّف. وتابعه عليها بقية الشيوخ.

١ الكتاب نفسه، ص ٦١.

وتحرير هذه الدلالة هو أن نقول:

« إن الأجسام لم تتفك من الحوادث ولم تتقدمها.

وما لم يخلُ من المحدث يتقدمه يجب أن يكون محدثاً مثله » (ص ٩٥). وتقوم هذه الدلالة على أربع دعاوى:

- ١ \_ أن في الأجسام معانى هي الاجتماع، والافتراق، والحركة، والسكون؛
  - ٢ \_ أن هذه المعاني محدثة؛
  - ٣ \_ أن الجسم لم ينفك عنها ولم يتقدمها؟
  - ٤ \_ أنها إذا لم ينفك الجسمُ ولم يتقدمها وجب حدوثه مثلها.

وبعبارة أوضح: الأجسام لا تخلو من الحوادث، التي هي الاجتماع والافتراق والحركة والسكون

وهذه الحوادث مُحْدَثة

والجسم لا ينفك عنها ولا يتقدمها

وما دام الجسم لا ينفك عنها (= لا يخلو منها) ولا يتقدمها فيجب أن يكون حادثاً مثلها. ويأخذ القاضي في إثبات صحة كل دعوى من هذه الدعاوى الأربع:

الدعوى الأولى: وهي إثبات الأكوان التي هي الاجتماع والافتراق والحركة والسكون.

ذلك أن الجسم حصل مجتمعاً في حال وكان يجوز أن يبقى مفترقاً. فلا بد من أمر خصص كونه مجتمعاً، وإلا لم يكن بأن يحصل على هذا الوجه أولى من أن يحصل على وجه آخر.

وإذا قيل: لِمَ لا يجوز أن يكون الجسم مجتمعاً لذاته، أو لما هو عليه في ذاته، دون حاجة إلى مخصص؟ فالرد على ذلك أنه « لو كان كذلك لوجب أن يكون مجتمعاً أبداً، ولا يكون مفترقاً أصلاً. ولأنه

لو كان كذلك لوجب أن يكون كل جزء فيه مجتمعاً، لأن صفة الذات ترجع إلى الآحاد والأفراد دون الجُمل. ولأنه لو كان كذلك، لوجب إذا افترق أن يكون مفترقاً لذاته، وأيضاً فكان يودي إلى أن يكون مجتمعاً على قصدنا مفترقاً دفعة واحدة \_ وذلك محال. ولأنه لو كان كذلك لكان يجب أن لا يقف كونه مجتمعاً \_ على قصدنا ودواعينا. والمعلوم خلافه. ولأنه لو كان كذلك، لوجب في الأجسام كلها أن تكون مجتمعة لأنها متماثلة، والاشتراك في صفة من صفات الذات يوجب الاشتراك في سائر صفات الذات » (ص ٩٩).

ويستمر القاضي في تفنيد كل الاعتراضات التي يتصور أن تثار ضد هذه الدعوى، وينتهي من هذا التفنيد الطويل المتشعب إلى إثبات الأكوان التي هي الاجتماع والافتراق والحركة والسكون.

الدعوى الثانية: وهي الكلام في حدوث الأعراض. والخلاف فيها مع أصحاب الكمون والظهور، « فإنهم ذهبوا إلى قدم الاجتماع والافتراق، وقالوا: إن الاجتماع متى ظهر كمن كمن الافتراق، وإذا ظهر الافتراق كمن الاجتماع » (ص ١٠٤).

والقاضي يستدل على دعواه الثانية هذه بقوله إن العرض يجوز عليه العدم، بينما القديم لا يجوز أن يُعْدَم. والعرض لا يجوز أن يكون قديماً، فيجب أن يكون محدثاً، لأنه لا وسط بين هذين الوصفين: فإذا لم يكن على أحد الوصفين، كان على الآخر لا محالة.

و العرض يجوز عليه العدم، لأن « الجسم المجتمع إذا افترق فما كان فيه من الاجتماع لا يخلو:

١ \_ إما أن يكون باقياً فيه كما كان؟

٢ \_ أو زائلاً عنه.

لا يجوز أن يكون باقياً فيه كما كان.

وإذا كان زائلاً فلا يخلو:

١ \_ إما أن يكون زائلاً بطريقة الانتقال.

٢ \_ أو بطريقة العدم.

لا يجوز أن يكون زائلاً بطريقة الانتقال، لأن الانتقال محالٌ على الأعراض.

فلم يبق إلاً أن يكون زائلاً بطريقة العدم » (ص ١٠٤ \_ ١٠٥).

« وأما الدليل على أن القديم لا يجوز عليه العدم، فهو أن القديم قديمٌ لنفسه. والموصوف بصفة من صفات النفس لا يجوز خروجه عنها بحالٍ من الأحوال. وهذه الدلالة مبنية على أصلين:

أحدهما: أن القديم قديمٌ لنفسه؛

والثاني: أن الموصوف بصفة من صفات النفس لا يجوز خروجه عنها بحال من الأحوال. » (ص ۱۰۷).

ودليل آخر هو أن القديم باق، والباقي لا ينتفي إلا بضدِّ أو ما يجري مجرى الضد؛ فيجب أن لا ينقضي القديمُ أصلاً، لأنه لا ضدّ له ولا ما يجري مجرى الضد.

الدعوى الثالثة: وهي الكلام في أن الأجسام لا يجوز خلوها من الأكوان التي هي الاجتماع والافتراق والحركة والسكون.

والخلاف فيها مع أصحاب الهيولى « وهم جماعة ذهبوا إلى أن الأعيان قديمة، والتراكيب محدثة؛ وعبروا عنها بعبارات هائلة نحو الاستقص، والبسيط، والطينة، والعنصر، والهيولى \_ إلى غير ذلك.

والدليل على صحة ما نقوله في ذلك هو أن الجسم لو جاز خلوه عن هذه المعاني، لجاز خلوه عنها الآن، بأن يبقى على ما كان عليه من الخلو ». مثل اللون فإنه وإن صحّ خلو الجسم منه لم يصحّ أن يخلو منه بعد وجوده فيه.

ودليل أيضاً آخر هو أن كل جسميْن إما أن يكون بينهما مسافة، أو لا يكون. فإن كان بينهما مسألة كانا مفترقيْن، وإن لم يكن كانا مجتمعين.

ودليل ثالث: إن الجسم لو خلا عن الاجتماع والافتراق لكان السائق إلى تكوينه لا يخلو من أن يكون إما الاجتماع، وإما الافتراق. فإن قيل: السائق إليه الاجتماع، قلنا: كيف يصح تجميع ما لم يكن مفترقاً من قبل؟ وإن قيل: السائق إليه الافتراق، قلنا: كيف يصح تفريق ما لم يكن مجتمعاً من قبل؟

الدعوى الرابعة: والكلام فيها في أن الجسم إذا لم ينفك عن هذه الحوادث التي هي الاجتماع والافتراق والحركة والسكون وجب أن يكون محدثاً مثلها.

والدليل على صحة هذه الدعوى « أن الجسم إذا لم يَخْلُ من هذه الحوادث ولم يتقدمها، وجب أن يكون حظه في الوجود كحظها؛ وحظٌ هذه المعاني في الوجود أن تكون حادثة وكائنة بعد أن لم تكن. فوجب في الجسم أن يكون محدثاً أيضاً وكائناً بعد أن لم يكن، كالتوأمين إذا ولدا معاً وكان لأحدهما عشر سنين، فإنه يجب أن يكون للآخر أيضاً عشر سنين » (ص ١١٣).

وبعد إثبات هذه الدعاوى الأربع أخذ القاضي في تفنيد الاعتراضات:

ا \_ و أولها أن يقال: إنَّ الجسم وإنْ لم يخل من الحوادث ولم ينفك عنها يجوز أن يكون مُحْدَثاً مثلها، « بأن يكون قد حدث فيه حادث، قبله حادث، وقبل ذلك الحادث حادث، إلى ما لا أول له.

ويرد على هذا بأن يقول: هذه مناقضة ظاهرة، لأن الحادث والمحدث سواء، والمحدث لا بد له من مُحْدِث وفاعل؛ والفاعل المحدِث يجب أن يكون متقدماً على فعله؛ وما تقدم غيره لا يجوز أن

يكون مما لا أول لوجوده.

أو بعبارة أخرى: «لو كان الجسم قديماً لوجب أن يكون منقدماً على هذه المعاني المحدثة، لأن من حق القديم أن يكون متقدماً على ما ليس بقديم، كما أن من حق ما وجد منذ يومين أن يكون متقدماً على ما وجد منذ يوم. وقد عرفنا أن الجسم لا يجوز أن يكون متقدماً على هذه المعاني. فوجب أن لا يكون قديماً. وإذا لم يكن قديماً وجب أن يكون محدثاً، لأن الموجود يتردد بين هذين الوصفين، فإذا لم يكن على أحدهما كان على الآخر، لا محالة » (ص ١١٤ ـ ١١٥).

## حجج القائلين بقدم العالم

٢ \_ وثانيها حجج القائلين بقدم العالم، ويذكر القاضي منها:

ا \_ لو كان العالم مُحْدَثاً لاحتاج إلى مُحْدِث وفاعل. وفاعل، إذا حَصل فاعلاً بعد أن لم يكن فاعلاً، فلا بدَّ من وجود معنى، له صار فاعلاً. وذلك المعنى إذا كان محدثاً احتاج إلى آخر؛ والكلام في مُحْدثه كالكلام فيه. فيتسلسل إلى ما لا نهاية له. وهذا محال.

ويرد القاضي على هذه الحجة بأن يقول: « إن الفاعل ليس له، بكونه فاعلاً، حالً، بل المرجع به إلى أنه وجد من جهته ما كان قادراً عليه. وليس يجب إذا وجد من جهته ما كان قادراً عليه أن يكون هنالك معنى حتى يحتاج ذلك المعنى إلى مُحْدِث، ومُحْدِثُه إلى معنى آخر، فيؤدي على ما لا يتناهى. ألا ترى أن أحدنا في الشاهد يحصل فاعلاً بعد أن لم يكن فاعلاً، ولا يجب أن يكون هناك معنى؟ كذلك في مسألتنا. » (ص ١١٥ ـ ١١٦).

٢ ــ وحجة ثانية هي « إنهم قالوا: لو كان العالم مُحْدَثاً لوجب

أن يكون له مُحدّث وفاعل، وفاعله لا بد من أن يفعله لداع وغرض. وذلك الداعي لا يخلو: إما أن يكون داعي الحاجة؛ فلم يَبْق َ إلا الله أن يكون داعي الحاجة؛ فلم يَبْق َ إلا الله أن يكون داعي الحكمة. وداعي الحكمة هو علمه بحسنه وانتفاع الغير به. وذلك ثابت فيما لم يزل. فوجب وجود العالم فيما لم يزل. وهذه شبهة أوردها ابن زكريا المتطبب الرازي.

والجواب عنه: أن داعي الحكمة لا يوجب الفعل)؛ ألا ترى أن الواحد منّا مع كونه عالماً بحسن الصدقة قد يتصدق في وقت ولا يتصدق في وقت، ويتصدق في وقت بدرهم ولا يتصدق في وقت بدرهم. فما ذكره جهلٌ ».

بهذا يرد القاضي عبد الجبار على حجة محمد بن زكريا الرازي، وردّه ضعيف، لأن المتصدق في الوقت دون الوقت أو بالقليل تارة والكثير أخرى إنما يفعل ذلك عن عجز عن فعل الأمثل وهو التصدق باستمرار وبالكثير دائماً، وهو الأليق بالله، خصوصاً والقاضي معتزلي، والمعتزلة يقولون بأن الله يفعل الأصلح.

" \_ وحجة ثالثة « إنهم قالوا: لو كان العالم محدثاً لاستحال وجوده فيما لـ ميزل، فيجب أن يكون لاستحالته وجة. ثم لا يخلو: إما أن يكون راجعاً إلى المقدور، أو إلى القادر. لا يجوز أن يكون راجعاً إلى المقدور وإلا استحال وجوده فيما لم يزل؛ \_ و لا أن يكون راجعاً إلى القادر لهذا الوجه أيضاً. فيجب وجود العالم فيما لم يزل.

والأصل في الجواب عن ذلك أن هذا حُكْمٌ لا يُعَلَّل، كما في غيره من المواضيع: نحو الحلول وغيره.

وبعدُ، فلِمَ لا يجوز أن يكون لأمر يرجع إلى المقدور؟ فإنه لو وُجد الجسم، فحينما لـم يزل انقلب جنسه وصار المحدث قديماً. وذلك

محال. أو: لِمَ لا يجوز أن يكون لأمر يرجع إلى القادر؟ لو وجد الجسم فيما لم يزل، قدح في كونه قادراً، لأن من حق القادر أن يكون متقدماً على فعله. ولو كان العالم موجوداً فيما لم يصح هذا. » (ص ١١٦ – ١١٧).

٤ \_ والحجة الرابعة « إنهم قالوا: لو كان العالم مُحْدَثاً، لوجب أن يكون القديم تعالى غير عالم بوجوده فيما لم يزل، ثم حصل عالماً بوجوده بعد أن لم يكن عالماً. وهذا يوجب أن يكون قد تغير حاله.

والأصل في الجواب عنه أن العلم بالشيء أنه سيوجد: علمٌ بوجوده إذا وُجِد. » (ص

وهذا الرد فيه مغالطة ظاهرة، لأن علم الله بالشيء أنه سيوجد يتعلق \_ ضرورة \_ بمعلوم موجود، لا بمعدوم. وما دام لم يوجد بعد فهو معدوم. فلا يصح إذن أن يقال إن العلم بالشيء أنه سيوجد هو عِلْمٌ بوجوده إذا وجد.

تلك هي الحجج الأربع التي أوردها ثم فندها القاضي عبد الجبار فيما يتعلق بقدم العالم.

وبهذا خيل له أنه أثبت أن العالم ليس قديماً، وأن الأجسام محدثة.

وما دامت « الأجسام محدثة فلا بد لها من محدث وفاعل، وفاعلها ليس إلا الله الله » (ص ١١٨).

ويبرهن على الشطر الأول بما تدل عليه تصرفاتنا في الشاهد فإنها محتاجة إلينا ومتعلقة بنا، تحتاج إلينا لحدوثها. « فكل ما شاركها في الحدث وجب أن يشاركها في الاحتياج إلى مُحدث وفاعل. و الأجسام قد شاركتها في الحدوث، فيجب احتياجها إلى محدث وفاعل. »

ويأخذ على عادته في سرد الاعتراضات والرد عليها. ثم ينتقل إلى الشطر الثاني وهو الكلام في أن فاعلها ليس إلا الله، فيقسم تقسيماته

العقلية ويقول: لا يخلو: إما أن تكون قد أحدثت نفسها، أو أحدثها غيرها.

« لا يجوز أن تكون قد أحدثت نفسها لأن من حق القادر على الشيء أن يكون متقدماً على فعله. فلو كان الجسم هو الذي أحدث نفسه لزم أن يكون قادراً وهو معدوم... والمعدوم لا يجوز أن يكون قادراً...

وإن أحدثها غيرها فلا يخلو: إما أن تكون من فعل أمثالنا من القادرين بالقدرة، أو من فعل فاعل مخالف لنا. لا يجوز أن تكون من فعل أمثالنا من القادرين بالقدرة، لأنه لو كان كذلك لصح منا أيضاً فعل الجسم، وهذا يوجب أن يصح من الواحد منا أن يخلق لنفسه ما شاء من الأموال والبنين. والمعلوم خلافه » (ص ١١٩).

« فإن قيل: لم لا يجوز أن يكون الجسم قد حدث بالطبع؟

قلنا: لأن الطبع غير معقول. ثم إنّا نقول لهم: وما تعنون بالطبع؟ أتريدون به الفاعل المختار، أم تريدون به معنى موجباً؟ فإذا أردتم به الفاعل المختار فهو الذي نقوله. وإن أردتم به المعنى الموجب، فلا يخلو: إما أن يكون معدوماً، أو موجوداً. ولا يجوز أن يكون معدوماً لأن المعدوم لا حظّ له في الإيجاب. وإذا كان موجوداً فلا يخلو: إما أن يكون قديماً، أو محدثاً. لا يجوز أن يكون محدثاً لأنه يحتاج إلى طبع آخر، والكلام في ذلك الطبع كالكلام فيله، فيتسلسل لما لا يتناهى، وذلك محال. ولا يجوز أن يكون قديماً، لأنه لو كان كذلك للزم قدم العالم، لأن حق المعلوم أن لا يتراخى عن العلّة. وقد بينا أن العالم لا يجوز أن يكون قديماً...

فإن قيل: أين أنتم عن القائلين بالنفس والعقل، وعمن يقول بإثبات علّة كنى بها عن الباري؟ وكذلك فأين أنتم عن أصحاب النجوم الذين أضافوا هذه الحوادث إلى تأثيرات الكواكب؟

والأصل في الجواب عن ذلك أن القول بالنفس والعقل والعلّة إشارة إلى ما لا يعقل، لأن العقل في الشاهد يدل على فاعل مختار حتى صار كالحقيقة فيه، فلا يتغيّر شاهداً وغائباً. ولو أنهم أرادوا بذلك \_ الفاعل المختار، فلا مُشاحَّة بيننا وبينهم إلاَّ في العبارة: والمرجع فيها إلى أرباب اللسان وأهل اللغة، ومعلومٌ أنهم لا يسمّون الفاعل نفساً ولا عقلاً ولا علة.

وأما أصحاب النجوم \_ الذين أضافوا هذه الحوادث إلى تـ أثيرات الكواكـب \_ فقـد أبعدوا. وذلك لأن هذه النجوم ليست بأحياء فضلاً عن أن تكون قادرة، والفاعل المختار لا بـد من أن يكون حياً قادراً. يبين ما ذكرناه ويوضحه أن الشمس على ما هي عليه من الحرارة لا يصح أن تكون حيّة، لأن الحياة تحتاج إلى بنية مخصوصة هي اللحمية والدمية، وهي مفقودة فيها. وبعدُ، فلو كانت الشمس قادرة، لوجب وقوع الاختلاف في تصرفاتها فتطلع تـارةً مـن الشرق، وتارةً من الغرب. ومعلومٌ أنه لا اختلاف في حركاتها، بل هي على طريقة واحـدة ووتيرة مستمرة. على أنّا نعلم من وحي النبي \_ صلعم \_ ومن ديـن الأمـة ضـرورة أنها مسخرة مُدبّرة غير حية ولا قادرة. ففسد ما قالوه. » (ص ١٢٠ \_ ١٢١).

ولا نرى في هذه الآراء أثراً للفارابي، لا سلباً ولا إيجاباً، ولا يذكرهُ بالاسم. وحتى إشارته إلى « القائلين بالنفس والعقل » وإلى « من يقول بإثبات علة كنى بها عن الباري » لا يمكن أن تنصرف إلى الفارابي، بل تصلح أن تشير إلى مذهب إخوان الصفا ومذاهب الإسماعيلية بطريقة عامة مبهمة.

ويبدو من سائر مؤلفات القاضي عبد الجبار الباقية لدينا أنه لا يشير إلى الفارابي الطلاقاً، ولا يشير إلى فلاسفة الإسلام إلا بعبارات غامضة

لا يمكن تحديد انطباقها على فيلسوف بالذات، اللهم إلا محمد بن زكريا الرازي. ويظهر أنه كان قليل البضاعة جداً من الفلسفة، فحتى حجج الكندي في بداية العالم وعدم لا نهائيته لا يظهر لها أي أثر لديه، مع أنها كانت تفيده فيما ذهب إليه. كل هذا بالرغم من أنه عاش في فترة زاخرة جداً بالأفكار الفلسفية في العالم الإسلامي، وفي بيئة الصاحب بن عباد ومدينة الريّ، حيث انتشرت علوم الفلسفة.

#### صفات الله

يقسم القاضي صفات الله إلى: صفات يختص بها على وجه لا يشاركه فيه غيره، مثل كونه قديراً وغنياً، وإلى صفات يشاركه غيره في نفسها، ويخالفه في كيفية استحقاقه لها، نحو كونه قادراً، عالماً، حياً، موجوداً؛ وإلى صفات يشاركه فيها غيره في نفس الصفة وفي جهة الاستحقاق، نحو كونه مدركاً ومريداً وكارهاً، فإن الله مدرك لكونه حياً بشرط وجود المدرك، كذلك الواحد منا. وكذلك هو مريد وكاره بالإرادة والكراهية، وكذلك الواحد منا، إلا أن ثمّ فرقاً هو أن القديم تعالى حيّ لذاته فلا يحتاج إلى حاسة، ومريد وكاره بإرادة وكراهة موجودتين لا في محل، بينما الواحد منا مريد وكاره لمعنيين محدثين في قلبه أ.

١ ــ الله قادر

وأول ما يعرف استدلالاً من صفات الله إنما هو كونه قادراً، وما

<sup>1 «</sup> شرح الأصول الخمسة »، ص ١٣٠ \_ ١٣١.

عداه من الصفات يترتب عليه. لأن الدلالة التي دلت على أنه هو المحدث للعالم، دلت على كونه قادراً من غير واسطة. وليست الحال كذلك في سائر الصفات، لأننا نحتاج فيها إلى واسطة أو واسطتين أو وسائط.

فالدليل على القدرة صفةً لله أنه صحّ منه الفعل، وصحة الفعل تدل على كونه قادراً.

والله قادر فيما يزال لأنه يستحق هذه الصفة لنفسه « والموصوف بصفة من صفات النفس لا يجوز خروجه عنها بحال من الأحوال. » (ص ١٥٥).

والغريب أن يقرر القاضي هذه القضية مع إنكاره قدم العالم بقدم القادر الصانع!

#### ٢ ـ الله عالم

الله عالم لأنه صحّ منه الفعل المحكم، وصحة الفعل المحكم دليلٌ على كونه عالماً. والفعل المحكم هو كل فعل واقع من فاعل على وجه لا يتأتى من سائر القادرين، وفي الأكثر إنما يظهر ذلك في التأليف، بأن يقع بعض الأفعال إثر بعض.

« وهذه الدلالة مبنية على أصلين:

أحدهما: أنه تعالى قد صحّ منه الفعل المحكم؛

والثاني: أن صحة الفعل المحكم دلالة كونه عالماً.

أما الذي يدل على أنه تعالى قد صحّ منه الفعل المحكم فهو خلقه للحيوانات مع ما فيها من العجائب وإدارته للأفلاك وتركيب بعضها على بعض، وتسخيره الرياح، وتقديره الشتاء والصيف...

وأما الذي يدل على أن صحة الفعل المحكم دلالة كونه عالماً فهو أنا وجدنا في الشاهد قادرين: أحدهما قد صح منه الفعل المحكم كالكاتب،

والآخر تعذر عليه كالأمي. فمن صحّ منه ذلك فارق من تعذر عليه بأمر من الأمور، ولسيس ذلك الأمر إلاَّ صفة ترجع إلى الجملة وهي كونه عالماً، لأن الذي يشتبه الحال فيه لسيس إلاً كونه ظاناً ومعتقداً، وذلك مما لا تأثير له في إحكام الفعل. ألا تسرى أن أحدنا في أول ما يمارس الكتابة ويتعلمها قد يظنها ويعتقدها، ثم لا يتأتى منه إيقاعها على هذا الوجه المخصوص. فصحّ بهذا أن يكون صحة الفعل المحكم دلالة كونه عالماً في الشاهد. وإذا ثبت ذلك في الشاهد ثبت في الغائب، لأن طرق الدلالة لا تختلف غائباً وشاهداً » (« شرح الأصول الخمسة »، ص ١٥٦ ـ ١٥٧).

وهنا قد يعترض بأن في أفعال الله ما لا يظهر فيه الإحكام والاتساق، مثل كثير من الصور القبيحة الناقصة.

والرد على هذا أن يقال: إن ما ليس بمحكم من الأفعال قد يوجد من العالم، كما قد يوجد ممن ليس بعالم. وليس يجب إذا وجد في أفعال الله ما لا يظهر فيه الإحكام والاتساق أن يدل على أنه ليس بعالم، وإنما يدل على كونه قادراً فقط.

« فإن قيل: إذا كان الله قادراً على أن يخلق هذه الصور في غاية الحسن والتمام، فما الوجه في خلقها ناقصة قبيحة؟

قلنا: الغرض حكمي (أي لحكمة).

فإن قيل: وما ذلك الغرض؟

قلنا: ليكون لطفاً لنا في أداء الواجبات. يبين ذلك ويوضحه أن الله تعالى إذا خلقنا وأنعم علينا بضروب النعم وكلفنا الشكر عليها، فلا بدَّ من أن يفعل بنا ما نكون عنده أقرب إلى أداء الشكر عليها. فقد خلق هذه الصور غير تامة ليدعونا إلى الشكر على النعم، إذ المعلوم أن أحدنا إذا رأى صورة ناقصة قبيحة فإنه يكون عند ذلك أقرب إلى أداء الشكر

الواجب على تحسين صورته وإتمام خلقه » (ص ١٥٨ \_ ١٥٩).

ومعنى هذا أن السبب في إيجاد الله للصور القبيحة هو أن تكون هذه منبهة ذوي الصور الحسنة للشكر على ما أنعم الله عليهم!

و هو تعليل واه، غير جدير بمن يرى أن على الله فعل الأصلح. وإلا فمعناه أن الله خلق المرض ليشكره الصحيح على صحته، وخلق القبح ليشكره الخير على الخير، وخلق الفقر ليشكره الغني على الغنى! ومن الواضح أنه لا يمكن أن يكون الطريق إلى فعل حسن أمراً قبيحاً.

### ٣ ـ الله حيّ

لما ثبت أن الله عالم قادر، وجب أن يكون حياً.

والدلالة هنا مبنية على أصلين:

الأول: أن الله عالم قادر؛

الثاني: أن العالم القادر لا يكون إلاَّ حياً.

والأصل الأول سبق البرهان عليه. « أما الثاني فهو أنّا نرى في الشاهد ذاتين: أحدهما صحّ أن يقدر ويعلم كالجماد. فمن صحّ (له) ذلك فارق من لا يصح (له ذلك) من الأمور، وليس ذلك الأمر إلا صفة ترجع إلى الجملة وهي كونه حياً. فإذا ثبت هذا في الشاهد، ثبت في الغائب، لأن طرق الدلالة لا تختلف شاهداً وغائباً » (ص ١٦١).

### ٤ ـ الله موجود

وإثبات هذه الصفة مثل إثبات صفة الحياة بأن يقال إنه عالم قادر، والعالم القادر لا يكون إلا موجوداً.

والموجود هو المختص بصفة تظهر عندها الصفات والأحكام.

وكان أبو عبد الله الحسين بن علي البصري يعرّف الموجود بأنه: الكائن الثابت. وبهذا أيضاً كان يقول المعتزلة البغداديون. ويعترض القاضي على هذا التعريف لأن قولنا: «موجود » لل أظهر منه، ومن حق الحدّ أن يكون أظهر من المحدود. ثم إن في هذا التعريف تكراراً، لأن الكائن هو الثابت، والثابت هو الكائن. ويلاحظ ثالثاً « أن الكائن إنما يستعمل في الجوهر الذي حصل في حيّز، فكيف يصح تحديد الموجود به » (ص ١٧٦).

### ه ــ الله قديم

القديم \_ كما قلنا من قبل \_ هو في اصطلاح المتكلمين: ما لا أول لوجوده، والله هـ و الموجود الذي لا أول لوجوده، ولهذا وصف بأنه قديم.

والدليل على ذلك أنه « لو لم يكن قديماً كان محدثاً، لأن الموجود يتردد بين هذين الوصفين، فإذا لم يكن أحدهما كان على الآخر لا محالة. » فلو كان القديم تعالى مُحْدَثاً لاحتاج إلى مُحْدث، وذلك المحدث إما أن يكون قديماً أو محدثاً. فإن كان محدثاً كان الكلام في محدث كالكلام فيه. فاما أن يُنتَهَى إلى صانع قديم على ما نقوله، أو يتسلسل إلى ما لا نهاية ولا انقطاع من المحدثين ومحدثي المحدثين. وذلك يوجب أن لا يصح وجود شيء من هذه الحوادث. وقد عُرف خلافه.

فإن قيل: ومن أين ذلك؟

قلنا: لأن ما وقف وجوده على وجود ما لا انقطاع له ولا تتاهي َ لم يصح وجوده، ويقتضي ما ذكرناه من استحالة حدوث شيء من هذه الحوادث. ألا ترى أن أحدنا لو قال: لا آكل هذه التفاحة ما لم آكل تفاحات لا تتناهى، لم يصح أكله لهذه التفاحة قط، لمّا وقف

ذلك على وجود ما لا يتناهى. كذلك لو قال إني لا أدخل هذه الدار حتى أدخل دوراً لا تتناهى، فإنه لا يدخلها البتة لما ذكرناه. فلما وجدت هذه الحوادث صح إنها مستندة إلى صانع قديم تتنهي إليه الحوادث » (ص ١٨١ ـ ١٨٢).

## كيفية استحقاق الله لهذه الصفات

ذكرنا من قبل في مواضع عدة الخلاف في هذه المسألة. وحسبنا هنا أن نذكر أن القاضي عبد الجبار أخذ بمذهب أبي علي الجبائي وهو أن الله تعالى يستحق الصفات الأربع التي هي كونه: قادراً، عالماً، حياً، موجوداً بيستحقها لذاته. وكان ابنه أبو هاشم يقول إنه يستحقها لما هو عليه في ذاته. وكان أبو الهذيل يقول إنه تعالى عالم بعلم هو هو «وأراد به ما ذكره الشيخ أبو علي، إلا إنه لم تتلخص له العبارة "».

ويفند القاضي رأي الأشعري الذي « أطلق القول بأنه تعالى يستحق هذه الصفات لمعان قديمة، لوقاحته وقلة مبالاته بالإسلام والمسلمين » (الموضع نفسه) \_\_\_ فيقول « إنه تعالى لو كان يستحق هذه الصفات لمعان قديمة \_ وقد ثبت أن القديم إنما يخالف مخالفه بكونه قديماً، وثبت أن الصفة التي تقع بها المخالفة عند الافتراق بها تقع المماثلة عند الاتفاق، وذلك يوجب أن تكون هذه المعاني مثلاً لله تعالى، حتى إذا كان القديم تعالى عالماً لذاته، قادراً لذاته وجب في هذه المعاني مثله، ولوجب أن يكون الله تعالى مثلاً لهذه المعاني \_ تعالى الله عن ذلك علواً كبراً،

١ « شرح الأصول الخمسة »، ص ١٨٣.

لأن الاشتراك في صفة من صفات الذات يوجب الاشتراك في سائر الصفات؛ بل كان يجب أن يكون كل واحد مثِلاً لصاحبه، وكان يلزمهم العلمُ بصفة الحياة والقدرة وغيرها، حتى يقع الاستغناء بواحدة منها عن سائرها » (ص ١٩٥ ـ ١٩٦).

ويبين القاضي الأصول التي يقوم عليها هذا البرهان، ويبرهن عليها، ويرد على ما يرد عليها من إلزامات.

وجملة القول أنه « لو كان الله حياً بحياة، والحياة لا يصح الإدراك بها إلا بعد استعمال محلها في الإدراك ضرباً من الاستعمال، لوجب أن يكون القديم تعالى جسماً. وذلك محال. وكذلك الكلام في القدرة، لأن القدرة لا يصح الفعل بها إلا بعد استعمال محلها في الفعل أو في سببه ضرباً من الاستعمال، فيجب أن يكون الله تعالى جسماً ومحلاً للأعراض. وذلك لا يجوز » (ص 100 - 100).

## ما يجب نفيه عن الله من الصفات

## أ ـ الله لا يجوز أن يكون جسماً

ويتحدث القاضي عبد الجبار عما يجب نفيه عن الله من الصفات؛ وأول ذلك أنه لا يجوز أن يكون جسماً. ويعرف الجسم بأنه «ما يكون طويلاً عريضاً عميقاً، ولا يحصل فيه الطول والعرض والعمق إلا إذا تركب من ثمانية أجزاء: بأن يحصل جزآن في قبالة الناظر ويسمى طولاً وخطاً، ويحصل جزآن آخران عن يمينه ويساره منضمان إليهما، فيحصل العرض ويسمى سطحاً أو صفحة. ثم يحصل فوقها أربعة أجزاء مثلها

فيحصل العمق. وتسمى الثمانية أجزاء المركبة على هذا الوجه جسماً. » (ص ٢١٧).

والدليل على أن الله لا يمكن أن يكون جسماً هو أنه لو كان الله جسماً لكان محدثاً. وقد أثبتنا أن الله قديم. فلا يمكن أن يكون جسماً. ذلك أن الأجسام كلها يستحيل انفكاكها من الحوادث التي هي الاجتماع والافتراق والحركة والسكون. وما لم ينفك من الحوادث يجب أن يكون حادثاً لا محالة.

وللمخالف في هذا الباب شبَّة من جهة العقل، وأخرى من جهة السمع.

أما الشبه التي من جهة العقل فهي:

ا \_ قالوا أولاً: قد ثبت أنه تعالى قادر، والعالم القادر لا يكون إلا جسماً، دليله الشاهد. ويرد على هذه الشبهة فيقول: « إن الواحد منا إذا كان عالماً قادراً فيجب أن يكون جسماً، لعلة، وتلك العلة مفقودة في حق القديم تعالى، وهو أن أحدنا عالم بعلم وقادر بقدرة، والعلم والقدرة يحتاجان في الوجود إلى محل مبني ببنية مخصوصة. والمحل المبني على هذا الوجه لا بدَّ من أن يكون جسماً. وليس كذلك القديم تعالى، لأنه عالم لذاته، قادر لذاته؛ فلا يجب إذا كان عالماً قادراً أنْ يكون جسماً » (ص ٢٢٥).

٢ ــ وقالوا أيضاً: « المعقول إما الجسم، وإما العَرَض. والقديم تعالى يستحيل أن
 يكون عَرَضاً. فيجب أن يكون جسماً ».

ويرد على هذه الشبهة فيقول: « ما تعنون بالمعقول؟ إن أردتم المعلوم فيه وقع النزاع. وهلا جاز أن يكون هاهنا ذات معلوم مخالف للأجسام والأعراض، وهو القديم تعالى؟ وإن أردتم به ما يمكن اعتقاده، فهو نفس التنازع فيه أيضاً. وهلا جاز أن يكون ها هنا ذات يمكن اعتقاده ولا يكون جسماً ولا عرضاً، وهو الله تعالى؟ » (ص ٢٢٥).

وأما الشبه التي من جهة السمع فكثيرة:

ا \_ منها قوله تعالى: « الرحمن على العرش استوى » (سورة طه، آية ٥) قالوا: الاستواء هو القيام والانتصاب، وهاتان من صفات الأجسام، فيجب أن يكون الله جسماً.

والرد على هذا أن يقال إن الاستواء هنا بمعنى الاستيلاء والغلبة، وذلك مشهور في اللغة، قال الشاعر:

فلما علونا واستوينا عليهم تركناهُمُ صرَعى لنسر وكاسر

وقال آخر:

قد استوى بشر على العراق من غير سيف ودم مُهْراق فالحمد للمهيمن الخلاق

ويمكن أن يقال أيضاً إلى العرش هنا بمعنى المُلك، وذلك ظاهر في اللغة إذ يقال: تُللَّ عرش بني فلان، أي زال ملكهم. وقال الشاعر:

إذا ما بنوا مروان تُلَثْ عروشهم وأوْدَتْ كما أوْدَتْ إيادٌ وحِمْيَرُ

٢ \_ ومنها قوله تعالى: « ولتصنع على عيني » (سورة طه، آية ٣٩) قالوا: أثبت لنفسه العين، وذو العين لا يكون إلا جسماً.

و الجواب على ذلك أن المراد به: لتقع الصنعة على علمي. إذ العين تورد بمعنى العلم، يقال: جرى هذا بعيني، أي: جرى بعلمي.

٣ \_ وتعلقوا بقوله تعالى: «كل شيء هالك إلا وجهه » (سورة القصص، آية ٨٨) قالوا: فأثبت لنفسه الوجه، وذو الوجه لا يكون إلا جسماً.

والجواب عن هذا أن المراد به هو: كل شيء هالك إلاَّ ذاته، أي نفسه. والوجه بمعنى: الذات \_ مشهور في اللغة؛ يقال: وجه هذا الثوب جيد، أي ذاته جيدة.

٤ \_ وتعلقوا بقوله تعالى: « لِما خَلَقْتُ بِيدي الستكْبَرِ ْتَ » (سورة ص، آية ٧٥) قالوا: فأثبت لنفسه اليدين؛ وهذا يدل على كونه جسماً.

والجواب عنه أن اليدين هاهنا بمعنى القوة، وذلك ظاهر في اللغة، يقال ما لي على على هذا الأمر يد، أي قوة. وهذا مستعمل في اللغة، قال الشاعر:

فقالا شفاك الله! والله ما بنا لما حملت منك الضلوع يدان

٥ \_ وتعلقوا بقوله تعالى: « بل يداه مبسوطتان » (سورة المائدة ٦٤) قالوا: فأثبت لنفسه اليد، وذو اليد لا يكون إلا جسماً.

والجواب عن ذلك أن اليد ها هنا بمعنى النعمة وهو ظاهر كثيراً في اللغة.

٦ \_\_ وبقوله تعالى: « يا حسرتا على ما فَرَّطْتُ في جَنْبِ الله » (سورة الزمر، آية ٥٦) قالوا: وذو الجنب لا يكون إلاَّ جسماً.

والجواب عنه أن الجنب معناه هنا: الطاعة، وذلك مشهور في اللغة، يقال: اكتسبت هذه الحال في جنب فلان، أي في طاعته وخدمته.

٧ ــ وبقوله تعالى: « والسموات مطويّات بيمنيه » (سورة الزمر، آيــة ٦٧) قــالوا:
 وذو اليمين لا يكون إلاَّ جسماً.

والجواب أن اليمين هنا بمعنى القوة، وهذا ظاهر في اللغة، قال الشاعر:

رأيت عَرَابة الأوسيّ يسمو إلى العلياء منقطع القرين إذا ما راية رفعت لمجدٍ تلقاها عرابة باليمين

٨ ــ وتعلقوا بقوله تعالى: « وجاء ربك » (سورة الفجر، آية ٢٢) قالوا: فالله وصف نفسه بالمجيء، والمجيء لا يُتصور إلا من الأجسام.

والجواب عن ذلك أن الله ذكر نفسه وأراد غيره جرياً على عادتهم في حذف المضاف وإقامة المضاف البه مقامه، كما قال تعالى: « واسأل القرية » (سورة يوسف، آية ٨٢) يعني: أهل القرية.

## ب ــ الله لا يجوز أن يكون عَرَضاً

كذلك لا يجوز أن يكون الله عَرَضاً. والعرض في الاصطلاح هو ما يَعْرَض في الوجوه، ولا يجب لُبْتُه كلُبث الجواهر والأجسام.

لأنه لو كان الله عرضاً «لكان لا يخلو: إما أن يكون شبيهاً بالأعراض جملة، وذلك يقتضي كونه على صفات متضادة \_ وذلك محال، أو يكون شبيهاً ببعضها دون بعض وذلك يقتضي أن يكون القديم تعالى محدثاً مثلها، أو هي قديمة مثل الله تعالى. وكلا القولين فاسد، لأنّا قد بيّنا قدم القديم وحدوث الأعراض.

« وإن شئت قلت: الأعراض على ضربين: باق، وغير باق. ولا يجوز أن يكون القديم تعالى من قبيل ما لا يبقى لأنه ما من شيء منها إلا وهو مختص بحكم، وذلك الحكم مستحيل على الله تعالى » (ص ٢٣١).

وبالجملة، الأعراض حادثة، والله قديم، فلا يمكن أن يكون الله عَرَضاً.

#### ج ـ لا يجوز رؤية الله

كان الأشعرية يقولون « إن الله تعالى يكون مرئياً للمؤمنين في الآخرة. وقالوا بجواز رؤيته في كل حال ولكل حيّ من طريق العقل، ووجوب رؤيته للمؤمنين خاصة في الآخرة من طريق الخبر. وهذا خلاف قول من أحال رؤيته من القدرية (= المعتزلة) والجهمية، وخلاف قول من زعم أنه يرى في الآخرة بحاسة سادسة كما ذهب إليه ضرار بن عمرو، وخلاف قول من زعم أن الكفرة أيضاً يرونه كما قال ابن سالم البصري "»،

١ عبد القاهر البغدادي: « الفرق بين الفرق »، ص ٢٠٢. القاهرة ١٩٤٨.

رئيس السالمية، وهي فرقة من المشبهة.

وقد اجتمعت المعتزلة على أن الله لا يرى بالأبصار؛ ثم اختلفوا هل يرى بالقلوب:

« فقال أبو الهذيل وأكثر المعتزلة: إن الله يُرَى بقلوبنا، بمعنى أنّا نعلمه بها. وانكر ذلك الفُوطي وعبّاد (بن سليمان).

وقالت المعتزلة والخوارج وطوائف من المرجئة وطوائف من الزيدية: إن الله لا يُرَى بالأبصار في الدنيا والآخرة، ولا يجوز ذلك عليه . »

وقد استدل القاضى على صحة رأى المعتزلة \_ بالعقل والسمع معاً.

الاستدلال بالسمع:

بدأ بأن استشهد بالآية: « لا تدركه الأبصار، وهو يدرك الأبصار، وهو اللطيف الخبير » (سورة الأنعام، آية ١٠٣) وقال: « وجه الدلالة في الآية هو ما قد ثبت من أن الإدراك إذا قُرِن بالبصر لا يحتمل إلا الرؤية؛ وثبت أنه تعالى نفى عن نفسه إدراك البصر، ونجد في ذلك تمدحاً راجعاً إلى ذاته. وما كان في نفيه تمدح راجع إلى ذاته كان إثباته نقصاً، والنقائص غير جائزة على الله تعالى في حال من الأحوال.

فإن قيل: ولم قلتم إن الإدراك إذا اقترن بالبصر لم يحتمل إلا الرؤية؟

قلنا: لأن الرائي ليس بكونه رائياً حاله زائدة على كونه مدركاً، لأنه لو كان أمراً زائداً عليه لصح انفصال أحدهما عن الآخر، إذ لا علاقة بينهما من وجه معقول. والمعلوم خلافه ». (« شرح الأصول الخمسة »، ص ٢٣٣ \_ ٢٣٤).

ووجه التمدح هنا هو كون الله رائياً دون أن يُرى.

ويستدل القائلون برؤية الله \_ بالآية: « وجوه يومئذ ناضرة إلى ربها ناظرة » (سورة القيامة، آية ٢٣).

ا الأشعري: « مقالات الإسلاميين »، ج ١، ص ٢٦٥. القاهرة ١٩٥٠.

ويرد القاضي على استدلالهم بهذه الآية فيسألهم: «ما وجه الاستدلال بالآية؟ فإن قالوا: إنه تعالى بيّن أن الوجوه يوم القيامة تنظر إليه، والنظر هو بمعنى الرؤية \_ قلنا: لسنا نُسلّم أن النظر بمعنى الرؤية؛ فما دليلكم عليه؟ \_ فلا يجدون إلى ذلك سبيلاً.

ثم يقال لهم: كيف يُعْلَم أن يكون النظر بمعنى الرؤية، ومعلوم أنهم يقولون: نظرت إلى الهلال فلم أره. فلو كان أحدهما هو الآخر لتناقض الكلام ونزل منزلة القائل: رأيت الهلال وما رأيت، وهذا تناقض فاسد.

وبعدُ، فإنهم يجعلون الرؤية غاية للنظر، فيقولون: نظرت حتى رأيت. فلو كان أحدهما هو الآخر لكان أحدهما بمنزلة أن يجعل الشيء غاية لنفسه. وذلك لا يجوز. ولذلك لا يصح أن يقال: رأيت حتى رأيت.

وبعدُ، فإنهم يعقبون النظر بالرؤية فيقولون: نظرت فرأيت. فلو كان أحدهما هو الآخر، لكان في ذلك تعقيب الشيء بنفسه، وينزل منزلة قولك: رأيت فرأيت. وهذا لا يستقيم.

وبعدُ، فإنهم ينوّعون النظر فيقولون: نظرتُ نظر راضٍ، ونظرت نظر غضبان، ونظرت نظر شزر. وعلى هذا قال الشاعر:

نظروا إليك بأعين مزورة نظر التيوس إلى شيفار الجازر فقال آخر:

تخبّرني العينان ما الصدر كاتم وما جَنَّ البلغضاء والنظر الشزر

١ شفار: جمع شفرة: نصل، سكين.

٢ جنَّ: ستر .

ويدل على ذلك أيضاً قوله تعالى: « وتراهم ينظرون إليك وهم لا يُبْصرون » (الأعراف ١٩٨) \_ أثبت النظر ونفى الرؤية. فلو كان أحدهما بمعنى الآخر لتناقض الكلم، ونزل منزلة قول القائل: يرونك و لا يرونك. وهذا خُلِفٌ من الكلام.

فإن قيل: إن ذلك مجاز لأنه ورد في شأن الأصنام، قلنا: إنه وإنْ كان كذلك، إلا أن المجاز كالحقيقة في أنه لا يصح التناقض فيه.

وحاصل هذه الجملة أن النظر من الرؤية بمعنى الإصغاء من السماع، والذوق من إدراك الرائحة...

فإن قيل: النظر المذكور في الآية إذا لم يُفد الرؤية فما تأويل الآية؟

قيل له: قد قيل إن النظر المذكور ها هنا بمعنى: الانتظار، فكأنه تعالى قال: وجوه يومئذ ناضرة، لثواب ربها منتظرة. والنظر بمعنى الانتظار قد ورد، قال تعالى: «فَنَظرة إلى ميسرة » (البقرة ٢٨٠)، أي: فانتظار وقال عز وجل فيما حكى عن بلقيس: «فناظرة بم يرجع المرسلون » (النمل ٣٥) أي: منتظرة. وقال الشاعر:

فإن يَكُ صدرُ هذا اليوم ولى فإن غداً لناظره قريب أي: لمنتظره.

وقال آخر:

وإنّ امرءاً يرجو السبيل إلى الغنى بغيرك عن حدّ الغنى حد جابر تراه على قرب، وإن بعد المدى بأعين آمالٍ نواظر

وقال آخر:

وجوة يوم بدر ناظرات إلى الرحمن يأتي بالخلاص»

ذلك هو التأويل الأول. وتأويل ثان هو « أن النظر بمعنى تقليب الحدقة الصحيحة »، فكأنه تعالى قال: « وجوه يومئذ ناظرة » \_ ذكر

نفسه وأراد غيره، كما قال في موضع آخر «واسأل القرية » أي أهل القرية، وقال: «إنه وألله القرية، وقال: «إنه وألله الله والله وأي الله والله و

هلا سألت الخيل يا ابنة مالك إن كنت جاهلة بما لم تعلمي أي: أرباب الخيل. وقال آخر:

سَلِّ الرَّبْعَ أنَّى يممَت أمُّ مالك وهل عددة للربُّع أن يتكلَّما

والتأويلان مرويان عن أمير المؤمنين عليه السلام، وعن عبد الله بن عباس، وجماعة من الصحابة والتابعين.

قالوا على التأويل: إن هذه الآية وردت في شأن أهل الجنة؛ فكيف يجوز أن يكون بمعنى الانتظار، لأن الانتظار يتضمن الغم والمشقة، ويؤدي إلى التنغيص والتكدير، حتى يقال في المثل: الانتظار يورث الاصفرار، والانتظار (هو) الموت الأحمر. وهذه الحالة غير جائزة على أهل الجنة.

وجوابنا: أن الانتظار لا يقتضي تنغيص العيش على كل حال، وإنما يوجب ذلك متى كان المنتظر لا يتعين وصول ما ينتظره إليه، أو يكون في حبش ولا يدري متى يتخلص من ذلك، وهل يتخلص أم لا، فإنه والحال هذه يكون في غم وحسرة. فإما إذا تيقن وصوله فلا يكون في غم وحسرة، خاصة إذا كان في حال انتظاره في أرغد عيش وأهنأه. ألا ترى أن من كان على مائدة وعليها ألوان الطعام اللذيذة يأكل منها ويلتذ بها، وينتظر لونا آخر ويتيقن وصوله إليه، فإنه لا يكون في تنغيص ولا تكدير، بل يكون في سرور متضاعف، حتى لو قدم اليه الأطعمة كلها لتبرم بها؟ كذلك حال أهل الجنة: لا يكونون في غصم وتنغيص إذا كانوا يتيقنون وصولهم إلى ما ينتظرون على كل حال. » (ص ٢٤٢ — ٢٤٨).

تلك هي الأدلة السمعية، وهي كما ترى تتحصر في التمسك بالآية: « لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار »، وتأويل للآية التي يتمسك بها الخصوم، وهي: « وجوه يومئذ ناضرة إلى ربها ناظرة ». وتأويله للآية الثانية محتمل، ولكنه غير قاطع.

أما الأدلة العقلية فقد « بدأ منها بدلالة المقابلة، وتحريرها هـو أن الواحـد منا راء بحاسة، والرائي بالحاسة لا يرى الشيء إلا إذا كان مقابلاً أو حالاً في المقابل أو فـي حكـم المقابل. وقد ثبت أن الله تعالى لا يجوز أن يكون مقابلاً، ولا حالاً في المقابل، ولا فـي حكـم المقابل.

و هذه الأدلة مبنية على أصول:

أحدها: أن الواحد منا راء بالحاسة؛

والثاني: أن الرائي بالحاسة لا يرى الشيء إلا إذا كان مقابلاً، أو حالاً في المقابل، أو في حكم المقابل؛

والثالث: أن القديم تعالى لا يجوز أن يكون مقابلاً و لا حالاً في المقابل.

أما الأول: فالذي يدل عليه أن أحدنا متى كان له حاسة صحيحة، والموانع مرتفعة، والمدرك موجود \_ يجب أن يرى. ومتى لم يكن كذلك استحال أن يرى. فيجب أن يكون لصحة الحاسة في ذلك تأثيرً، لأن بهذه الطريقة يُعلَم تأثير المؤثرات من الأسباب والعلل والشروط.

وأما الكلام في أن الرائي بالحاسة لا يرى الشيء إلا إذا كان مقابلاً أو حالاً في المقابل أو في حكم المقابل \_ فهو أن الشيء متى كان مقابلاً للرائي بالحاسة أو حالاً في المقابل أو في حكم المقابل، وجب أن يُرى؛ وإذا لم يكن مقابلاً ولا حالاً في المقابل ولا في حكم المقابل لـم يرَ. فيجب أن تكون المقابلة أو ما في حكمها شرطاً في الرؤية، لأن بهذه الطريق يُعلَّم تأثير الشرط.

وأما الكلام في أنه تعالى لا يجوز أن يكون مقابلاً، ولا حالاً في المقابل ولا في حكم المقابل من المقابلة والحلول إنما تصح على

الأجسام والأعراض، والله تعالى ليس بجسم و لا عرض. فلا يجوز أن يكون مقابلاً و لا حالاً في المقابل. » (ص ٢٤٨ ـ ٢٤٩).

ويشير إلى ما ذهب إليه ضرار بن عمرو من أننا نرى القديم تعالى بحاسة سادسة، فيقول:

« فإن قيل: هلا جاز أن نرى القديم تعالى بحاسة سادسة، فلا يجوز أن يكون مقابلاً ولا حالاً في المقابل ولا في حكم المقابل، لأن تلك الحاسة بخلاف هذه الحواس؟

قلنا: مخالفة تلك الحاسة لهذه الحواس ليست بأكبر من مخالفة هذه الحواس بعضها لبعض، فإن فيها شهلاً وزرقاً وملحاً، ومعلوم أن هذه الحواس مع اختلافها واختلاف بنائها متفقة في أن لا يرى الشيء بها إلاً إذا كان مقابلاً أو حالاً في المقابل أو في حكم المقابل. على أنه لا دلالة تدلّ على تلك الحاسة، فلا يصح إثباتها. فلو جاز أن يرى القديم تعالى بحاسة سادسة، لجاز أن يذاق بحاسة سابعة، وأن يلمس بحاسة ثامنة، وأن يُشم بحاسة تاسعة، ويُسمع بحاسة عاشرة \_ تعالى عن ذلك علواً كبيراً! » (ص ٢٥٢ \_ ٢٥٣).

وبعد أن قرر القاضي أدلته لنفي رؤية الله، أورد شبه القائلين بأن الله يُرى، وهي شبه سمعية تعتمد على آيات من القرآن وأحاديث منسوبة إلى النبي؛ وشبه عقلية. وفندها بتوسع وتفصيل بالغين (ص ٢٦١ \_ ٢٧٧) مما يدل على اهتمامه البالغ بهذه المسألة، وهذا يؤذن بأنها من المسائل التي كانت مثار نزاع واضح في عصره.

## نفي الثاني عن الله

ثم يأخذ القاضى، بعد أن نفى رؤية الله ونفى أنه جسم، في نفى أن

لله ثانياً، مثبتاً أن الله تعالى و احد لا ثاني له يشاركه فيما يستحقه من الصفات نفياً وإثباتاً على الحدّ الذي يستحقه.

ومعنى أنه واحد ها هنا هو أنه لا يشاركه غيره فيما يختص به من صفات.

ويبين أن المذاهب في هذه المسألة لا تخلو:

١ \_ من القول بأن مع الله قديماً يشاركه في صفاته \_ و لا قائل بهذا القول؛

٢ \_ أو القول بأن مع الله قديماً ثانياً يشاركه في بعض صفاته \_ والقائل بهذا
 المذهب: الديصانية، والمانوية، والمجوس.

ويبدأ بوضع تفنيد عام لكلا المذهبين الأول والثاني. فيقول: «لو كان مع الله تعالى قديم ثانٍ لوجب أن يكون مثلاً له، لأن القدم صفة من صفات النفس (= الهذات)، والاشتراك في سائر صفات النفس (= صفات الهذات). وإذا كان كذلك، فيها يوجب التماثل والاشتراك في سائر صفات النفس (= صفات الهذات)، وإذا كان كذلك، والقديم تعالى قادر لذاته، وجب أن يكون الثاني أيضاً قادراً لذاته، فيجب صحة وقوع التمانع بينهما، لأن من حق القادر على الشيء أن يكون قادراً على جنس ضده إذا كان له ضد. ومن حقه أيضاً أن يحصل مقدوره إذا حصل داعيه إليه ولا منع، وذلك يوجب ما ذكرناه.

وإذا ثبت هذا، فلو قُدر وقوعُ التمانع بينهما: بأن يريد أحدهما تحريك جسمه والآخر يريد تسكينه \_ لكان لا يخلو: إما أن يحصل مرادهما، وذلك يؤدي إلى اجتماع الضدين؛ أو لا يحصل مرادهما، وذلك يقدح في كون الواحد الذي يثبت بالدلالة قادراً لذاته، أو يحصل مراد أحدهما دون الآخر. فمن حصل مرادُه فهو الإله، ومن لم يحصل مراده فهو الممنوع. والممنوع متناهي المقدور قادر بقدرة. والقادر بالقدرة لا يكون إلا جسماً. وخالق العالم لا يجوز أن يكون جسماً.

وهذه الدلالة مبنية على أصول:

منها: أن القديم قديمٌ لنفسه،

ومنها: أن الاشتراك في صفة من صفات الذات يوجب التماثل والاشتراك في سائر الصفات؛

ومنها: أن من حق كل قادرين صحة وقوع التمانع بينهما؟

ومنها: أن من حق القادر على الشيء إذا دعاه الداعي أن يحصل لا محالة، حتى (إنه) لو لم يحصل لخرج عن كونه قادراً؛

ومنها: أن من حق القادر على الشيء أن يكون قادراً على جنس ضده إذا كان له ضد؛ ومنها: أن من لم يحصل مراده يكون ممنوعاً متناهى المقدور؛

ومنها: أن متناهى المقدور لا بدَّ من أن يكون قادراً بقدرة؛

ومنها: أن القادر بالقدرة لا بدَّ من أن يكون جسماً؛

ومنها: أن خالق العالم لا يجوز أن يكون جسماً. »

وقد تقدم الكلام في أن القديم قديم لنفسه، وأن الاشتراك في صفة من صفات الذات يوجب التماثل والاشتراك في سائر الصفات.

« وأما الكلام في أن من حق كل قادرين صحة وقوع التمانع بينهما فهو لأن من حق القادر على الشيء أن يكون قادراً على جنس ضدّه إذا كان له ضد، وإذا قدر عليه صح وقوع التمانع بينهما...

فإن قيل: وما التمانع؟ قلنا: هو أن يفعل كلُّ واحد من القادريّن ما يمنع به صاحبه.

وأما الكلام في أن من حق القادر على الشيء إذا دعاه الداعي إليه أن يحصل لا محالة \_\_ فظاهر"، لأن الواحد منا إذا كان جائعاً وبين يديه طعامٌ شهي لذيذ، وكان له داع إلى أكله، لا بد من أن يأكله؛ حتى (أنه) لو لم يأكله لخرج عن كونه قادراً.

وأما الكلام في أن من لم يحصل مراده فإنه يكون ممنوعاً \_ فظاهر "

لا إشكال فيه، لأنه لو لم يكن ممنوعاً لحصل مراده، فلما لم يحصل؛ دل على أنه ممنوع.

وأما الكلام في أن الممنوع متناهي المقدور، فهو أنه لو لم يكن كذلك لحصل مراده، فلما لم يحصل مراده دلً على أن مقدوره قد تناهى. ألا ترى أن أحدنا إذا حاول حمل الثقيل فلا بدَّ من أن تكون قدرته زائدة على ثقله حتى يمكنه رفعه، ومتى لم يمكن رفعه عُلِم أن مقدوره قد تناهى؟

وأما الكلام في أن متناهي المقدور قادر بقدرة، فهو أن الذي يحصر المقدورات في الجنس والعدد إنما هو القدرة.

وأما الكلام في أن القادر بالقدرة لا بد من أن يكون جسماً، فهو أن القدرة لا يصح الفعل بها إلا بعد استعمال محلها في الفعل \_ أو في سببه \_ ضرباً من الاستعمال. ألا ترى أنه لا يمكننا رفع الثقيل بما في أيدينا من القدرة إلا بعد أن نستعملها في الفعل أو في سببه نوعاً من الاستعمال؟ فإذا كان كذلك، وجب أن يكون جسماً.

وأما الكلام في أن خالق العالم لا يجوز أن يكون جسماً، فقد تقدم » (٢٧٨ \_ ٢٨٨).

وبعد تقرير هذه الدلالة العامة المفندة لمذهبي القائلين بأن الله ثانياً \_ أخذ في تفنيذ المذاهب المختلفة:

ا \_ فبدأ بالمانوية والديصانية والمرقيونية والمجوس \_ ووضعهم جميعاً تحت اسم dualisme.

والخلاف بينهم كما عرضه القاضى عبد الجبار هو أن:

أ \_ المانوية قالوا بالهيْن: النور والظلمة، وأنهما حيّان؛ وقديمان؛ والعالم ممتزج منهما؛

ب \_ والديصانية أثبتوا النور والظلمة، وقالوا إن النور حي، والظلمة موات؛ وكالهما قديم.

ج \_ والمرقيونية أثبتوا ثالثاً مع النور والظلمة لأنهم لما رأوا أن العالم ممتزج منهما، قالوا: لا بد من مازج يمزجه، فأثبتوا الثالث.

د \_ والمجوس هم من الثنويّة « إلا أنهم يغيرون العبارة، فيسمون النور: يردان، والظلمة: أهرمن. ثم اختلفوا: فمنهم من قال بقدم الظلمة ومنهم من قال بقدم يردان وحدوث أهرمن.

ثم اختلفوا في كيفية حدوثه: فمنهم من قال إنه حدث من عفونات الأرض، ومنهم من قال: لا، بل حدث من فكرته الرديئة، فإن يزدان لما استوى له الأمر واستتب، فكر في نفسه فقال: لو كان مضاد ينازعني، فكيف يكون حالي معه؟ فتولد من فكرته الرديئة هذه: أهرمن، فقال له: أنا منازعُك ومخاصمُك. وكادا يقتتلان. فسفر هناك ملك، فاصطلحا إلى أجل معلوم. وعندهم أنه إذا جاء ذلك الوقت يغلب حينئذ يزدان أهرمن ويقتله، ويصفو له العالم. وعند هؤلاء الفرق الأربع أن النور مطبوع على الخير لا يقدر على خلافه، وأن الظلمة مطبوعة على الشر لا تقدر إلا عليه. » («شرح الأصول الخمسة »، ص ٢٨٤ \_ ٢٨٥).

وهذا التقرير للمذاهب الأربعة يتفق مع ما تورده المصادر العربية الأخرى:

فأبو عيسى الوراق \_ فيما نقله الشهرستاني' \_ يقول: « إن الحكيم ماني زعم أن العالم مصنوع مركب من أصلين قديمين، أحدهما نور، والآخر ظلمة؛ وأنهما أزليان لم يرالا ولن يزالا. وأنكر وجود شيء لا من أصل قديم. وزعم أنهما لم يزالا قوتين حسّاسين سميعين بصيرين، وهما مع ذلك في النفس والصورة والفعل والتدبير متضادان، وفي الحيز متحاذيان تحاذي الشخص والظل. وإنما تتبين جواهرهما وأفعالهما في هذا الجدول:

۱ الشهرستاني: « الملل و النحل »، ج ۲ ص ۸۱ \_ ۸۳.

الظلمــة

جو هر ها قبیح ناقص لئیم کدر خبیث منتن الجوهر جوهره حسن فاضل كريم نقي الريح قبيح المنظر طيب الريح حَسن المنظر

نفسه خيرة كريمة حكيمة نافعة نفسها شريرة لئيمة سفيهة ضارة جاهلة النفس عللة

فعله الخير والصلاح والنفع فعلها الشر والفساد والضر والغم الفعل والسرور والترتيب والنظام والتشويش والتبتير والاختلاف و الاتفاق

جهة فوق، وأكثرهم على أنه مرتفع جهة تحت، وأكثرهم على أنها منحطة من الحبّز أنه بجنب الظلمة

النسور

الأجناس أجناسه خمسة: أربعة منها أبدان، النار والنور والريح والماء، وروحها النسيم، وهي تتحرك في هذه الأبدان.

الصفات حية طاهرة خيّرة زكية. وقال بعضهم: كون النور لم يزل علي وأرض النور لم تزل لطيفة

من ناحية الشمال، وزعم بعضهم ناحية الجنوب، وزعم بعضهم أنها بجنب النور

أجناسها خمسة: أربعة منها أيدان، والخامس روحها. فالأبدان هي والخامس روحها: فالأبدان هي الحريق والظلمة والسموم والضباب. وروحها الدخان، وهي تدعى الهمامة، وهي تتحرك في هذه الأبدان

خبيثة شريرة نجسة دنسة. وقال بعضهم: كون الظلمة لم يزل على مثال هذا العالم، مثال هذا العالم لــه أرض وجو. لها أرض وجو. فأرض الظلمة لـم تــزل كثيفة على

على غير صورة هذه الأرض، بل هي كشعاع الشمس؛ ورائحتها طيبة أطيب رائحة. وألوانها ألوان قوس قزح. \_\_\_ وقال بعضهم: ولا شيء إلاَّ الجسم. والأجسام على ثلاثة أنواع: أرض النور، وهي حَمئة. وهناك جسم آخر ألطف منه، وهو الجو، وهو نفس النور. وجسم آخر وهو ألطف منه، وهو النسيم، وهو روح النور. قال: ولم يزل يولد ملائكة وآلهة وأولياء ليس على سبيل المناكحة، بل كما تتولد الحكمة من الحكيم، والنطق الطيب من الناطق. وملك ذلك العالم هو روحــه. ويجمع عالمه الخير والحمد والنور.»

غير صورة هذه الأرض، بل هي أكثف على صورة جرم الشمس، وشعاعها وأصلب؛ ورائحتها كريهة، أنتن الروائح. وألوانها لـون السـواد. قـال بعضهم: ولا شيء إلا الجسم. والأجسام على ثلاثة أنواع: أرض الظلمة وشيء آخر أظلم منه، وهو السَّموم. قال: ولـم تزل تولد الظلمة شياطين أراكنة وعفاريت، لا على سبيل المناكحة، بل كما تتولد الحشرات من العفونات القذرة. وقال: وملك ذلك العالم هو روحه. يجمع عالمه الشر والذميمة و الظلمة.

أما الديصانيّة فيقول عنهم الشهرستاني (ج ٢، ص ٨٨ \_ ٨٩): « أصحاب ديصان: أثبتوا أصلين: نوراً وظلاماً. فالنور يفعل الخير قصداً وإختياراً، والظلام يفعل الشر طبعاً واضطراراً. فما كان من خير ونفع وطيب وحُسن فمن النور، وما كان من شر وضـُر ونــتن وقبح فمن الظلام. وزعموا أن النور حيّ عالم قادر حسّاس درّاك. ومنه يكون الحركة والحياة. والظلام ميّت جاهل عاجز جماد لا فعل ولا تمييز. وزعموا أن الشرّ يقع منه طباعاً وخرقاً. وزعموا أن النور جنس واحد، وكذلك الظلام جنس واحد؛ وأن إدراك النور إدراك متفق، وأن سمعه وبصره وسائر حواسه شيء واحد: فسمعه هو بصره، وبصره هو حواستُه. وإنما قيل: سميع بصير الختالف التركيب، لا الأنهما في نفسيهما شيئان مختلفان. وزعموا أن اللون هو الطعم وهو الرائحة وهو المجسّة. وإنما وجدوه لوناً لأن الظلمة خالطته ضرباً من المخالطة ووجدوه طعماً لأنها خالطته بخلاف ذلك الضرب. وكذلك تقول في لـون الظلمـة وطعمهـا ورائحتها ومجستها. وزعموا أن النور بياض كله لم يزل يلقي الظلمة بأسفل صفحته منه، وأن الظلمة لم تزل تلقاه بأعلى صفحته منها. واختلفوا في المزاج والخلاص، فرعم بعضهم أن النور داخل الظلمة، والظلمة تلقاه بخشونة وغلظ. فتأذى بها وأحبّ أن يرققها ويلينها، ثم يتخلص منها وليس ذلك الاختلاف جنسهما، ولكن كما أن المنشار جنسه حديد وصفحته لينة وأسنانه خشنة. فاللين في النور، والخشونة في الظلمة، وهما جنس واحد، فتلطف النور بلينه حتى يدخل تلك الفُرج فما أمكنه إلاّ بتلك الخشونة. فلا يتصور الوصول إلى كمال ووجود إلاّ بلين وخشونة. وقال بعضهم: بل الظلام لما احتال حتى تشبث بالنور من أسفل صفحته، فاجتهد النور حتى يتخلص منه ويدفعها عن نفسه. فاعتمد عليه، فلجّج فيه، وذلك بمنزلة الإنسان الذي يريد الخروج من وحل وقع فيه فيعتمد على رجله ليخرج فيزداد لجوجاً فيه. فاحتاج النور إلى

زمان ليعالج التخلص منه والتفرد بعالمه.

وقال بعضهم إن النور إنما دخل الظلمة اختياراً ليصلحها ويستخرج منها أجزاءً صالحة لعالمه. فلما دخل تشبثت به زماناً، فصار يعمل الجور والقبيح اضطراراً، لا اختياراً. ولو انفرد في عالمه ما كان يحصل منه إلا الخير المحض والحسن البحث. وفَرْق بين الفعل الضروري والفعل الاختياري ».

وابن ديصان هو كما يكتب في السريانية: برديصان (= ابن ديصان)، وهو اسم النهر الذي يخترق مدينة الرها. وكان شاعراً وفيلسوفاً، يكتب باللغة السريانية. ويذكر في تاريخ الكنيسة بوصفه أحد أساتذة النزعة الغنوصية.

وُلد في الرها في شمالي سوريا في ١١ يوليو سنة ١٥٤ بعد الميلاد، وكان أبواه فارسيين هاجرا من فارس إلى الرها في أيام الملك معنو الثامن.

ا اعتمدنا هنا على مقال جوزبي فور لاني G. Furlani في « دائرة المعارف الإيطالية » G. Furlani اعتمدنا هنا على مقال جوزبي فور لاني المراجع المذكورة في آخر هذه المقالة:

a) W. Cureton: Spicilegium Syriacum, London 1855,

b) A. Merx: Bardesanus von Edessa, Halle 1863,

c) A. Hilgenfeld: Bardesanes, der letzte Gnostiker, Leipzig 1864,

d) F. Nau: Une biographie inédite de Bardesane l'astrologue, Paris 1897,

e) idem: Le livre des lois des pays, Paris 1899.

f) idem: Bardesanes, Liber legum regionum in Patrologia Syriaca, I, 2, Paris 1907,

g) G. Levi della Vida: *Il dialogo delle leggi dei paesi*, Roma 1921; idem, in *Riv. Trim. di Studi filos*. I, pp. 399-430,

h) Baumstark: Geschichte der syrischen Literatur, Bonn 1922, pp. 12-14.

وكانت أسرته وثنية. وبعد أن تلقى در اسة جيدة، رحل أهله إلى مبّوغ Gerapulis وسكنوا في بيت كاهن وثني يُدعى أنودزبر، الذي أعجب بذكاء الطفل فاهتم به ورعاه. وفي سنة ١٧٩ تهيأت له الفرصة لسماع الأسقف اسطاسب وهو يشرح الكتاب المقدس للشعب. فأثار ذلك حب استطلاعه لمعرفة المسيحية، وتتلمذ على الأسقف الذي عمّده ورسمه شمّاساً. وفي نفس السنة ارتقى أبجر التاسع العرش. فمضى برديصان إلى بلاطه، ونال مكانة مرموقة وشهرة واسعة وصار له أتباع كثيرون خصوصاً بين الطبقات المثقفة في مدينة الرها. وصار برديصان مسيحياً متحمساً، وحارب آراء قلنتينوس الغنوصي، وتجادل مع مرقيون ودافع عن النصارى المضطهدين. ودعاه أحد أصدقاء الامبراطور كركلا إلى نبذ المسيحية، فرفض. وتوفي في الرها سنة ٢٢٢ م.

وصنف برديصان محاورات وكتباً باللغة السريانية، ترجمها الكثير من تلاميذه إلى وصنف برديصان محاورة عن القضاء والقدر، وجهها إلى الإمبراطور كركلا (أو إلى الأجبل Elagabal)؛ ورسائل ضد المرقيونية، وحوالي ١٥٠ مزموراً أو نشيداً دينياً، كان أهل الرها يحفظونها وينشدونها. ومن هنا عُدّ ابن ديصان مبدع الشعر السرياني. وألف كتاباً عن الهند، وآخر عن تاريخ أرمينية، ورسائل في علم النجوم. وتنسب إليه محاورة بعنوان: كتاب نواميس البلاد (كتاب ها ناموسي دثر اواثا)، بقيت لنا منه أيضاً بعض المختارات في ترجمة يونانية. وقد حرره بالسريانية فليوس تلميذه وفيه يدافع عن الاختيار وحرية الإرادة. وهذا الكتاب يعد أقدم أثر في الأدب السرياني، باستثناء ترجمة الكتاب المقدس. والمؤلف في هذا الكتاب يبرهن على أن الإنسان حرّ في أفعاله، وسيحاسب وفقاً لها في يوم الحساب. ويفرق بين الأفعال الحرّة، والأفعال الكيانية (الكيان = الطبيعة) وهي القسرية.

ويشك الكثيرون في أن تكون هذه المحاورة من تأليف ابن ديصان

أو حتى من تأليف أحد تلاميذه.

وكان ابن ديصان يقول بالثنوية، إذ كان يرى أن الجسم الإنساني بطبعه شرير، ومرجع ذلك إلى تكوين العالم نفسه، فقد نشأ العالم وتكون في سلسلة من الصدورات من الموجود الأعلى، أبي الحياة الذي اتحد مع الهيولى فولد الرياح والروح، ومنها تولدت النار والماء. لكن الظلمة وهي مبدأ الشر أفسدت انسجام الكون، واتحدت بشدة مع عناصر الخير، وهذه العناصر أعانها الله بمدد من الكلمة.

وفي مذهبه ملامح قوية من المذاهب الغنوصية ومن المانوية. ولهذا فإن القديس افرام ايجمع بين ماني ومرقيون وبرديصان في اتجاه مشترك. وبعض الباحثين المحدثين، مثل بوكرت ، يرون في ابن ديصان سلفاً مباشراً للمانوية.

وقد استمر مذهب ابن ديصان زماناً طويلاً حتى القرن العاشر الميلادي (الرابع الهجري) ودخلت فيه عناصر كثيرة جديدة ربما أخذت عن المانوية. وهذا هو الذي يبرز في عرض الشهرستاني لمذهبه.

\* \* \*

أمّا مذهب المرقيونية فيقول عنه الشهرستاني (ج ٢، ص ٨٩ وما يليها) إن « المرقيونية أثبتوا أصلين قديمين أحدهما النور، والآخر الظلمة. وأثبتوا أصلاً ثالثاً هو المعدّل الجامع، وهو سبب المزاج، فإن المتنافرين المتضادين لا يمتزجان إلا بجامع. وقالوا: الجامع دون النور في الرتبة

۱ راجع

C. W. Mitchell: St. Ephraim's prose refutations of Mani, Marcion, Bardaisan. I, London 1912; II, 1921

<sup>2</sup> F. C. Bukritt: The religion of the Manicheans, Cambridge, 1925.

وفوق الظلمة. وحصل من الاجتماع والامتزاج هذا العالم. \_ ومنهم من يقول: الامتزاج إنما حصل بين الظلمة والمعدّل، إذ هو قريبٌ منها فامتزجت به لتتطيب به وتتلذّ بملا ذه. فبع \_ ثانور إلى العالم الممتزج روحاً مسيحية، وهو روح الله وابنه، تحنناً على المعدل السليم الواقع في شبكة الظلام الرجيم، حتى يخلصه من حبائل الشياطين. فمن اتبعه فلا يلامس النساء، ولم يقرب الزهومات \_ أفلت ونجا. ومن خالفه خسر وهلك.

قالوا: وإنما أثبتنا المعدّل، لأن النور الذي هو الله تعالى لا يجوز عليه مخالطة الشيطان. وأيضاً، فإن الضدّين يتنافران طبعاً ويتمانعان ذاتاً ونفساً. فكيف يجوز اجتماعهما وامتزاجهما؟ فلا بدَّ من مُعَدّل تكون منزلته دون النور وفوق الظلام، فيقع المزاج معه.

وهذا على خلاف ما قاله المانوية، وإن كان ديصان أقدم. وإنما أخذ ماني منه مذهبه، وخالفه في المُعَدِّل. وهو أيضاً خلاف ما قال زرادشت فإنه يثبت التضاد بين النور والظلمة، ويثبت المُعَدِّل كالحاكم على الخصمين الجامع بين المتضادين: لا يجوز أن يكون طبعه وجوهره من أحد الضدين، وهو الله عز وجل الذي لا ضد له ولا ند.

وحكى محمد بن شبيب عن الديصانية أنهم زعموا أن المعدل هو الإنسان الحسّاس الدرّاك، إذ هو ليس بنور محض و لا ظلام محض. وحكى عنهم أنهم يرون المناكحة وكل ما فيه منفعة لبدنه وروحه حراماً. ويحترزون عن ذبح الحيوان لما فيه من الألم. » (ج  $\Upsilon$ ، ص  $\Lambda$ 9.

فإذا رجعنا إلى المصادر غير العربية وجدنا أن مرقيون كان نُوتياً يعمل في بحر البنطس، ولعله ولد في سينوب على البحر الأسود. وهناك رواية غير محتملة تقول إن والده كان أسقفاً مسيحياً وأن أباه هذا حَرَمه لأنه فسق بعذراء. وربما كانت هذه الرواية مبنية على سوء فهم لعبارة تتعلق بإفساده لبكارة الكنيسة وطهارتها. والأرجح أنه ولد وثنياً،

وأنه اعتنق المسيحية في رحلته إلى روما. وقد ولد في السنوات الأخيرة من القرن الأول الميلادي. وسافر إلى روما حوالي سنة ١٤٠ م، وكان على علاقة طيبة مع الطائفة المسيحية هناك، ويقول ترتليان (De Praesar. 30) إنه تبرع للكنيسة المسيحية بمبلغ مائتي ألف سسترس. ثم نشأت علاقات بينه وبين كردون، أحد رجال النزعة الغنوصية في روما، أشار إليها ايرينيه وترتليان وهبوليت ويوسابيوس القيسراني وابيفانيوس وكان لذلك أثره في الأزمة الروحية التي عاناها مرقيون، مما أدى إلى انفصال هذا الأخير عن الكنيسة الكاثوليكية الرومانية. ويذكر ترتليان أن نشاط مرقيون كان في أيام حكم أنطونينوس بيوس (١٣٨ \_ ١٦١ م). وكان انفصاله عن الكنيسة الكاثوليكية في يوليو سنة ١٤٤ م: ففي ذلك الشهر تقدم مرقيون أمام شيوخ الكنيسة، وعرض أمامهم اعتقاده بأنه من المستحيل التوفيق بين الإيمان الذي دعا إليه يسوع وبولس وبين التراث الديني الإسرائيلي الذي أقرّت به الكنيسة المسيحية، مستنداً إلى ما ورد في إنجيل لوقا من قول المسيح: « لا يمزّق المرء قطعة من ثـوب جديـد يضعها على ثوب قديم؛ ففضلاً عما في ذلك من تمزيق للجهد فإن القطعة المأخوذة من الجديد لا تتناسب أبداً مع القديم » (فصل ٥، عبارة ٣٦)، وقوله أيضاً: « الشجرة الطيبة لا تعطي ثمرة رديئة، والشجرة الرديئة لا تعطي ثمرة طيبة » (فصل ٦، عبارة ٤٣). فقال له الشيوخ إن من الممكن التوفيق بين هذين القولين من ناحية وبين دعوة المسيحية من ناحية أخرى؛ فلـم يقتنع، وحرموه وأعادوا إليه المبلغ الذي تبرع به. ولم تصلنا أخبار عن نشاط مرقيون بعد ذلك. وتاريخ وفاته من المحتمل أن يكون حوالي سنة ١٦٠ ميلادية.

وقد فقدت مؤلفات مرقبون كلها؛ ولم تبق لنا معلومات عن مذهبه إلا في كتب خصومه، وعلى رأسها كتاب ترتليان الموسوم باسم: «ضد مرقبون» Adversus خصومه، وعلى رأسها كتابين:

١ \_ « الآلة » Instrumentum؛ « المتقابلات » Antitheses. و الكتاب الأول عبارة عن مجموعة من الكتابات المقدسة التي يعترف بها مرقيون؛ وهو يرفض جملةً كل أسفار العهد القديم، ولا يعترف من أسفار العهد الجديد إلا بإنجيل لوقا وبعشر رسائل للقديس بولس. وقد حاول كل من أ. هان A. Hahn، وت. اتسان Th. Zahn، وأدولف فون هرنك A. v. Harnack استعادة إنجيل مرقيون، خصوصاً على أساس المقالة الرابعة من كتاب «ضد مرقيون » لترتليان. والرواية التي استعادها فون هرنك خير هذه الروايات الثلاث المستعادة. وتبدأ الرواية بوعظ المسيح في كفر ناحوم، وتستمر حتى آخر ظهور للمسيح (اصحاح ٢٤: ٣٦ \_ ٤٩). وقد أسقط مرقيون من إنجيل لوقا الفصول (الاصحاحات) ١ \_ ٤: ٣٠ وكل المواضع في إنجيل لوقا التي بدت له أنها تتناقض مع آرائه، ورأى أنها منحولة (ذكر أم المسيح وأخوته؛ الإشارة إلى عناية الأب السماوي، حكاية الولد المتلاف؛ التنبؤ بعذاب المسيح؛ دخوله إلى أورشليم وطرده لتجار المعبد؛ التنبؤ بدمار أورشليم، الخ). \_ أما عن رسائل القديس بولس، فإن مرقيون لم يعترف منها إلا بالرسائل التالية: إلى أهل غلاطية، الرسالتين إلى أهل كورنثوس، الرسالة إلى أهل رومية، الرسالتين إلى أهل تسالونيك، الرسالة إلى أهل اللاذقية، وإلى أهل كولوس وإلى أهل فيلبوس، وإلى فيلامون. والرسالة إلى أهل اللاذقية هي المعروفة بالرسالة إلى أهل أفسوس. وهكذا فقد رفض مرقيون من رسائل بـولس: الرسـائل الرعوية، والرسالة إلى العبر انيين. وفضلاً عن ذلك فقد أسقط بعض الفقرات من الرسائل التي أقر بها، خصوصاً في الرسالة إلى أهل غلاطية، والرسالة إلى أهل رومية.

وكتاب « الآلة » قد كتبه مرقيون باليونانية. ولا نكاد نعلم شيئاً عن كتاب « المتقابلات » الذي ذكره ترتليان مراراً. ويرى فون هرنك أن هذا الكتاب الأخير كان مقسماً إلى قسميْن منفصلين تماماً: في الأول

منهما ناقش مرقيون العلاقات بين بولس وبين سائر الحواريين، وكذلك العلاقة بين إنجيل مرقيون والكتاب المقدس الكاثوليكي.

أما عن انتشار مذهب مرقيون، فإن الخصومات والردود العنيفة التي انطلقت من بلاد الغال، وافريقية واليونان وكريت وآسيا الصغرى ومصر تدل على انتشار مذهبه انتشاراً خطيراً، إلى حد أن أحد الباحثين وهو أمان Amann قال: « من المحتمل أنه في كل البلدان ذوات الأهمية نشأت كنيسة مرقيونية تعارض الكنيسة الكاثوليكية. وعلى كل حال، ففي أوربا نجد كنائس مرقيونية بارزوة في القرنين الثالث والرابع بعد الميلاد. وفي الشرق استطاعت المرقيونية أن تثبت للمحنة التي أمرت بها أيام اضطهاد فالريان وديوكليسيان للمسيحية وانتشرت المرقيونية ورسخت دعائمها، خصوصاً في جنوبي سوريا وفي فلسطين. ولما سيطرت المسيحية البيزنطية وأخذت تضطهد الفرق المسيحية الأخرى، نزحت المرقيونية إلى الأرياف وإلى داخل البلاد. ويبدو أنها تحالفت مع المانوية في الصراع ضد الكنائس المسيحية الرسمية. وهذا يفسر الربط القوي الذي نجده عند المؤلفين المسلمين بين المرقيونية والمانوية. المسيحية الأخرى في المناطق التي يتكلم أهلها باللغة السريانية. ومن الواضح من أخبارها لدى المؤلفين المسلمين أنها استمرت قوية حتى القرن الرابع الهجري (العاشر الميلادي). ونجد لها آثاراً في خراسان في القرن الرابع الهجري (العاشر الميلادي).

أما عن مذهب مرقبون، فنحن نعرف أنه يتلخص في النقط التالية:

أ \_ فيما يتعلق باللا هوت: يقول مرقيون إن الإله الموصوف في أسفار « العهد القديم » (من الكتابات المقدس، وهي أسفار اليهودية) هو إله عادل، ولكنه يختلف وينحط درجة عن الإله الذي دعا إليه يسوع،

وصفته الرئيسية هي الرحمة. فثم إذن إله العدل، وإله الرحمة.

وإله العدل هذا، إله قاس، لجأ إلى شريعة قاسية فرضها على الخليقة، وجعل أساسها القصاص الذي يفرضه على أبناء الخاطئين إلى الجبل الرابع. وفي مقابل ذلك جاء إله المسيح رحيماً عطوفاً. فكيف يحق بعد هذا للكنيسة المسيحية أن تعترف بأسفار « العهد القديم » وتواصل بينها وبين أسفار « العهد الجديد »، أعني خصوصاً الأناجيل؟ وكيف يجوز أن توضع الخمر الجديدة في دنان قديمة، كما قال المسيح نفسه (لوقا: أصحاح ٥: آية أو عبارة ٧٣)؟ ومن هنا نفهم لماذا لم يعترف مرقيون بأسفار « العهد القديم » كله. لقد رأى مرقيون في موعظة الجبل التي أودع فيها المسيح زبدة دعوته: في المحبة، والغفران، والرحمة على معوقة جديدة تماماً مختلفة كل الاختلاف عن الدعوة الواردة في أسفار « العهد القديم »، وهي قائمة على القصاص، لا على الرحمة؛ على القسوة، لا على الغفران. والمحبة.

وتلك هي الثنوية التي قال بها مرقيون وقربت بينه وبين المانوية وسائر مذاهب الثنوية، فثنويته تقوم على القول بإله عادل قاس خالق \_ كما في « العهد القديم »، وإله رحيم طيّب غريب نقول به الأناجيل. وكما قال بإلهين، كذلك قال بمسيحين.

ب \_ أما عن المسيح: فيرى مرقيون أن الإله الطيب قد نزل في السنة الخامسة عشرة من حكم طيبريوس إلى مدينة كفر ناحوم في الجليل. وقد رفض مرقيون القول بأن المسيح ولد ولادة بشرية كما ورد في الأناجيل، قائلاً إن ظهور المسيح في سنة ٢٩ ظاهرة جديدة تماماً، ليس لها جذور في التاريخ الماضي للجنس البشري. ويرى أن المسيح لم يتألم على الصليب إلا ظاهريا فقط. وكما أشرنا من قبل، فإن مرقيون قال بمسيحين: المسيح الأول هو الذي تنبأ به « العهد القديم »، وهو ليس

يسوع المسيح، بل هـو مسيح آخـر سيظهر فيمـا بعد كرسول للإله العادل الموصوف فـي « العهد القديم ».

ج \_ وفيما يتعلق « بالكتاب المقدس » نجده يرفض كل تأويل رمزي لأسفار « العهد القديم »، وهو أمر كان شائعاً جداً ومبالغاً فيه كثيراً لدى الغنوصيين. ولم يعترف من بين الأناجيل ورسائل الحواريين إلا بما ذكرناه.

فإذا نظرنا فيما أورده الشهرستاني نجد أنه نسب إلى المرقيونية القول بمعدّل ثالث هو سبب المزاج بين النور والظلمة. وهذا أمر لا نجده فيما بقي لنا من أخبار عن مذهب مرقيون. وما أورده الشهرستاني ورد عند القاضي عبد الجبار. ولا بدّ \_ إنْ صـح \_ أن يكون من التطورات التي طرأت على المرقيونية بعد اتصالها بالمانوية في إيران .

وعلى كل حال فلا بدَّ من دراسة مذهبي ابن ديصان ومرقيون على ضوء المصادر العربية، وإنْ كانت الكتب الأساسية في الفرق غير الإسلامية

Neue Studien zu Marcion, Leipzig, 1923

وراجع أيضا:

Marcion: Das Evangelium vom fremden Gott, 2. Auflage, Leipzig 1924.

فقد ظل يدرس مذهبه قرابة خمسين سنة. وبعد ظهور كتابه قوبل بردود كثيرة أجاب عنها في كتاب بعنوان: « در اسات جديدة عن مرقبون ».

a) J. Rivière : « Sur la doctrine marcioniste de la rédemption », in *Revue des Sciences Religieuses*, (1925), pp. 633-642;

b) W. Mundle: « Die Herkunft der Marcionistischen Prologe zu den Paulinischen Briefen », in Zeitsch. d. neutest. Wiss., 1925, pp. 50-77;

c) E. Buonaiuti: « Marcione e il Nuovo Testamento latino », in *Ricerche Religiose* II (1926), pp. 336-348.

قد ضاعفت كلها، مثل مؤلفات أبي عيسى الوراق، والكعبي البلخي والنونجتي، ولم يبق عير مواضع قليلة عند الشهرستاني والقاضي عبد الجبار والشهرستاني والباقلاني وابن النديم.

والقاضي عبد الجبار في نقده للمذاهب الأربعة يبدأ بتنفيذ يعمها جميعاً، على النصو التالى:

١ ـــ يدل على فساد مذهب الثنوية دليل التمانع الذي يقضي بأنه لا يمكن أن يكون مع
 الله ثان يشاركه في جميع صفاته.

٢ \_\_ والدليل الثاني: « أن النور جسم رقيق مضيء، والظلمــة جســم رقيــق غيــر مضيء. والأجسام لا تخلو عن الحوادث ولا تنفك عنها. وما لم ينفك عــن الحــوادث وجــب حدوثه مثلها. فكيف يجوز أن يكونا قديميْن؟! » (« شرح الأصول الخمسة »، ص ٢٨٥)

" \_ ودليل ثالث « هو أنهما إذا كان قديميْن، وكان أحدهما قادراً لذاته، فلن يكون (الأمر) كذلك إلا والخير والشر مقدوران لكل واحد منهما. وهذا يوجب أن يقع الاستغناء بأحدهما عن الآخر ».

٤ \_ ودليل رابع « هو أنه لو كان الأمر على ما قالوه لوجب أن يبطل حسن الأمر والنهي والمدح والذم لأن الأمر لا يخلو: إما أن يكون أمراً بالخير، أو أمراً بالشر. فإن كان أمراً بالخير فلا يخلو: إما أن يكون أمراً للنور، أو للظلمة. لا يجوز أن يكون أمراً للظلمة، لا يجوز أن يكون أمراً للظلمة، لأنها غير قادرة عليه. ولا يجوز أن يكون أمراً للنور، لأنه لا يمكنه الانفكاك عنه. والأمر بما هذا حاله بمنزلة إمرة المرمي به من شاهق بالنزول. فكما أن ذلك قبيح لما لم يمكنه الانفكاك من ذلك، كذلك هاهنا. وإن كان أمراً بالشر فلا يخلو: إما أن يكون أمراً للنور أو للظلمة، والكلم فيه كالكلم فيه كالكلم فيه كالكلم فيه الأول. » (ص ٢٨٦).

وهذه الحجج الأربع تعم الفرق الأربع، وتخص الماتوية بالذات.

وفيما يتصل بالديصانية يخصون بوجه آخر: هو « أن الظلمة إذا كانت فاعلة الشر فلا بدَّ من أن تكون حيّة. فكيف يصح قولكم (أي: فلا بدَّ من أن تكون حيّة. فكيف يصح قولكم (أي: أيها الديصانية) إنها موات؟! » (ص ٢٨٦).

« وأما المرقيونية فالكلام عليهم مثل الكلام على أولئك. ووجه آخر يخصهم، وذلك الوجه هو أن نقول: إن هذا الثالث إذا كان قديماً وجب أن يكون مثلاً لهما، لأن القدم صفة من صفات النفس، والاشتراك فيها يوجب التماثل. وهذا يوجب أن يكون مـثلاً للنـور والظلمـة جميعاً. فإذا كان أحدهما قادراً على الخير، وجب أن يكون الآخر قادراً عليه؛ ووجب أيضاً أن يكون الثالث قادراً عليه. وهذا يؤذن بوقوع الاستغناء به عنهما » (ص ٢٨٦ ـ ٢٨٧). وهـذا يشبه الحجة الثالثة ضد المانوية، التي أتينا على ذكرها.

« وأما الكلام على المجوس، الذين يقولون بحدوث أهرمن، فهو أن يقال لهم: إن يزدان إذا جاز أن يخلق ما هو أصلٌ لكل شر، فهلا جاز أن يخلق الشرر بنفسه من دون واسطة؟ وليس يمكنهم أن يقلبوا ذلك علينا فيقولوا: أليس الله عندكم خلق الشيطان، وهو أصلٌ لكل شراً فلم لا يجوز أن يخلق الشر بنفسه؟ للأنا لم نقل: إن الشيطان موجب للشر وأنه مطبوع عليه، بل هو قادر على الخير قدرته على الشر، إنْ شاء اختار هذا، وإنْ شاء اختار ذاك، فلا يلزمنا ما ألزمناكم. وإن لزم هذا فإنما يلزم إخوانكم المجبرة، لأنهم يقولون إن القدرة موجبة، وإن المؤمن لا يقدر إلا على الإيمان، والكافر لا يقدر إلا على الكفر. وهذا هو أحد وجوه المضاهاة بين مذهب المجبرة وبين مذهب المجوس، لأنهم يقولون: النور مطبوع على الخير ولا يقدر إلا على الشر البتة، والظلمة مطبوعة على الشر ولا تقدر إلا عليه. وهذا مذهب

القوم بعينه » (ص ٢٨٧). ويستمر القاضي عبد الجبار في بيان أوجه الشبه بين المجوس والمجبره، من أجل أن يصل إلى هذه النتيجة وهي أن المجبرة يصح دخولهم تحت قول النبي صلعم : « القدرية مجوس هذه الأمة ». وطبعاً هو يقصد بالقدرية: المجبرة.

وعلى طريقته دائماً: الحجج المفنّدة، ثم الشّبَه وتفنيدها \_ يذكر القاضي عبد الجبار شُبَه الثنوية:

ا \_ وأول شُبَههم « هو أن قالوا: إن الآلام قبيحة كلها، والملاذ حسنة كلها؛ والفاعــل الواحد لا يجوز أن يكون موصوفاً بالخير والشرّ جميعاً. »

ويجيب عن هذه الشبهة بقوله: « إنّا لا نُسلّم أن الآلام قبيحة كلها، وأن الملاذ حسنة كلها، بل فيها ما يقبح، وفيها ما يحسن، لأنها إنما تقبح وتحسن لوقوعها على وجه. ولهذا نستحسن بعقولنا تحمل المشاق في الأسفار طلباً للعلوم والأرباح، وأن نفتصد ونحتجم، ونستقبح بعقولنا الانتفاع بالأشياء المغصوبة.

وبعدُ: فلِمَ لا يجوز في الفاعل الواحد أن يكون موصوفاً بالخير والشرّ؟ فإن قالوا: لأنهما متضادان، قلنا: ومن أين أن الألم واللذة يتضادّان؟ ونحن لا نسلّم ذلك، بل هما من جنس واحد.

وبعدُ: فإن لم يَجُز ْ في الفاعل الواحد أن يكون موصوفاً بهذين دفعة واحدة، يجوز أن يوصف بهما على وقتين؛ فهلا جاز في الفاعل الواحد أن يفعل الألم في وقت، واللذة في وقت آخر، فلا يُحتاج إلى فاعلين؟! » (ص ٢٨٨ \_ ٢٨٩).

ويورد بعد ذلك أسئلة محرجة وجهها شيوخ المعتزلة إلى الثنوية في حجاجهم معهم، ومنها سؤال وجّهه أبو الهذيل إلى واحد من الثنوية، فأسلم. وهذا السؤال هو: «لو قدرنا أن يكون ها هنا رجلان دُفعا

إلى ظلمة شديدة، ضاع من أحدهما بدرة، واستتر الآخر من العدو: فإن هذه الظلمة محسنة إلى من استتر من العدو، ومسيئة إلى من ضاع منه البدرة. وكذلك إذا طلعت الشمس فإن هذا النور مُحْسِن إلى من ضاعت هذه البدرة منه، مسيء إلى من استتر عن العدو. » (ص ٢٨٩). وإلى هذا أشار المتنبي في قصيدة له مدح بها كافوراً الاخشيدي فقال:

فكم لظلام الليل عندك من يد تخبر أن المانوية تكذب وقال ردي الأعداء يسري إليهم وزارك فيه ذو الدلال المحجب

٢ ـ وشبهة أخرى مستمدة من القرآن، قال الثنوية: « أليس قال تعالى في كتابكم « الله نور السموات والأرض » (النور: ٣٥)؟ وهذا هو مرادنا. قلنا: لا تعلق لكم بكتاب الله تعالى، لأن الاستدلال بكتابه ينبني على القول بتوحيده وعَدّله، وأنتم لا تقولون بذلك. شم إن المراد بقول الله تعالى: « الله نور السموات والأرض » أي: مُنور السموات والأرض، فذكر الفعل وأراد به الفاعل. وهذا كثير في كلامهم: ألا ترى أنهم يقولون: رَجْلٌ صَوْمٌ وعَدْلٌ ورضاً؟ والذي يؤكد هذا أنه أضاف النور إلى نفسه، فقال: « مَثَلُ نورِه » وهذا يقتضي أن يكون النور غيره » (ص ٢٩١).

وبهذا ينتهي القاضي عبد الجبار من الرد على الثنوية وشبههم.

### الرد على النصارى

وبعد أن فرغ من الردّ على الثنوية بفرقها الأربع هاتيك شرع في الرد على النصارى. ويحصر الكلام معهم في مسألتين:

١ \_ التثليث.

٢ \_ الاتحاد.

ويعرض مذهبهم في التثليث هكذا: « إنهم (النصارى) يقولون إنه تعالى جوهر واحد، وثلاثة أقانيم: أقنوم الأب \_ يعنون به ذات الباري، عز اسمه، وأقنوم الابن، أي الكلمة، وأقنوم روح القدس، أي الحياة. وربما يغيرون العبارة فيقولون: إنه ثلاثة أقانيم ذات جوهر واحد. » (ص ٢٩١).

ويعرض مذهبهم في الاتحاد هكذا: « اتفقوا على القول به، وقالوا: إنه تعالى اتحد بالمسيح، فحصل للمسيح طبيعتان: طبيعة ناسوتية، وطبيعة لاهوتية. ثم اختلفوا فيه، فقال بعضهم: إنه اتحد به ذاتاً حتى صار ذاتاهما ذاتاً واحدة وهم اليعقوبية. وقال الباقون، وهم النسطورية: لا، بل اتحدا مشيئة، على معنى أن مشيئتهما صارت واحدة، حتى لا يريد أحدهما إلاً ما يريده الآخر » (ص ٢٩٢).

### أ \_ الرد عليهم في التثليث

ويأخذ في الرد عليهم في كلتا المسألتين.

ففيما يتصل بالتثليث يقول إن القول بأن الله جوهر واحد ثلاثة أقانيم هـو مناقضـة ظاهرة « لأن قولنا في الشيء إنه واحد يقتضي أنه في الوجه الذي صار واحداً لا يتجـزأ ولا يتبعض، وقولنا ثلاثة يقتضي أنه متجزئ. وإذا قلتم إنه « واحد ثلاثة أقانيم » كان في التناقض بمنزلة أن يقال في الشيء إنه: موجود معدوم، أو: قديم مُحْدَث.

على أنه تعالى ليس بجوهر: إذ لو كان جوهراً لكان مُحْدَثاً، وقد ثَبَتَ قِدَمُه. ففسد قولهم إنه « جوهر و احد ثلاثة أقانيم ».

وبعد، فلو جاز في الله تعالى أن يُقال إنه جوهر « واحد ثلاثة أقانيم لجاز أن يقال إنه « قادر واحدة ثلاثة قادرين » و « عالم واحد ثلاثة عالمين » و « حي واحد ثلاثة أحياء ». ومتى قالوا: كيف يكون قادر واحد ثلاثة قادرين، وعالم واحد ثلاثة عالمين؟ قلنا: كما يكون شيء واحد ثلاثة أشياء لليس بُعدُ أحدهما في العقل إلا كبُعد الآخر. فقد ظهر تتاقض ما يقولونه في ذلك ».

وقد يعترضون على هذا فيقولون: « ألستم تقولون: إنسان واحدٌ وإنْ كان ذا أجراء وأبعاض، ودار واحدة وإنْ اشتملت على بيوت وأروقة، وعَشَرةً واحدة وإنْ اشتملت على آحاد كثيرة، ثم لا يتناقض كلامكم؟ فلا جاز أن نقول: جوهر واحد ثلاثة أقانيم، ولا يتناقض كلامناً ... أيضاً؟ »

فيقال في الرد على اعتراضهم إن الأمر ليس سواء « لأن هذه الأسماء كلها من أسماء الجُمل. فالغرض بقولنا: إنسان واحد، أنه واحد من جملة الناس، لأنه شيء واحد. وكذلك إذا قلنا: دار واحدة وعَشَرة واحدة \_ بخلاف ما تقولونه في القديم تعالى: فإنكم تجعلونه شيئاً واحداً في الحقيقة ثلاثة أشياء في الحقيقة. فيلزمكم التناقض من الوجه الذي ذكرنا. »

ويتابع حجاجه معهم فيقول: « ما تعنون بهذه الأقانيم؟

فإن قالوا: نعني بأقنوم الأب ذات الباري.

قلنا: هب أنكم رجعتم بهذا الأقنوم إلى ذات الله تعالى، على بُعْد هذه العبارة وفسادها \_\_\_\_ فإلى ماذا ترجعون بالأقنومين الآخرين؟

فإن قالوا: نرجع بهما إلى صفتين يستحقهما القديم تعالى، وهو كونه: متكلماً، حيّاً.

قلنا: إن الحيّ، وإن كان له، بكونه حياً، حالٌ، فليس له \_ بكونه متكلماً \_ حالٌ. وإنما المرجع به إلى أنه فاعلٌ للكلام... على

أن الذات لا يتعدد بتعدد أوصافه. فإن الجوهر الواحد، وإن كان موصوفاً بكونه جوهراً ومتحيزاً وموجوداً وكائناً في جهة، فإنه لا يتعدد بتعدد هذه الأوصاف ولا يخرج عن كونه واحداً. فكيف أوجبتم تعدد الله لتعدد أوصافه؟ ولم جعلتموه واحداً وثلاثة؟

وبعدُ، فإن هذه الطريقة توجب عليكم أن تزيدوا في عدد الأقانيم بعدد صفاته \_ جلً وعز ً \_ وأن تثبتوا له أقنوماً بكونه قادراً، وأقنوماً بكونه عالماً، وآخر بكونه مدركاً، ورابعاً وخامساً بكونه مريداً وكارهاً \_ حتى يبلغ عدد الأقانيم ثمانية أو تسعة. وقد عُرف فسادُه.

هذا إن رجعوا بالأقانيم إلى الصفات.

و إن قالوا: إنّا إنما نرجع بها إلى معان قديمة هي الحياة والكلمة \_ فقد فسدت مقالتهم بدلالتهم التمانع...

ويقال لهؤلاء النصارى: يلزمكم أن تقتصروا على أقنوم واحد، لأجل أن هذه الأقانيم إذا اشتركت في القدم فلا بد من تماثلها، ولا بد من أن يسدّ بعضه مسدَّ بعض فيما يرجع إلى ذاتها، وذلك يوجب أن يقع الاستغناء بأحدها عن الباقي، حتى يقال إنه تعالى: جوهر واحد وأقنوم واحد... وأن لا تثبتوا سواه، لأنه يقع الاستغناء عن الجميع لمشاركته إياها في القدم. » (ص ٢٩٢ ــ ٢٩٥).

### ب \_ الرد عليهم في الاتحاد

اتفق النصارى في القول باتحاد الأب والابن. « واختلفوا في كيفيته: فمنهم من قال بالاتحاد من جهة الدات وهم النسطورية؛ ومنهم من قال إنه من جهة الذات وهم اليعقوبية.

ونحن نبدأ بالكلام على النساطرة، فنقول: قولكم إنه تعالى اتحد بالمسيح من حيث المشيئة لا يخلو: إما أن تريدوا به أنه تعالى مريد

بإرادة المسيح، وأن المسيح يرد بإرادة الله تعالى الموجودة لا في محل، أو تريدوا به أنهما لا يختلفان في الإرادة، بل لا يريد أحدهما إلاً ما يريده صاحبه. وأي هذه الوجوه أردتم فهو فاسد.

أما الأول: فلأنه تعالى لو جاز أن يريد بإرادة المسيح مع أنها موجودة في قلبه، لجاز أن يريد بإرادة موجودة في قلب غيره من الأنبياء، وذلك يخرج المسيح من أن تكون له مزية الاتحاد والنبوة.

وبعد، فلو جاز أن يريد بإرادة في المسيح لجاز أن يكره بكراهة في إسراهيم عليه السلام، لأن بُعْد أحدهما في العقل كبُعْد الآخر. وذلك يقتضي أن يكون حاصلاً على صفات متضادة. وذلك مستحيل.

وأما الثاني: فلأن الإرادة لا توجب للغير حالاً إلا إذا اختصت به غاية الاختصاص. والاختصاص بالمسيح هو بطريقة الحلول، حتى يستحيل أن يريد بإرادة في قلب غيره، لا لوجه سوى أنها لم تحله، فكيف يريد بالإرادة الموجودة لا في محل ولا اختصاص لها به؟!

وأما الثالث: فلأن القديم تعالى قد يريد ما لا يعلم المسيح ولا يعتقده ولا يظنه ولا يخطر بباله أصلاً. وكذلك المسيح: يريد ما لا يريده الله تعالى كالأكل والشرب وغيرها من المباحات. ففسد كلام النسطورية إذ قالوا بالاتحاد من جهة المشيئة.

وأما اليعقوبية: فالكلام عليهم إذ قالوا بالاتحاد من جهة الذات \_ أن يقال لهم: لا يخلو الغرض بذلك من أحد وجوه ثلاثة:

- ١ \_ فأما أن يراد به أن ذات الله تعالى وذات المسيح صارا ذاتاً واحدةً؛
- ٢ \_ أو يراد به أنهما تجاورا، فحصل بينهما الاتحاد من طريق المجاورة؟
  - ٣ \_ أو يراد به أنه تعالى حلّ بالمسيح، فاتحد به على هذا السبيل.

#### والأقسام كلها باطلة:

أما الأول فلأن الشيئين لو صارا شيئاً واحداً لَلزِمَ خروج الذات عن صفتها الذاتية، أو حصول الذات الواحدة على صفتين مختلفتين للنفس. وذلك مستحيل.

وأما الثاني: فلأن المجاورة إنما تصح على الجواهر لأجل أنها من أحكام التحيُّز. ألا ترى أن العَرَض والمعدوم، لما استحال عليهما التحيز، استحال عليهما المجاورة؟ فكذلك سبيل القديم تعالى، لأن التحيز مستحيل عليه. وعلى أن المجاورة لا تقتضي الاتحاد، فإن الجوهرين على تجاورهما لا يخرجان عن أن يكونا جوهرين، ولا يصيران جوهراً واحداً.

وأما الحلول: فالمرجع به إلى الوجود بجنب الغير، والغير متحيّز، والله تعالى يستحيل ذلك عليه لأنه يترتب على الحدوث، ويقتضي أن يكون من قبيل هذه الأعراض. وذلك محال. » (٢٩٥ \_ ٢٩٧).

ويرجع القاضي عبد الجبار السبب في القول بالاتحاد أن النصارى رأوا أنه ظهر على عيسى \_ عليه السلام \_ من المعجزات ما لا يصح دخوله تحت مقدور الإنسان: نحو إحياء الموتى وإبراء الأكمه والأبرص وغير ذلك. لهذا « ظنوا أنه لا بد من أن يكون قد تغير وخرج عن طبيعة الناسوتية إلى طبيعة اللاهوتية. وذلك يوجب عليهم أن يقولوا بأنه تعالى متحد بالأنبياء كلهم، كإبراهيم وموسى وغيرهما عليهم السلام. فقد ظهرت عليهم الأعلام المعجزة التي لا يدخل جنسها تحت مقدور القادرين بالقدرة، والقوم لا يقولون بذلك، فيجب أن لا يقولوا (ذلك) في المسيح أيضاً. » (ص ٢٩٨).

بهذا القدر ردّ القاضي عبد الجبار على مذاهب الثنوية ومذاهب النصارى؛ وسنرى أن أبا بكر محمد بن الطيب بن الباقلاني في كتابه « التمهيد » سيتوسع كثيراً في رده على هذه المذاهب.

وما أورده عبد الجبار في « المجموع من المحيط بالتكليف » لا يخرج في مجموعــه عما ورد في « شرح الأصول الخمسة » ولهذا اكتفينا بما ورد في هذا الأخير.

### أفعال العيساد

وفي مسألة أفعال العباد يذهب القاضي عبد الجبار \_ شأنه شأن كل المعتزلة، \_ إلى أن أفعال العباد محدثة منهم، وأنهم هم المحدثون لها. ويسوق لذلك الأدلة التالية:

ا ـ أننا نفصل بين المُحسن والمسيء، ونحمد المحسن على إحسانه وندم المسيء على إساءته، بينما نحن لا نصدر حكماً بالحسن أو القبح فيما يتعلق بحسن الوجه وقبحه، ولا طول القامة وقصرها؛ إذ لا يجوز أن نقول للطويل: لَمَ طالت قامتك، ولا للقصير لم قصرت؟ بينما لنا أن نقول للظالم: لِمَ ظلمت؟ وللكاذب: لِمَ كذبت؟ فلولا أن أحدهما متعلق بنا وموجود من جهتنا، وليس الآخر كذلك، «لما وجب الفصل، ولكان الحال في طول القامة وقصرها كالحال في الظلم والكذب. وقد عُرِف فساده الله الله المادة الله الله المادة الله الله المادة الله المادة المادة الله المادة الله المادة المادة الله المادة الله المادة الله المادة الله المادة الله المادة الما

وقد يعترض على هذا بأن يقال: أنتم تحمدون الله على الإيمان، وإن كان الإيمان من فعلكم ومتعلقاً بكم، وكذلك تذمون أحدنا على الإماتة والغرق والحرق وغير ذلك، مع أن شيئاً من ذلك لا يتعلق به.

والرد على هذا أن يقال إنه فيما يتعلق بالأمر الأول « فليس على

١ « شرح الأصول الخمسة »، ص ٣٣٢.

ما تظنونه، لأنّا لا نحمد الله تعالى على الإيمان نفسه؛ وإنما نحمده على مقدماته: من الإقدار والتمكين وإزاحة العلّة بأنواع الألطاف؛ وذلك موجود من قبله ومتعلّق به، فلا يلزم» (ص ٣٣٣). كذلك ليس الأمر فيما يتعلق بالأمر الثاني كما يقولون « لأنّا لا نذم أحدنا على الإماتة والغرق والحرق؛ وإنما ذممناه على مقدمات ذلك. ألا ترى أن من وضع صبيبًا تحت برد ليموت فإن ذمّنا إياه ليس على الإماتة، وإنما هو على القائه أو وضعه تحت البرد؛ وكذلك من ألقى صبياً في تتور ليحرقه الله تعالى، فانًا لا نذمه على الإحراق الموجود من قبل الله تعالى، وإنما نذمه على تقريبه من النار والقائه فيها؟ » ففسد ما ظنوه، وصح الاستدلال بهذه الطريقة.

٢ \_\_ أن مذهب المخالفين يلزم عنه « أن لا يُفرَق بين المحسن والمسيء، وأن يرتفع المدح والذم والثواب والعقاب، ويلزمهم قبح بعثة الأنبياء؛ ويلزمهم أيضاً أن يكون هـو فاعـل القبائح، لأنه إذا كان خالقاً لأفعال العباد وفيها القبائح، لزم ما ذكرناه، وذلك يوجب أن لا تقـع لهم ثقة البتة بكتاب الله تعالى، وأن يجوزوا أن يبعث إليهم رسولاً كاذباً ويُظهر المعجز عليه، ليضلهم عن سواء السبيل، ويدعوهم إلى الكفر، ويصرفهم عن الإسلام، لأن إذا جاز أن يفعـل بعض القبائح جاز أن يفعل سائرها، إذ لا فَرْقَ بين بعضها وبين البعض في القـبح \_ » (ص ٣٣٤).

" \_ كذلك يلزمهم أن لا تثبت لرسل الله حجة على الكفار، إذ للكافر حينئذ أن يقول: كيف تدعونا إلى الإسلام، ومن أرسلك إلينا أراد منّا الكفر وخلقه فينا، وجعلنا بحيث لا يمكننا الانفكاك عنه؟ كذلك لا يبقى بعدُ معنى لإرسال الرسل: لأنهم إما أن يدعونا إلى ما خلقه الله فينا، ولا فائدة في هذا؛ أو إلى ما لا يخلقه الله فينا، وهذا أمر "لا نطيقه ولا نتمكن منه.

٤ — كذلك يلزمهم قبح الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، « لأن الأمر لا يخلو: إما أن يكون أمراً بالواقع — وذلك قبيح ويجري في القبح مجرى أمر المرميّ من شاهق بالنزول؛ وإن كان أمراً بما لا يقع، فإن المأمور غير قادر عليه عندهم لقولهم بالقدرة الموجبة، فيكون الأمر به أمراً بما لا يطاق. وتكليف ما لا يطاق قبيحٌ. وهكذا الكلام في النهي عن المنكر: لأنه إن كان نهياً عن الواقع، فإن ذلك قبيح ولا فائدة فيه، وإن كان نهياً عما لم يقع، فإن ذلك نهييً عما لم يقع، وذلك قبيح أيضاً، ويجري في القبح مجرى نهي الزمن عن العدو » (ص عما لم يقدر عليه، وذلك قبيح أيضاً، ويجري في القبح مجرى نهي الزمن عن العدو » (ص ٣٣٥).

م \_ وكذلك يلزم أيضاً قبح مجاهدة أعداء الإسلام والكفار، « لأن للكفرة أن يقولوا: لماذا تجاهدوننا؟ إن كان جهادكم إيانا على ما لا يريده الله تعالى منا ولا يحبه فالجهاد لكم أولى وأوجب، وإن كان الجهاد لنا على ما خلق فينا وجعلنا بحيث لا يمكننا مفارقته والانفكاك عنه، فذلك جهادٌ لا معنى له » (ص ٣٣٦).

وبهذه الإلزامات أراد القاضي عبد الجبار أن يبين للقائلين بنسبة أفعال العباد إلى الله أن قولهم هذا يؤدي إلى نتائج لا يقرونها ومن شأنها إبطال الدين وقواعده.

وبعد أن انتهى من طريق الإلزام \_ وهو سلبي \_، لجأ إلى طريق الإيجاب. ويقوم على أساس أن ما يصدر عنا من تصرفات إنما يقع بحسب قصودنا ودواعينا، وهي تنتقي بحسب كراهتا. فلو لا أنها محتاجة إلينا ومتعلقة بنا لما وجب ذلك فيها. والدليل على « أن هذه التصرفات يجب وقوعها بحسب قصدنا وداعينا هو أن أحدنا إذا دعاه الداعي إلى القيام حصل منه القيام على طريقة واحدة ووتيرة مستمرة، بحيث لا يختلف الحال فيه. وكذلك فلو دعاه الداعي إلى الأكل بأن يكون جائعاً وبين يديه وما يشتهيه، فإنه يقع منه الأكل على كل وجه، ولا تختلف الحال في

ذلك. وهذه أمارة كونه موقوفاً على دواعينا ويقع بحسبها. وكما أنها تقع بحسب دواعينا وتقف عليها، فقد تقف على قصودنا أيضاً وعلى آلاتنا وعلى الأسباب الموجودة من قبلنا. ألا ترى أن قوله: محمد رسول الله لا تنصرف إلى محمد بن عبد الله دون غيره من المحمدين ولا يكون خبراً عنه إلا بقصده? وكذلك الكتابة لا تحصل منه إلا إذا علمها، ولا يكفي ذلك حتى يكون مستكملاً للآلات التي تحتاج الكتابة إليها، نحو القلم وغيره. وأيضاً فإن الألم يقع بحسب الضرب الموجود من جهته، يقل بقلته ويكثر بكثرته. فصح حاجة هذه التصرفات إلينا وتعلقها بنا على الحد الذي ادعيناه » (ص ٣٣٧ \_ ٣٣٨).

وقد يعترض الخصوم \_ وهم هنا الأشاعرة \_ بقولهم: «ما أنكرتم أن هذه التصرفات يخلقها الله تعالى فيكم مطابقاً لقصودكم ودواعيكم بمجرى العادة، لا أنها متعلقة بكم تعلق الفعل بفاعله.

قيل له: إن كل اعتراض لا يثبت إلا بعد ثبات ما اعترض به عليه فهو فاسد، لأنه إن صح ذلك المذهب المعترض عليه فالاعتراض عليه فاسد، وإن لم يصح فالاعتراض لا يثبت أصلا وهذا الاعتراض من ذلك القبيل، لأنا ما لم نعلم المحدث في الشاهد، لا يمكننا أن نعلم المحدث في الغائب، فإن الطريق إلى إثبات المحدث في الغائب هو أن هذه التصرفات محتاجة الينا ومتعلقة بنا في الاحتياج إلى محدث وفاعل، وإنما احتاجت إلينا لحدوثها. فكل ما شاركها في الحتياج إلى محدث وفاعل. » (ص ٣٤٠).

ولو كان حدوث هذه التصرفات عند قصودنا يقع بمجرى العادة لجاز أن يختلف الحال فيها حتى يصدق قول القائل إنه شاهد في بعض البلاد الغائبة عنا من كان يقع منه الفعل عند صارفه، وينتفي عند داعيه، ويمكنه نقل الثقيل من الأجسام وهو ضعيف، ولا يمكنه نقل الخفيف

منها إذا عاد إلى قوته، وتتأتى منه الكتابة البديعة وهو لم يتعلم الكتابة، فلما تعلمها لم يستطع الكتابة!

إذن هذه التصرفات تحتاج إلينا لحدوثها، وحاجتها إلينا إما أن تكون الستمرار الوجود، أو لتجدد الوجود، والأول غير صحيح، الأننا نخرج عن كوننا قادرين، وتستمر هي في الوجود. فلم يبق إلا أن تكون محتاجة إلينا لتجدد الوجود.

« فإن قيل: لِمَ لا يجوز أن تكون محتاجة إلينا ومتعلقة بنا من جهة الكسب؟ قانا: إن الكسب غير معقول، وما لا يعقل لا يجوز أن يُجْعَل جهة الحاجة. » (ص ٣٤٣).

وحجة ثانية «على أنه تعالى لا يجوز أن يكون خالقاً لأفعال العباد، هو أن في أفعال العباد ما هو ظلم وجور. فلو كان الله تعالى خالقاً لها لوجب أن يكون ظالماً جائراً، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً » (ص ٣٤٥).

وقد يعترض على ذلك فيقال: « ما أنكرتم أن الظالم اسمٌ لمن لم يجعل الظلم كسباً لغيره، والله تعالى جعل الظلم كسباً لنا، فلا يجب أن يُسمَّى ظالماً.

قلنا: إن هذا السؤال مع ركاكته يدل على عمى قلب السائل، لأن فحوى هذا الكلم أن الظالم اسم لمن جعل الظلم كسباً لنفسه. وهذا يوجب أن لا يكون أحدنا ظالماً، لأنه لم يجعل الظلم كسباً لنفسه، وإنما جُعل ذلك كسباً له.

وبعدُ، فإن قولنا: « ظالم » إثبات « وأنه لم يجعل الظلم كسباً لغيره »: نفي، و لا يجوز أن يرجع بالإثبات إلى النفي، كما في العادل والرازق » (ص ٣٥٣).

ثم استشهد القاضى عبد الجبار بعد ذلك بما ورد في القرآن، وقال

« إن جميع القرآن يشهد على ما قلناه ويؤذن بفساد منه منهم، لأن جميع القرآن أو أكثره يتضمن المدح والذم، والوعد والوعيد، والثواب والعقاب فلو كانت هذه التصرفات من جهة الله تعالى مخلوقة في العباد، لكان لا يَحْسُن المدح والذم، ولا الثواب ولا العقاب، لأن مدح الغير وذمه على فعل لا يتعلق به لا يَحْسُن. » (ص ٣٥٩). ومن جملة هذه الآيات:

السراء ١٤). هول تعالى: «وما منع الناسَ أن يؤمنوا إذ جاءهم الهدى » (الإسراء ١٤). «فلو كان الإيمان من جهة الله تعالى وموقوفاً على اختياره حتى إن خَلَق كان، وإن لم يخلق لم يكن لكان لا يكون لهذا الكلام معنى، لأن للمكلف أن يقول: الذي منعني منه أنك لم تخلقه فيّ، وخلَقْت فيّ ضدّه الذي هو الكفر، وصار الحال فيه كالحال في أحدنا إذا شدّ يدي غلامه إلى رجليه، ويطرحه في قعر بيت مظلم، ويغلق عليه الأبواب، ويقول: يا شقيّ! لم لا تخرج من هذا البيت، وما منعك منه؟ فكما أن هذا سخف منه، كذلك في مسألتنا.

Y \_\_ ومن ذلك أيضاً قوله تعالى: «كيف تكفرون بالله وكنتم أمواتاً فأحياكم ' » \_\_ أورد ذلك متعجباً منهم في الكفر، مع ما له عز وجل عليهم من النعم. ولو كان كما قالوه لم يكن للاستعجاب موضع، ولكان بمنزلة قوله: كيف تَسْودون وقد أنعمت عليكم وفعلت وصنعت؟ فكما أن ذلك مما لا وجه له لم يكن الاسوداد متعلقاً بهم وموقوفاً على اختيارهم، كذلك في مسألتنا...

 $^{\text{T}}$  \_ ومن ذلك قوله: « جزاء بما كانو ا يعملون  $^{\text{T}}$  »، وقوله:

١ سورة البقرة ٢٨.

٢ الاحقاف ١٤، و الفرقان ١٥، و الواقعة ٢٤، و السجدة ١٧.

« جزاء بما كانوا يكسبون " »، وقوله: « هل جزاء الإحسان إلا الإحسان " » \_ فلو لا أنّا نعمل ونصنع، وإلا كان هذا الكلام كذباً، وكان الجزاء على ما يخلقه فينا قبيحاً.

3 - eومن ذلك قوله تعالى: « وماذا عليهم لو آمنوا بالله واليوم الآخر " » وقوله « وما لكم لا تؤمنون بالله أ » فلو لا أن الإيمان موقوف على اختيارنا، وإلا كان لا يستقيم هذا الكلام، ويجري مجرى من يقول لهم: ما لهم لا يَسُودَون، وماذا عليهم لو اسودّوا ؟ وذلك مما لا يجوز، وكان للخصم أن يقول: أنت الذي منعتني عن الإيمان بأشد منع، لم تخلقه في أ ضده الذي هو الكفر.

٥ \_ ومن ذلك قوله تبارك وتقدس وتعالى: « فما لهم عن التذكرة مُعْرِضين " » وذلك إنما يصح إذا لم يكن الإعراض من قبله. فأما إذا كان هو الذي منعهم عن التذكرة وخلق فيهم الإعراض عنه، فلا وجه لهذا التوبيخ والسؤال.

7 \_ ومن ذلك قوله: « فمن شاء فليؤمن، ومن شاء فليكفر " » فقد فوض الأمر في ذلك إلى اختيارنا. فلو لا أن الكفر والإيمان متعلقان بنا ومحتاجان إلينا، وإلا كان لا معنى لهذا الكلام، وتنزل منزلة قوله: من شاء فليسود؛ ومن شاء فليبيض، فكما أن ذلك سخف، لأن الاسوداد والابيضاض غير متعلقين بنا، كذلك في مسألتنا.

V = 0 ومن جملة ذلك قوله تعالى وتقدس: « هو الذي خلقكم فمنكم

١ التوبة ٨٢، ٩٥.

٢ سورة الرحمن ٦٠.

٣ سورة النساء ٣٩.

٤ سورة الحديد ٨.

٥ سورة المدثر ٤٩.

٦ سورة الكهف ٢٩.

كافر ومنكم مؤمن  $^{'}$  » \_ أورد الآية على وجه التوبيخ، وذلك لا يحسن إلاَّ بعد احتياج الكفر والإيمان إلينا وتعلقهما بنا، وإلاَّ كان ذلك بمنزلة أن يوبخ أحدنا على طول قامته أو قصرها، فيقال: قد أنعمنا عليك وصنعنا بك وفعلنا \_ فقصرت قامتك أو طالت » (ص ٣٦٠ \_ ٣٦٢).

فهذه الآيات كلها تقطع بأن الأفعال من صنع العباد، وأن الإنسان خالق لأفعاله.

# إبطال نظرية الكسب

ولما كانت نظرية الكسب هي التفسير الذي أدلى به الأشاعرة لدور الإنسان في الأفعال التي تصدر عنه، وهي التي عارض بها الأشعري نظرية المعتزلة في أن الإنسان خالق لأفعاله، فقد كان القاضي عبد الجبار من أوائل كبار المعتزلة الذين تصدوا لتفنيدها.

لكن القاضي لا ينسب الكسب إلى الأشعري، بل إلى ضرار بن عمرو فهو أول قائل بالكسب. وضرار أبن عمرو عاش في أو اخر القرن الثاني وأو ائل القرن الثالث الهجري، وكان المجلس له بالبصرة قبل أبي الهذيل. ويقول عبد القاهر البغدادي في « الفرق بين الفرق » أنه قال بالكسب (ص ١٣٠)، واذن يعترف الأشاعرة أنفسهم بأنه أول من قال به قبل

١ سورة التغابن ٢.

٢ راجع عنه: « الفرق بين الفرق » للبغدادي، ص ١٢٩، الاسفراييني: « التبصير في الدين »، ص ٦٣، الرازي: « اعتقادات فرق المسلمين »، ص ٦٩، « التبيه » لأبي الحسين الملطي، ص٤٣، أبو الحسين الخياط: « الانتصار »، ص ١٣٦ وما يليها.

شيخهم أبي الحسن الأشعري. ومن هنا لا يذكر القاضي عبد الجبار اسم الأشعري، بل صاحب المذهب الأول وهو ضرار بن عمرو.

ويبدأ القاضى عبد الجبار فيبين الآراء في مسألة الأفعال، فيقول:

المجبرة ينسبون أفعال العباد إلى الله. ومنهم جهم بن صفوان الذي يقول إنها لا تتعلق بنا، وإنما نحن كالظروف لها، فإن خلقها فينا كانت، وإن لم يخلقها لم تكن.

وضرار بن عمرو يقول إن الأفعال متعلقة بنا ومحتاجة إلينا \_ وفي هذا القدر يتفق مع المعتزلة، ولكن جهة الحاجة إنما هو الكسب، وفي هذا يفترق عن المعتزلة.

والمتأخرون من المجبرة قسموا التصرفات قسمين: وجعلوا أحد القسمين متعلقاً بنا، وهو المباشر، والقسم الآخر غير متعلق بنا، وهو المتولّد. وهكذا فرّقوا بين المباشر، والمتولّد.

ثم يأخذ في الرد على فكرة الكسب'. فيقول إن الكسب هو كل فعل يستجلب به نفع، أو يستدفع به ضرر. وضرار لا يقصد هذا، بل يتكلم على الكسب الاصطلاحي. فيرد القاضي عبد الجبار قائلاً: « الاصطلاح على ما لا يعقل غير ممكن، لأن الشيء يعقل معناه أو لاً. شم إن لم يوجد له اسمٌ في اللغة، يصطلح عليه، فأما والمعنى لم يثبت بعدُ ولم يُعقل فلا وجله للاصطلاح عليه. وأيضاً فلا بدَّ من أن يكون للاصطلاح شبة بأصل الوضع. وما يقوله مخالفونا لا شبه له بأصل

١ راجع أيضاً:

a) W. Montgomery Watt: « The origin of the Islamic doctrine of acquisition » in *journal of the Royal Asiatic Society*, 1943 pp. 234-247.

b) H. Stieglecker: Die Glaubenslehren des Islam, pp. 103 sqq. München 1959-52.

الوضع » (« شرح الأصول الخمسة »، ص ٣٦٤). وهكذا يناقشهم أولاً في أنه لا وجه للاصطلاح على الكسب بغير ما يدل عليه اللغة والاستعمال.

وبعد هذا الاعتراض الشكلي، يدخل في موضوع المقصود من الكسب. فيقول إنه غير معقول في نفسه، إذ لو كان معقولاً لكان يجب أن يعقله مخالفو المجبرة في ذلك، من الزيدية والمعتزلة والخوارج والإمامية، والمعلوم أنهم لا يعقلونه. وما ذلك إلا لأنه غير معقول في نفسه، لأن دواعيهم متوافرة، وهم حريصون على البحث عن هذا المعنى، ولو كان معقولاً لوجب أن يكون كما عقله أهل اللغة وعبروا عنه، وأن يعقله غيرهم من أرباب اللغات، وأن يضعوا له عبارة تنبئ عن معناه. وهذه الطريقة في الرد ذكرها أبو هاشم الجبائي.

ولكن القاضي لا يكتفي بهذا، بل يجادلهم بدقة، فيقول لهم، أي للمجبرة ولضرار بن عمرو وأصحابه الضرارية بخاصة:

« عقلونا معنى الكسب وخيرونا عنه؟ فإن اشتعلوا بالتحديد، قلنا: الشيء يعقل أو لا تسم يُحَدّ، لأن التحديد ليس إلا تفصيل لفظ مشكل بلفظ واضح، فكيف توصلتم إلى معناه بطريق التحديد؟

ثم يقال لهم: وما هو الذي حددتم به الكسب؟ فإن قالوا: ما وقع بقدرة محدثة \_ قلنا: ما تعنون بقولكم « ما وقع بقدرة محدثة »؟ فإن أردتم به ما حدث فهو الذي نقوله، وإن أردتم به ما وقع كسباً، فعن الكسب سألناكم، فكيف تفسرونه بنفسه، وهل هذا إلا إحالة للمجهول على المجهول؟

وأيضاً: فإن قولكم: «ما وقع بقدرة حادثة » \_ ينبني على إثبات القدرة، وإثبات القدرة يترتب على كون الواحد منا قادراً، وذلك ينبني على كونه فاعلاً. ومن مذهبكم أنه لا فاعل في الشاهد.

وأيضاً فإن هذا يقتضي أن يكون للفاعل وقدرته \_ فيه تأثير، وذلك خلاف ما ذهبتم اليه، لأن عندكم أن هذا الفعل يتعلق بالله تعالى، إن شاء أبصره مع القدرة، وإن شاء أبصره ولا قدرة.

وأيضاً: فلو جاز أن يقال: هذه الأفعال كسب لنا مع أنها متعلقة بالله تعالى على سائر وجوهها، لجاز في القدرة مثله، فيقال: إنها كسب لنا، وإن لم تتعلق بنا البتة. فإن قالوا: إن الكسب ما وقع، وكانت القدرة عليه على ما يقوله بعضهم، فإن ما ذكره في الحد الأول يعود ها هنا؛ فلا معنى لإعادته. »، ص ٣٦٦ \_ ٣٦٧).

ويستمر في بيان تهافت فكرة الكسب، ثم يورد بعض شبههم التي تعلقوا بها.

ا \_ مثل إنهم قالوا إنه توجد حركة اختيارية، وأخرى اضطرارية «فلو كانت أحداهما متعلقة بنا من طريق الحدوث، لوجب مثله في الأخرى، لأن الحدوث ثابت فيهما. وقد عُرف خلافه، فليس إلا أنها متعلقة بنا من طريق الكسب ». ويرد القاضي على هذه الشبهة قائلاً « إن ذلك لا يستقيم على أصلكم: فإن من مذهبكم أن كل واحدة من هاتين الحركتين موجودتان من جهة الله تعالى وموقوفتان على اختياره » حتى إن اختارهما كانتا، وإن لم يخترهما لم تكونا. فكيف سميتم إحداهما اضطرارية، والأخرى اكتسابية واختيارية؟ وهل هذا إلا تسمية لا معنى تحتها، ولا فائدة فيها؟! » (ص ٣٧٢).

٢\_ ومن شبههم أيضاً قولهم: « لو كان الواحد منا محدثاً لتصرفاته لوجب أن يكون عالماً بتفاصيل ما أحدثه، كالقديم تعالى: فإنه لما كان محدثاً لأفعاله، قادراً عليها، كان عالماً بتفاصيلها. »

و الرد عليها أن يقال إن ثمّ فرقاً بين الوضعين « لأنه تعالى عالم لذاته، ومن حق العالم لذاته أن يكون عالماً بجميع المعلومات على الوجوه التي يصح

١ كذا! ولعل صوابه: أنجزه.

أن تعلم عليها. وليس كذلك الواحدُ منا، فإنه عالم بعلم. ففارق أحدهما الآخر. \_ ثم يقال لهم: أليس أن أحدنا يقدر على الاكتساب و لا يجب أن يكون عالماً بتفاصيل ما اكتسبه؟ فهلا جاز مثله في الحدوث، فيكون قادراً على الإحداث، وإنْ لم يعلم بتفاصيل ما أحدثه؟ » (ص ٣٧٨).

" \_ ومما يتعلق به الخصوم أيضاً قولهم « إن الواحد منّا لو كان محدثاً لتصرفاته لوجب أن يسمى خالقاً لها، والأمة قد اتفقت على أن لا خالق إلاّ الله، وقد نطق به الكتاب أيضاً، قال الله تعالى: « هل من خالق غير الله » (فاطر ") وقال: « أم جعلوا لله شركاء خلقوا كخلقه فتشابه الخلق عليهم » (سورة الرعد ١٦).

ويرد القاضي على هذا بقوله إن اللغة تسمح بهذا التعبير، لأن الخلق معناه التقدير، و الشواهد على ذلك كثيرة، منها قول زهير:

وَ لَأَنْتَ تَفُرْيِ مَا خَلَـقْتَ وَبَعْضُ الْقَوْمِ يَخْلُقُ ثُم لَا يَقْرِي ا

وقيل للحجاج: إنك إذا وعدت وفيت، وإذا خَلَقْتَ فَرَيْتَ \_ أي إذا قدرت قطعت.

« وأظهر من هذا كله قوله تعالى: « وإذ تخلق من الطين كهيئة الطير باذني فتنفخ فيها فتكون بإذني » (سورة المائدة ١١٠) وقوله تعالى: « فتبارك الله أحسن الخالقين » (سورة المؤمنون ١٤) فلو لا أن هذا الاسم (= الخلق) مما يجوز اجراؤه على غيره، وإلا لتنزل ذلك منزلة قوله: فتبارك الله أحسن الآلهة. ومعلومٌ خلافه.

ا فرى: قطع وشق. والمعنى: أنت تنفذ ما تعزم عليه وتُقدِّره، أو: أنت إذا قدرت أمرا قطعته وأمضيته، وغيرك يقدر ما لا يقطعه لأنه ليس بماضي العزم («لسان العرب، جرا، ص ٣٧٥). وقد ورد في الموضع نفسه من «اللسان» أن الخلق هو التقدير، واستشهد بهذا البيت.

وأما في الاصطلاح فإنما لم نجز أن نُجزي هذا اللفظ على الواحد منا، لأنه عبارة عمن يكون فعله مطابقاً للمصلحة. وليس كذلك أفعالنا، فإن فيها ما يوافق المصلحة وفيها ما يخالفها، فلهذا لم يجز إجراء هذه اللفظة على الواحد منا، لا لشيء آخر. وأما قوله تعالى «هل من خالق غير الله» فليس فيه ما ظنوه لأن فائدة الكلام معقودة بآخره، وقد قال تعالى: « هل من خالق غير الله يرزقكم » (فاطر ١٣)، ونحن لا نثبت خالقاً غير الله يرزق» (ص ٣٨٠).

إذن، وإن سمح استعمال اللغة بإطلاق اسم الخلق على فعل الإنسان، فإن الاصطلاح لم يطلقه على أساس أن الخلق إذا أطلق فإنما يطلق على الفعل المطابق للمصلحة وحده؛ وأفعال الإنسان فيها ما يطابق المصلحة، وفيها ما يخالفها. وهنا يمكن أن نسأل القاضي عبد الجبار: وهل إذا كان الفعل من أفعالنا مطابقاً للمصلحة أمكننا اصطلاحاً أن نطلق عليه اسم الخلق؟ ولا بد أن يجيب بالإيجاب، بحسب تقريره هذا. لكن هذا لا يتم إلاً بعد تقويم الفعل، لا لمجرد صدوره.

٤ ــ ومما يتعلقون به أيضاً قوله تعالى: « الله خالق كل شيء، و هو على كــل شــيء
 وكيل » (الزمر ٦٢).

ويجيب القاضي بأن الله من الأشياء، والله لم يخلق نفسه، فلا يمكن التعلق بظاهر هذه الآية. ثم إن هذه الآية وردت في مورد التمدح، وليس من المدح أن يكون الله خالقاً لكل أفعال العباد وفيها الكفر والإلحاد والظلم، لهذا لا يحسن التعلق بظاهرها. فإن أخذنا بالتأويل والعدول عن الظاهر، فيجب أن يكون التأويل على وجه يوافق الدليل العقلي، فيقول: إن المراد به أن الله خالق كل شيء، بمعنى معظم الأشياء. ويشهد على إمكان هذا التأويل وتفسير « الكل » بمعنى: الكثير، بل « وبعض » الأشياء قوله تعالى في قصة بلقيس: « وأوتيَت من كل شيء » (النمل ٢٣).

مع أنها لم تؤت كثيراً من الأشياء.

ويتعلقون أيضاً بقوله تعالى: « الله الذي خلق السموات و الأرض وما بينهما »
 (السجدة ٤) قالوا: وأعمال العباد فيما بين السموات و الأرض، فيجب أن تكون من خلق الله.

ويجيب بأنه « لو كان الأمر ما ظنوه لوجب أن تكون هذه الأفعال كلها مخلوقة في العباد في ستة أيام. وقد عرف خلافه » (ص ٣٨٣).

٦ \_\_ ويتعلقون أيضاً بقوله تعالى: « ما أصاب من مصيبة في الأرض و لا في أنفسكم إلا في كتاب من قبل أن نبر أها » (الحديد ٢٢) قالوا: ففي هذه الآية دلالة على أن جميع المصائب من جهة الله تعالى.

ويرد القاضي فيقول: « وجوابنا أن الكتابة في قوله « من قبل أن نبر أها » راجعة إلى الأنفس، لا إلى المصائب لأنها أقرب المذكورين، والكتابة إنما ترجع إلى أقرب مذكور. فبين تعالى أنه قبل خَلْق الأنفس كان عالماً بما يصير أمرهم إليه وتصيبهم من المصائب مكتوباً في اللوح المحفوظ. فلا تعلُق لكم بها. وبعد، فلو رجع الكتابة إلى المصائب لكان لا بد من أن يكون المراد به ما يصيبنا من الآلام والانتقام من جهة الله تعالى، فقد تمدح بالآية، ولا تمدح بالقبائح في موضع من المواضع » (ص ٣٨٥).

#### الاستطاعة

والاستطاعة قبل الفعل في مذهب المعتزلة، وعلى هذا سار القاضي عبد الجبار، وأثبت ذلك بأدلة قوية عرضها في «شرح الأصول الخمسة »

(ص ٣٩١ وما يتلوها)، وأثبت فساد مذهب المجبرة الذين يقولون إن القدرة مقارنة لمقدورها (ص ٣٩٦). ومما يستدل به في هذا الباب:

ا \_ قوله « إنه لو كانت القدرة مقارنة لمقدورها لوجب أن يكون تكليف الكافر بالإيمان تكلفاً لما لا يطاق، إذ لو أطاقه لوقع منه. فلو لم يقع منه، دل على أنه غير قادر عليه. وتكليف ما لا يطاق \_ قبيحً. والله تعالى لا يفعل القبيح ».

٢ ــ ودليل آخر: « أن القدرة صالحة للضدين، فلــو كانــت مقارنــة لهمــا لوجــب
 بوجودهما وجود الضدين. فيجب في الكافر وقد كلِّف بالإيمان أن يكون كــافراً مؤمنــاً دفعــة
 واحدة، وذلك محال. » (ص ٣٩٦).

وكان الأشعري يقول إن الإنسان يستطيع باستطاعة هي غيره، وذلك « لأنه يكون تارة مستطيعاً وتارة عاجزاً، كما يكون تارة عالماً وتارة غير عالم، وتارة متحركاً وتارة غير متحرك. فوجب أن يكون مستطيعاً بمعنى هو غيره، كما وجب أن يكون عالماً بمعنى هو غيره ">.

كذلك قال إنه يستحيل تقدم الاستطاعة على الفعل « لأن الفعل لا يخلو أن يكون حادثاً مع الاستطاعة في حال حدوثها، أو بعدها. فإن كان حادثاً معها في حال حدوثها، فقد صح أنها مع الفعل للفعل. وإن كان حادثاً بعدها، وقد دلّت الدلالة على أنها لا تبقى، وجب حدوث الفعل بقدرة معدومة. ولو جاز ذلك لجاز أن يحدث العجز بعدها، فيكون الفعل واقعاً بقدرة معدومة. ولو جاز أن يفعل في حال هو فيها عاجز بقدرة معدومة، لجاز أن يفعل بعد مائة سنة من حال حدوث القدرة؛ وإن كان عاجزاً في المائة سنة كلها بقدرة عدمت من مائة سنة. وهذا فاسد. وأيضاً فلو جاز

١ الأشعري: «كتاب اللمع »، ص ٥٤، نشرة الاب رتشرد يوسف مكارثي، بيروت ١٩٥٣.

حدوث الفعل مع عدم القدرة، ووقع الفعل بقدرة معدومة، لجاز وقوع الإحراق بحرارة نار معدومة، وقد قلب الله تعالى السيف قصبا، معدومة، وقد قلب الله تعالى السيف قصبا، والقطع بجارحة معدومة، وذلك محال. فإذا استحال ذلك، وجب أن الفعل يحدث مع الاستطاعة في حال حدوثها «».

وقد رد القاضي عبد الجبار على حجة الأشعري هذه في « شرح الأصول الخمسة »، وذلك حين قال:

« وأحد ما يتعلقون به قولهم: لو جاز الفعل بقدرة متقدمة لجاز بالقدرة المعدومة، بـل كان يجوز في حالة العجز. ومعلومٌ خلافه.

والأصل في الجواب عن ذلك: ما تريدون بقولكم إنه: لو جاز الفعل بقدرة متقدمة لجاز بالقدرة المعدومة؟ إن أردتم به أن الفعل يصحّ بقدرة لم تكن موجودة قط، فإن ذلك لا يجب. وإن أردتم به أنه يصحّ بقدرة كانت موجودة ثم عدمت، فإن ذلك مما نرتكبه ونلتزمه، فلا مانع لهذا الإلزام. وهذا ظاهر في أفعالنا: المباشر منها والمتولد.

أما في المباشر: فلأن الفعل إنما يحتاج إلى القدرة لخروجه من العدم إلى الوجود، فلو لم تتقدمه بل توجد في حالة وقوع الفعل فإنه لا يحتاج إليها، بل يستغنى عنها.

وأما في المتولدات فأظهر: ألا ترى أن الرامي ربما يرمي ويخرج عن كونه قادراً قبل الإصابة، بل عن كونه حيّاً؟

وأما قولهم « بل كان يصح في حالة العجز » \_ فإن أرادوا به أنه كان يصح في العجز ولمّا تقدمته القدرة، فإن ذلك مما لا يجب، وإن

١ الكتاب المذكور، ص ٥٤ \_ ٥٥.

أر ادوا به وقد تقدمته قدرة، فإنّا نجوّزه: ألا ترى أن الرامي قد يرمي ويعجز قبل مصادفة السهم رميته؟ فبَطَل كلامُهم \ ».

و لا بد أنه تناول هذه المسألة أيضاً في كتابه « نقض اللمع »، وهو لم يصلنا حتى الآن.

# الله لا يريد المعاصى

والله لا يريد المعاصى، وهذا ثابت بالسمع وبالعقل.

واستدل القاضي عبد الجبار على ذلك بآيات القرآن:

ا ــ من جملتها قوله تعالى « وما الله يريد ظلماً للعباد » (غافر ٣١) وقوله: «ظلماً» نكرة، « والنكرة في النفي تعمّ. فظاهر الآية يقتضي أنه تعالى لا يريد شيئاً مما وقع عليه اسم الظلم » (« شرح الأصول الخمسة »، ص ٤٥٩).

٢ ــ وقوله تعالى: « والله لا يحب الفساد » (البقرة ٢٠٥) يدل على أنه لا يريد الفساد
 و لا يحبه، سواء كان من جهته أو من جهة غيره.

١ «شرح الأصول الخمسة »، ص ٤٢٤.

أما من جهة العقل فقد استدل بما يلى:

ا له لو كان مريداً للقبيح لوجب أن يكون فاعلاً لإرادة القبيح، وإرادة القبيح قبيحة، والله تعالى لا يفعل القبيح لأنه عالم بقبحه ومستغن عنه.

٢ ــ وثانياً: لو كان الله مريداً للمعاصي لوجب أن يكون حاصلاً على صفة من صفات النقص، وذلك لا يجوز على الله.

٣ ـ وثالثاً: نهى الله عن المعاصي، فلو كان مريداً لها لما جاز ذلك. ولو كان مريداً لها مع نهيه عنها لكان يجب أن يكون حاصلاً على صفتين متضادتين، إذ النهي لا يصير نهياً إلا بالكراهة. وهذا محال.

٤ \_ ورابعاً: لو كان الله مريداً للمعاصي لوجب أن يكون محباً لها وراضياً بها، لأن المحبة والرضا والإرادة من باب واحد، بدلالة أنه لا فرق بين أن يقول القائل: أحببت لورضيتُ، وبين أن يقول: أردتُ.

وبعد أن أثبت مقالته بالسمع والعقل شرع في الردّ على شبه المخالفين، وهي أيضاً تستند إلى السمع، وإلى العقل.

ا \_ فما استدلوا به من الآيات قوله تعالى: « ولقد ذرأنا لجهنم كثيراً من الجن والإنس » (الأعراف ١٧٩). إذ يقولون إن اللام لام الغرض، وظاهر الآية يقتضي إذن أن الله خلق كثيراً من الجن والإنس ليعاقبهم في نار جهنم. ولن يكون كذلك إلا ويريد منهم ما يستوجبون به العقوبة، أي يريد منهم ارتكاب المعاصى التي بها يستوجبون العقاب.

ويرد القاضي عبد الجبار على هذا بأن يقول إن هذه اللام ليست للغرض، بل للعاقبة. لأن لام الغرض لا تدخل على الأسماء الجامدة، وإنما تدخل على المصادر والأفعال المضارعة. فلا يُقال: دخلت بغداد للسماء والأرض، كما يقال دخلت للعلم أو لطلب العلم. وجهنم اسمٌ جامد، فكيف تدخله لام الغرض؟!

لهذا لا بد من العدول عن الظاهر إلى التأويل، « فنقول إن هذه اللام لام العاقبة، ولها نظائر كثيرة في القرآن وفي اللغة، قال الله تعالى: « فالتقطه آل فرعون ليكون لهم عدواً وحزناً » (القصص ٨). ومعلوم إنهم لم يلتقطوه لهذا الوجه، بل التقطوه ليكون لهم قرة عين، على ما حكى الله تعالى عنهم ذلك بقوله: « وقالت امرأة فرعون قرة عين لي ولك لا تقتلوه » (القصص ٩)، وقوله « ربنا إنك آتيت فرعون وملأه زينة وأموالاً في الحياة الدنيا، ربّنا ليضلوا عن سبيلك » (يونس ٨٨)، وعاقبتهم: يضلّون عن سبيلك، وقوله: « إنما نُملي لهم ليزدادوا إثماً » (آل عمران ١٧٨) أي: وعاقبتهم أن يزدادوا إثماً. قال الشاعر:

لـه ملك ينادي كل يـوم لِـدُوا للمـوت وابنوا للخـراب وقال آخر:

وللموت تغذو الوالداتُ سِخالها كما لخراب الدهر تُبنى المساكن وقال آخر:

أموالنا لذوي الميراث نجمعها ودورنا لخراب الدهر نبنيها ويقال في المثل:

رئب ساع لقاعد آكل غير حامد

يوضح هذه الجملة أن الآية وردت مورد الذم؛ ولا يستحق أحدنا الذمّ على أنه تعالى خلقه للمعاقبة. فليس إلا أن تحمل على ما قلنا لتوافق

دلالة العقل، ولا يناقض قوله تعالى: « وما خلقت الجن والإنس إلاَّ ليعبدون » (الذاريات ٥٦). (« شرح الأصول الخمسة »، ص ٤٦٥ - ٤٦٦).

٢ \_\_ ومما استدلوا به من طريق العقل قولهم: لو وقع في العالم ما لا يريده الله، أو لم يقع ما أراده، لدل ذلك على عجزه وضعفه، كما هو في الشاهد: فإن الملك إذا أراد من جنده ورعيته أمراً من الأمور ثم لم يقع، أو وقع ما لم يرده دل على عجزه وضعفه، كذلك يجب مثله في الغائب.

ويرد القاضي على هذا بسهولة فيقول إن « ما يريده الله لا يخلو: إما أن يكون من فعل نفسه، أو من فعل غيره. فإن كان من فعل نفسه ثم لم يقع دل ذلك على عجزه وضعفه، لأن من حق القادر على الشيء إذا خلص داعيه إليه أن يقع لا محالة، حتى إن لم يقع دل على أن غير قادر عليه. وإن كان ما يريده (هو) من فعل غيره: فاما أن يريده على طريق الإكراه أو على طريق الاختيار. فإن أراده على طريق الإكراه ثم لم يقع، دل على عجزه عن السبب الذي يوصله إلى الحمل والإكراه. فأما إذا أراده على طريق الاختيار من دون أن يعود نفعه أو ضرره إليه ثم لم يقع، لم يدل على عجزه ونقصه، لأن المرجع بالعجز زوال القدرة؛ وليس يجب إذا لم يقع أمر من الأمور من الفاعل المختار \_ أن يدل على عجزه. » (ص

### الآلام واللذات

اختلفت الآراء في الآلام: هل هي قبيحة كلها، والملاذ هل هي حسنة كلها، أو بعضها.

١ \_ فقال الثنوية إن الآلام قبيحة كلها، وإن الملاذ حسنة كلها.

٢ \_ قال آخرون إن الآلام لا تكون حسنة إلا إذا كانت مستحقة. ولكنهم لما رأوا
 وصول الآلام إلى الأطفال والبهائم الذين لا يستحقونها انقسموا:

أ \_ فقال أصحاب التناسخ: إنهم كانوا في قالب آخر فعصوا الله، فنقلهم إلى هذا القالب وعاقبهم بهذه العقوبات، فالمعاقب ليس الطفل أو البهيمة، بل الروح التي تناسخت في الطفل أو البهيمة.

ب \_ وقال البكرية، وهم ينسبون إلى ابن أخت عبد الواحد بن زيد: إن الأطفال والبهائم لا يحسون شيئاً من هذه الآلام البتة. وكان بكر هذا «يزعم أن الأطفال النين في المهد لا يألمون، ولو قطعوا وفصلوا، ويجوز أن يكون الله \_ سبحانه \_ لذَّدهم عندما يضربون ويُقطعون في .

س = « واعتقد الجبرية أن الآلام يعتبر حسنها وقبحها بحال فاعلها: فإن كان فاعلها القديم = « واعتقد الجبرية أن الآلام يعتبر حسنها أو اعتباراً ، وإن كان فاعلها الواحد منا ، لا يحسن و اعتلوا لذلك بأنه تعالى مالك ، وللمالك أن يفعل في مُلْكه ما يشاء " ».

أما القاضي عبد الجبار فيرى أن الآلام شأنها شأن غيرها من الأفعال تقبح مرة وتحسن أخرى؛ فإذا حسنت فلوجه، متى وقع ذلك الوجه حسن من أيّ فاعل كان، فلا يتوقف الأمر على الفاعل، بل على الفعل نفسه؛ كذلك إذا قبحت قبحت لذاتها، لا لفاعلها. فالألم يحسن إذا كان فيه نفع أو دفع ضرر أعظم منه، أو كان عن استحقاق.

۱ الأشعري: « مقالات الإسلاميين »، جـ ۱، ص ۳۱۷. القاهرة ١٩٥٠.

٢ القاضى عبد الجبار: « شرح الأصول الخمسة »، ص ٤٨٣.

« وكل عاقل يعلم بكمال عقله قُبح كثير من الآلام كالظلم الصريح وغيره، وحسن كثير منها كذم المستحق للذم، وما يجري مجراه » (ص ٤٨٤). مثال ذلك أن « كل عاقل يستحسن عقله تحمل السفر ومعاناة السهر طلباً للأرباح والآداب؛ ولا يستحسن ذلك إلا لما يرجوه من النفع وهكذا فإنه يستحسن شرط الأذنين والحجامة والفصد... لما يعتقد فيه من ارتفاع الضرر. ويستحسن منه ذم من أساء إليه، ولا وجه لحسنه إلا الاستحقاق. فحصل من ذلك أن الألم متى حصل على وجه من هذه الوجوه التي ذكرناها حسن لا محالة. ومتى خرج عن هذه الوجوه لم يحسن، بل يكون قبيحاً. ولسنا نجعل الوجه في حسنه حصول النفع ودفع الضرر على كل حال. بل إن حصل ذلك فهو الوجه في حسنه. و إن لم يحصل فإن ظنّ ذلك يكون وجهاً في حسنه. والدليل عليه أن أحدنا يحسن منه تكلُف المشاق وتحمّل الأسفار طلباً للعلوم والآداب وغير ذلك مع أنها كلها مظنونة...

وإذا تقررت هذه الجملة فقد بطل ما قالته الثنوية من أن الآلام كلها قبيحة لنفور الطبع عنها... وبطل أيضاً قول أهل التناسخ القائلين بتنقل الأرواح في الهياكل'... وبطل أيضاً قول المجبرة حيث قالت إن الاعتبار في حسن الآلام وقبحها لحال الفاعل: فإن كان الفاعل هو الله تعالى حسن، وإلا لم يحسن، لما ذكرناه، ويقبح لتعريه عن هذه الوجوه، فلا يختلف الحال في ذلك بحسب اختلاف الفاعلين » (ص ٤٨٥).

وبعد أن قرر هذه القضية على هذا النحو، وهي أن الآلام منها ما يحسن ومنها ما يقبح: والأولى هي ما فيها نفع أو دفع ضرر أعظم منه أو التي تكون عن استحقاق رداً على إهانة أو إضرار، وأن وصفها بالحسن والقبح لا يتعلق بالفاعل، بل بالفعل نفسه \_ يبحث فيما بفعله الله

١ الهياكل: الأجسام.

من الآلام فيقسمها إلى ما يوصله إلى المكلف، وما يوصله إلى غير المكلف. فما يوصله إلى غير المكلف فلا بد أن يكون في مقابله من الأعواض ما يوفي عليه حتى لا يكون ظالماً، وأن يراعى فيه اعتبار المكلفين، حتى لا يكون عبثاً. أما إن أوصله إلى المكلف فلا بد فيه من الأمرين معاً: العوض، والاعتبار. والاعتبار هنا إما أن يكون اعتباراً له فقط، أو لغيره، أو لله ولغيره معاً. ولا يحسن من الله الإيلام لدفع ضرر، وإنما يحسن فيه فقط للاعتبار، أو لاستحقاق على سبيل العقوبة. ذلك أنه لا يحسن من الله الإيلام لدفع ضرر، « لأن الله تعالى قائد على أن يدفع ذلك الضرر من دون هذا الألم، فالإيلام والحال هذه يكون عبثاً لا فائدة فيه. » (ص ٤٨٦).

وقد يعترض على هذا بأن يُقال: إذا كان الله هو الذي خلقنا وخلق فينا الحياة والقدرة والشهوة والسمع والبصر، فهلا جاز له أن يؤلم من دون عوض أو استحقاق؟

ويمكن أن يورد هذا السؤال على وجهين:

« أحدهما أن يقال: إذا كان الله تعالى هو المنعم المتفضل الذي خلقنا وخلق فينا الحياة و القدرة والشهوة والمشتهى، فإن له أن يسترد هذه النعم أو واحدة منها كما في الشاهد: فإن للمعير أن يسترد العارية، فكذلك سبيل القديم تعالى مع هذه النعم التي هي الحياة والقدرة وغيرها لأنها كالعواري وعلى هذا قالوا:

إنما الدنيا هبات وعور مُسْتَردة شدة بعد شدة ورخاء بعد شدة

والثاني أن يقال: إنه تعالى إذا كان أنعم علينا بهذه الضروب من النعم فله أن يمتحنك بهذا القدر من الإيلام، وصار الحال فيه كالحال في الوالد إذا أنعم على ولده بضروب من النعم، ثم قال له مردة: ناولني

الكوز، أو اسقني الماء. فكما أن ذلك يحسن منه، فلا يجب أن يكون في مقابلته عوض و لا استحقاق، كذلك ها هنا.

والجواب: أما الأول: فلا يصح، لأنه ليس للمنعم سلب النعمة على الإطلاق، بل لا بد من أن يكون مشروطاً بأن يتضمن ضرر المنعم عليه ضرراً يجحف بحاله ويقع الاعتداد به. وهكذا نقول في استرداد العارية من جهة العقل. على أن الشرع أباح لنا استردادها وإن اغتم المستغير بردها، وضمن له في مقابلة ما يلحقه من الغم أعواضاً موفية عليه.

وأما الثاني فلا يصح أيضاً: لأنه ليس للمنعم على غيره أن يؤلمه لمكان نعمته. فمعلوم أن من تصدق على غيره بدرهم، لا يجوز له أن يكلفه من بعده التكاليف الشاقة، كأن يأخذه مثلاً بتطيين سطوحه والقيام بعمارة دُوره، إلى غير ذلك. بل للمنعم عليه أن ينكر عليه ذلك ويقول له: كان من سبيلك ألا تتصدق علي بذلك الدرهم، ولا تؤذيني اليوم لمكانه. وأما حديث الوالد مع ولده فهو يحسن منه ما يأمره بهذا القدر، لأن ذلك مما لا يقع الاعتداد به. ولو كان من باب ما يقع الاعتداد به فإنما يسوغ له ذلك شرعاً. وقد ضمن الله تعالى للولد في مقابلته ما يوفى عليه حيث أباح للوالد ذلك. » (ص ٤٨٨ ـ ٤٨٩).

#### خلق القرآن

وفي مسألة خلق القرآن يبدأ القاضي عبد الجبار بعرض آراء المخالفين، ويتلو ذلك بتنفيذها. وهو يستعرض منها ثلاثة مذاهب:

أ \_ مذهب الحشوية النوابت من الحنابلة، الذين ذهبوا إلى أن هذا القرآن

المتلو في المحاريب والمكتوب في المصاحف غير مخلوق و لا محدث، بل قديم مع الله تعالى؛

ب ــ مذهب الكُلابية الذين قالوا إن كلام الله هو معنى أزلي قائم بذاته تعالى، مع أنــه شيء واحد: توراة، وإنجيل، وزبور، وفرقان، وإن هذا الذي نسمعه ونتلوه هو حكاية كلام الله.

أما مذهب المعتزلة فهو « أن القرآن كلام الله تعالى ووحيه، وهو مخلوق مُحْدَث، أنزله الله على نبيه ليكون علماً ودالاً على نبوته؛ وجعله دلالة لنا على الأحكام لنرجع إليه في الحلال والحرام؛ واستوجب منا بذلك الحمد والشكر والتحميد والتقديس. وإذن هذا الذي نسمعه اليوم ونتلوه \_ وإن لم يكن محدثاً من جهة الله تعالى \_ فهو مضاف اليه على الحقيقة، كما يضاف ما ننشده اليوم من قصيدة امرئ القيس إليه على الحقيقة، وإن لم يكن محدثاً لها من جهته الآن » (ص ٥٢٨).

ويرد القاضي على القائلين بأن القرآن قديم مع الله تعالى بأن يقول إن « القرآن يتقدم بعضه على بعض، وما هذا سبيله لا يجوز أن يكون قديماً، إذ القديم هو ما لا يتقدمه غيره. يبين ذلك أن الهمزة في قوله: الحمد لله \_ متقدمة على اللام، واللام على الحاء، وذلك مما لا يثبت

معه القدم. وهكذا الحال في جميع القرآن. ولأنه سور مفصلة وآيات مقطعة، لــه أول وآخــر، ونصف، وربع، وسدس، وسبع. وما يكون بهذا الوصف، كيف يجوز أن يكون قــديماً؟ » (ص ٥٣١).

وعلى الكلابية والأشعري، القائلين بأن كلام الله معنى قائم بذاته، يرد قائلاً لهم، « إن الكلام الذي أثبتموه مما لا يعقل، ولا طريق إليه. وإثبات ما لا طريق إليه يفتح باب كل جهالة، ويوجب عليكم تجويز المحالات، نحو: أن تجوزوا أن يكون في المحل معان ولا طريق إليها، وأن يكون في بدن الميت حياة وقدرة وشهوة إلا أنه لا طريق إلى شيء من ذلك... فإن قيل: لم قلتم إنه لا طريق إليه؟ قلنا: لأن المعنى إذا لم يعلم ضرورة فالطريق إليه إما أن يكون صفة صادرة عنه، أو حكماً أوجبه هو. وليس ها هنا صفة تصدر عن الكلام الذي أثبتموه، ولا حكم له يتوصل به إلى إثباته. فإثباته والحال هذه يؤدي إلى ما ذكرناه. » (ص ٥٣٢ – ٥٣٥).

فالقاضي يفند مذهب الكلابية والأشعري لقولهم بالكلام النفسي، غير المعبر عنه في الخارج؛ فكأنهم يقولون إن كلام الله القديم هو كلامه في نفسه غير المعبر عنه بالأصوات.

ويستعرض بعد ذلك شببه المخالفين ممن قالوا بقدم القرآن:

ا \_ ومنها قولهم: قد ثبت أن القرآن يشتمل على أسماء الله تعالى، والاسم والمسمى واحد، أن واحد، فيجب أن يكون القرآن قديماً مثل الله. قالوا: والذي يدل على الاسم والمسمى واحد، أن أحدنا عند الحلف بقول: تالله و والله.

ويرد القاضي على هذه الشبهة بأن يقول: لو كان الاسم والمسمى واحداً لكان يجب إذا سمّى أحدكم بعض النجاسات أن ينجس فمه، وإذا سمّى بعض الحلاوات أن يحلو فمه، وإذا سمّى شيئاً من المحرقات أن يحترق فمه. وليس الأمر كذلك. ثم كيف يكون الاسم والمسمى واحداً، مع أن الاسم عَرض، والمسمى جسم؟!

٢ \_\_ وتعلقوا بآيات من القرآن، منها قوله تعالى: « ألا له الخلق والأمر » (سورة الأعراف ٥٤) قالوا: إنه تعالى فصل بين الخلق والأمر، وفي ذلك دلالة على أن الأمر غير مخلوق.

ويرد القاضي فيقول إن هذا الاستدلال باطل، لأن مجرد الفصل لا يدل على اختلاف الجنسين، مثاله في القرآن: « فيها فاكهة ونخل ورمان » (سورة الرحمن ٦٨) فصل بين الفاكهة والرمان، مع أن الرمان من الفاكهة.

ومن الآيات التي تعلقوا بها أيضاً قوله تعالى: « الرحمن علم القرآن، خلق الإنسان » (سورة الرحمن آية ١ و ٢ و ٣) قالوا: إن هذا يدل على أن القرآن غير مخلوق، لأنه وصف الإنسان بالخلق ولم يصف القرآن به.

ويرد القاضي على هذا فيقول: « ليس يجب إذا وصف الله تعالى الإنسان بأنه مخلوق أن لا يكون ما عدا الإنسان مخلوقاً، فإن تخصيص الشيء بالذكر لا يدل على ما عداه. وبعد، فلو استدللنا نحن بهذه الآية لكنا أسعد حالاً منكم. فقد قال « علم القرآن »، والتعليم لا يتصور إلا في المحدثات » (ص ٥٤٥).

#### النبوة

يرى القاضي عبد الجبار أنه لا فرق في الاصطلاح بين الرسول والنبي. وكان البعض يرى أن ثم فارقاً، واستدل على ذلك بالآية: « وما أرسلنا من قبلك من رسول و لا نبيّ » (الحج ٥٦) قال: فصل القديم تعالى بين الرسول والنبي، فيجب أن يكون أحدهما غير الآخر.

ويرد القاضي على هذا قائلاً « إن الذي يدل على اتفاق الكلمتين في المعنى هو أنهما يثبتان معاً ويزو لان معاً في الاستعمال، حتى لو أثبت أحدهما ونفي الآخر لتلقض الكلم. وهذا هو أمارة إثبات كلتا اللفظتين المتفقتين في الفائدة. وأما قوله تعالى: «وما أرسلنا من قبلك من رسول ولا نبي » فإنه لا يدل على ما ذكروه، لأن مجرد الفصل لا يدل على اختلاف الجنسين: ألا ترى أنه تعالى فصل بين نبينا وغيره من الأنبياء، ثم لا يدل (هذا) على أن نبينا ليس من الأنبياء؟ وكذلك فإنه تعالى فصل بين الفاكهة وبين النخل والرمان، ولم يدل على أن النخل والرمان ليسا من الفاكهة، كذلك ها هنا » (شرح الأصول الخمسة »، ص ٥٦٨).

والله إذا بعث رسولاً لا بدَّ أن يدعي النبوة ويظهر عليه الآيات والمعجزات الدالة على صدقه عقب دعواه للنبوة. والمعجز هو الاصطلاح: الفعل الذي يدل على صدق المدعي للنبوة، وهو ما يعجز البشر عن الاتيان بمثله. والفعل لا يدل على صدق المدعي للنبوة إلا بشروط:

أحدها: أن يكون من جهة الله تعالى أو في حكم أنه من جهته: لأن المعجز ينقسم إلى ما لا يدخل جنسه تحت مقدور القُدر كإحياء الموتى، وإبراء الأكمه والأبرص، وقلب العصاحية، وما شاكل ذلك؛ وإلى ما يدخل جنسه تحت مقدور القدر، مثل قلب المدن رأساً على عقب، ونقل الجبال، وحنين الجذع، وما شابه ذلك \_ والقرآن من هذا النوع الثاني، فإن جنسه \_ وهو الصوت \_ داخل تحت مقدور القدر. « ولهذا فإنا لو خلينا وقضية العقل كنا نجوز أن يكون من جهة الرسول عليه السلام، أعطاه الله تعالى زيادة علم أمكنه معه الاتيان به. فصح أن المعجز ليس من شأنه كونُه من جهة الله تعالى، بل إذا جرى في الحكم

كأنه من جهته تعالى \_ كفى. وعلى كل حال فلا بدَّ من أن يكون جارياً في الحكم مجرى فعل الله يصح كونه دلالة دالة على صدق من ظهر عليه...

و الثاني: أن يكون و اقعاً عقيب دعوى المدعي للنبوة، لأنه لو تقدم الدعوى لـم تتعلـق به، فلا يكون بالدلالة على صدقه أحق منه بالدلالة على صدق غيره... وكذلك فلو تراخى عنه لم يتعلق به، فلا تكون بالدلالة على صدقه أحق منه بالدلالة على صدق غيره...

والثالث: أن يكون مطابقاً لدعواه. فإنه لو لم يكن كذلك وكان بالعكس، لم يكن يتعلق بدعواه، فلا يدل على صدقه. يبين ذلك أن قائلاً لو قال بحضرة جماعة: إني رسول فلان إليكم، وعلامته أن يحرك رأسه إذا بلغه كلامي هذا، فإنه إذا بلغه ولم يحرك وسكن رأسه، لم يدل على صدقه، إن لم يدل على كذبه...

والرابع: أن يكون ناقضاً لعادة من بين ظهرانيه. لأنه لو لم يكن كذلك، لم يكن ليدل على صدق من ظهر عليه أصلاً. ألا ترى أن أحدنا إذا ادعى النبوة، وجعل معجزت طلوع الشمس من مشرقها وغروبها في مغربها لم تصح له دعواه، ولم يدل ذلك على صدقه. وبالعكس من ذلك: فلو ادعى النبوة وجعل معجزته طلوع الشمس من المغرب وغروبها في المشرق، فإنه يدل على صدقه لِما انتقض في أحدهما ولم ينتقض في الآخر. » (ص ٥٦٩ \_ ٥٧١).

فالمعجز لا بد أن يكون ناقضاً للعادة، أي للقوانين، خارقاً لها. وليس هكذا سبيل ما يتوصل إليه بالحيلة وخفة اليد. وإنما تنفذ حيلة المشعوذ والمحتال على من لم يكن من أهل صناعته ولا يكون له بها دراية ومعرفة؛ وليس هذا حال المعجزة. ولهذا جعل الله معجزة كل نبيّ مما يتعاطاه أهل زمانه، حتى جعل معجزة موسى هي قلب العصاحية،

لما كان الغالب على أهل زمانه تعاطي السحر، وجعل معجزة عيسى إبراء الأكمه والأبرص، لما كان الغالب على أهل زمانه الطب، وجعل معجزة نبينا محمد \_ صلى الله عليه وسلم \_ القرآن، وجعله في أعلى طبقات الفصاحة، لما كانت الغلبة للفصاحة في ذلك الزمان، وبها كان يفاخر أهله ويتباهون.

#### صفات النبي

يجب أن يكون منزهاً عن المنفرات كلها، كبيرة كانت أو صغيرة، لأن الغرض من بعثة الرسل اللطف بالعباد ورعاية مصالحهم. وما هذا سبيله فلا بد من أن يكون مفعولاً بالمكلف على أبلغ الوجوه.

ولا يجوز على الأنبياء الكبيرة: لا قبل البعثة ولا بعدها. وفي هذا يخالف القاضي عبد الجبار أستاذه أبا علي الجبائي، فإن في كلامه مواضع تؤذن بأن يجوز على الأنبياء الكبيرة قبل قبل البعثة، وإن كان لا يجوزها عليهم بعدها. أما الحشوية فقد جوزوا على الأنبياء الكبيرة قبل البعثة وبعدها. ويتمسكون في ذلك بأقاويل منها: أن داود هم بامرأة أوربا وعشقها، ويوسف هم بامرأة العزيز كما همت هي به.

« أما الصغائر التي لا حظ لها في تقليل الثواب دون التنفير، فانها مجوزة على الأنبيء، ولا مانع يمنع منه، لأن قلة الثواب مما لا يقدح في صدق الرسل، ولا في القبول منهم » (ص ٥٧٥).

و البعثة لا بدَّ أن تكون لطفاً لنا، وكذلك لا بد أن تكون لطفاً للمبعوث، لأنه لا يجوز من الحكيم تعالى أن يحمل المكلف مشقة لنفع

مكلّف آخر فقط. وإذا علم الله أن صلاحنا في بعثة شخص واحد بعينه وجب أن يبعثه بعينه و لا يعدل عنه إلى الغير، وإذا علم أن صلاحنا في بعثة شخصين وجب بعثهما لا محالة، وكذلك إذا علم أن صلاحنا في بعثة جماعة وجب أن يبعث جماعة.

#### نسخ الشرائع

وهنا يتعرض القاضي عبد الجبار لمسألة دقيقة هي جواز نسخ الشرائع.

ذلك أن اليهود أنكروا نبوة المسيح ونبوة المصطفى لأنهم يرون عدم جواز نسخ الشرائع. وافترقوا في ذلك على مذاهب:

أ \_ « فمنهم من قال: إنما أنكروا نبوتهما لأنهما أتيا بنسخ شريعة موسى، وذلك يقتضى أن يصير الحق باطلاً والباطل حقاً. وذلك محال. »

ب \_ وقال آخرون: « إن النسخ يقتضي البداء، وهو أن يكون قد ظهر لله تعالى من حال تلك الشريعة ما كان خافياً، وذلك يخرجه عن كونه عالماً لذاته.

ج \_ ومنهم من قال: إن نسخ الشريعة جائز من جهة العقل، إلا أن السمع منع من ذلك، فقد قال موسى عليه السلام: شريعتي لن تنسخ أبداً. فلهذا الوجه أنكرنا نبوة من جاء بعده.

د \_ ومنهم من قال، إن نسخ الشرائع جائز من جهة العقل والشرع جميعاً، إلا أنا إنما أنكرنا نبوّتهما لأنهما عدما المعجز الدال على صدقهما.

ه \_ وفي اليهود من ذهب إلى أن محمداً \_ عليه السلام \_ كان مبعوثاً، إلا أنه بعث إلى العرب دون غيرهم » (ص ٤٧٦ \_ ٤٧٧).

واليهود \_ كما يقول الشهرستاني ' \_ « تدعي أن الشريعة لا تكون إلا واحدة. وهي ابتدأت بموسى وتمت به، فلم يكن قبله شريعة إلا حدود عقلية وأحكام مصلحية. ولم يجيزوا النسخ أصلا. قالوا: فلا يكون بعده شريعة أخرى، لأن النسخ في الأوامر بداء، ولا يجوز البداء على الله ». ويذكر الشهرستاني ليضاً عن فرقة الموشكانية من فرق اليهود، وهم أصحاب موشكا، على مذهب يوذعان أنه « ذكر عن جماعة من الموشكانية أنهم أثبتوا نبوة المصطفى عليه السلام إلى العرب وسائر الناس، سوى اليهود لأنهم أهل ملة وكتاب ».

والموشكانية إحدى الحركات الثلاث الكبرى التي ظهرت في اليهودية بعد انتشار الإسلام وهي: العيسوية، واليوذغائية، والموشكانية. والعيسوية ينسبون إلى أبي اسحق بن يعقوب الأصفهاني، وقيل اسمه: «عوفيد الوهيم» أي: عابد الله. وكان في زمان الخليفة المنصور العباسي، وابتدأ دعوته في زمن آخر ملوك بنى أمية مروان بن محمد الملقب بالحمار، فاتبعه بشر كثير من اليهود وادعوا له آيات ومعجزات. وقد زعم عيسى هذا أنه نبي، وأنه رسول المسيح المنتظر، وزعم أن المسيح خمسة من الرسل يأتون قبله واحداً بعد واحد. وزعم أن الله كلمه وكلفه أن يخلص بني إسرائيل من أيدي الأمم العاصين والملوك الظامين. وزعم أن المسيح أفضل ولد آدم، وأنه أعلى منزلة من الأنبياء الماضين. ولما كان هو رسوله فهو أفضل الكل أيضاً. وحرم في كتابه الذبائح كلها، ونهى عن أكل كل ذي روح على الإطلاق: طيراً كان أو بهيمة. وأوجب عشر صلوات،

۱ « الملل و النحل »، ج ۲، ص ۵۰.

۲ « الملل و النحل » ج ۲، ص ۵٦.

وأمر أصحابه بإقامتها، وذكر أوقاتها. وخالف اليهود في كثير من أحكام الشريعة الكبيرة المذكورة في التوراة في التوراة فمن ذلك أنه حرّم الطلاق كما يفعل الصدوقيون والنصارى. وأمر بسبع صلوات في اليوم، مستدلاً على ذلك مما يقوله داود في المزامير (الفصل ١٦٩، العبارة ١٦٤: « أحمدك سبع مرات في اليوم »). وحرّم اللحم، والمسكرات، لا استناداً إلى الكتب المقدسة، بل لأن الله أوحى إليه بذلك .

أما اليوذعانية فنسبة إلى يوذغان، وهو رجل من همدان، وقيل كان اسمه يهودا. وكان يحث على الزهد وتكثير الصلاة، وينهى عن اللحوم والأنبذة. وكان يزعم أن للتوراة باطناً وظاهراً، وتنزيلاً وتأويلاً. وخالف بتأويلاته عامة اليهود. وخالفهم في التسبيه. ومال إلى القدر، واثبت الفعل حقيقة للعبد، وقدر الثواب والعقاب عليه. وشدد في ذلك . وكان يلقب «بالراعي ». ومن المشكوك فيه أن يكون هو المؤلف الذي ذكره ابراهام بن عزرا وايليا البشيتخي باسم يهودا الفارسي .

#### جواز النسخ بوجه عام

وقبل أن يرد القاضي عبد الجبار على اليهود يقرر القاعدة العامة وهي جواز أن ينسخ الله شريعة بشريعة أخرى وكلتاهما من عنده. ويبين ذلك

۱ راجع الشهرستاني: « الملل والنحل »، ج ۲، ص ٥٥ \_ ٥٦.

<sup>2</sup> Girqisani, 1.2 (11-13), 11-12, ed. by Nemoy, I, 12 f., 51 ff.; Yehudah Hadassi's *Eshkol ha-Kofer*, No. 97, fol. 41c.

٣ الشهرستاني، ج ٢، ص ٥٦.

٤ راجع عن هذه الفرق 511-Graetz, III, 493-511

بأن يقول « إن الشرائع ألطاف ومصالح، وما هذا سبيله فإنه يختلف بحسب اختلاف الأزمان والأعيان. فلا يمتنع أن يعلم القديم تعالى أن صلاح المكافين في زمان: في شريعة، وفي زمان آخر: في شريعة أخرى. وهذا ظاهر فيما بيننا: فإن من يدبّر أمر ولده ربما يعلم أن صلحه في الرفق مرة وفي العنف أخرى؛ وذلك في الأولاد الكثيرة أظهر، وصار الحال في ذلك كالحال في المرض والشفاء والحياة والموت: فكما أنه تعالى يمرضنا مرة ويشفينا أخرى لما تعلق صلاحنا بالمرض مرة وبالشفاء أخرى، كذلك ها هنا: لا يمتنع أن يعلم أن صلاحنا في أن يتعبدنا بشريعة مرة، وفي ألا يتعبدنا بها بل يتعبدنا بغيرها أخرى. فصح بذلك ما قلناه في جواز نسخ الشرائع » («شرح الأصول الخمسة »، ص ٧٧٥).

ثم يوجه الكلام إلى الذين قالوا إن نسخ الشرائع يقتضي أن يصير الحق باطلاً والباطل حقاً، حقاً فقال: « إن النسخ لم يتناول عين ما كان حقاً حتى يجب انقلاب الحق باطلاً والباطل حقاً، وإنما يتناول مثل ما كان حقاً. ولا يمتنع في المثلين أن يكون أحدهما حقاً والآخر باطلاً: فان دخول الدار قد يكون حقاً حسناً بأن يكون عن إذن صاحب الدار، وقد يكون باطلاً قبيحاً بأن يكون لا عن إذن، مع أن الدخولين مثلان. بل يمكن ذلك في الفعل، فإن الدخلة الواحدة يجوز أن تقع فتكون حسنة بأن تكون عن إذن، وتقع فتكون قبيحة بأن لا تكون عن إذن. »

وبعد أن فرغ من تقرير هذه القاعدة توجه إلى فرق اليهود فقال: « ما قولكم في شريعة موسى: هل نسخت ما قبلها من الشرائع، أم لا؟ فإن قالوا: بل لم يأت موسى إلا بما كان قد أتى به الأنبياء قبله وهو مذهب بعضهم قلنا: كيف يمكنكم ذلك وقد علمتم أن آدم عليه السلام زوج بناته من بنيه وقد حظره موسى. وكذلك اختتن إبراهيم عليه السلام في الكبر، وأوجبه موسى في الصغر، وجاز الجمع بين أختين في شرع يعقوب، ولم يجرف في شرع موسى...

فإن قالوا: نعم، قد أتى موسى بنسخ شرائع من قبله من الأنبياء \_ و لا بد لهم من ذلك \_ و هو مذهب جماعة منهم. قلنا: فهلا اقتضى (ذلك) إنقلاب الحق باطلاً والباطل حقاً؟ وهلا اقتضى أن يكون قد بدا لله وظهر له من حال تلك الشرائع ما كان خافياً عليه \_ تعالى الله عن ذلك؟

وأما الكلام على الفرقة الثانية (رقم ج) الذين قالوا إن نسخ الشريعة جائز من جهة العقل، غير أن السمع منع منه، وهو قول موسى: «شريعتي لا تُتسخ أبداً » فهو أن نطالبهم بتصحيح هذا الخبر عن موسى عليه السلام. ولا يجدون إلى ذلك سبيلاً. ومتى قالوا: إن هذا من الأخبار المتواترة فلا معنى لإنكاره \_ قلنا: لو كان كذلك لعرفناه نحن على طول اختلاطنا بكم ومناظرتنا إياكم. ونحن لا نعرفه، فكيف يمكنكم ادعاء التواتر فيها؟! وقد أنكره العنانية من أصحابكم وقالوا إن نسخ الشريعة جائز من جهتي العقل والشرع، وأن من جاء بعد موسى من الأنبياء فإنما أنكرنا نبوتهم لما عدموا الأعلام المعجزة لا غير؛ ولو كان متواتراً لعلموه. » (٥٧٩ \_ ٥٨٠).

وأما الكلام على الفرقة (رقم د) التي تقول إن نسخ الشريعة جائز من جهتي العقل والشرع، ولكنها تنكر نبوة محمد حيث عدم المعجز فهو أن يقال لهم إن النبي لم يعدم العلّم المعجز الدال على صدقه، وأن الله أيده بالأعلام الباهرة.

أما الفرقة الأخيرة التي تقول إن محمداً كان مبعوثاً إلى العرب دون سواهم، فيقال لهم إنه إذا ادعى أنه مبعوث إلى الناس كافة، ثم صدقه الله بالأعلام المعجزة، فهو إذن مبعوث إلى الناس كافة.

#### \* \* \*

وما دام قد تعرّض للنسخ والبداء، فقد عرض للفرق بينهما. فقال إن النسخ هـو فـي الأصل: الإزالة أو النقل. وفي الشرع هو إزالة مثل

الحكم الثابت بدلالة شرعية \_ بدليل آخر شرعي، على وجه لولاه لثبت ولم يزل، مع تراخيه عنه.

أما البداء فهو في اللغة: الظهور، وفي الشرع: ظهور ما كان خافياً من قبل، ولا يكون بداءً إلا عند اعتبار أمور أربعة، هي: أن يكون المكلف واحداً، والفعل واحداً، والوقت واحداً، والوقت واحداً، والوجه واحداً، ثم يرد الأمر بعد النهي، أو النهي بعد الأمر، ومثاله أن يقول أحدنا لغلامه: إذا زالت الشمس ودخلت السوق فاشتر اللحم، ثم يقول له: إذا زالت الشمس ودخلت السوق فاشتر اللحم.

وعامة أصحاب الفرق يجوزون النسخ، وينكرون البداء إذ لا يقول به إلا الشيعة. ويبرهن ابن حزم على جواز النسخ بما حدث فعلاً في الإسلام. فإن الله « أحل لنا الخمر ولم يلزمنا الصلاة ولا الصوم برهة من زمن الإسلام، ورضي لنا شرب الخمر وأكل رمضان والبقاء بلا صلاة، وسخط تعالى بلا شك للمبادرة بتحريم ذلك، كما قال تعالى: «ولا تعجل بالقرآن من قبل أن يقضى إليك وحيه » (سورة طه ١١٤). ثم فرض علينا الصلاة والصوم وحرم علينا الخمر، وسخط لنا ترك الصلاة وأكل رمضان وشرب الخمر ورضي لنا خلاف ذلك. وهذا لا ينكره مسلم. ولم يزل الله تعالى عليماً أنه سيحل ما كان أحل من ذلك مدة كذا، وإنه سيرضى منه، ثم إنه سيحرمه ويسخطه وأنه سيحرم ما حرم من ذلك ويسخطه مدة، أنه يحله ويرضاه أنه يحله ويرضاه أنه ...

ا ابن حزم: « الفصل في الملل والاهواء والنحل »، ج ٤، ص ٥٨ \_ ٥٩. القاهرة ١٣٢١ ه.

## الأشعرية

## [Blank Page]

# أبو الحسن الأشعري اسمه ونسبه

أبو الحسن علي بن إسماعيل بن إسحق بن سالم بن اسماعيل بن عبد الله بن موسى بن بلال بن أبي بردة بن أبي موسى الأشعري.

وأبوه هو إسماعيل بن اسحق: «كان سنياً جماعياً حديثياً للصي عند وفاته إلى زكريا بن يحيى الساجي \_ رحمه الله \_ . وهو إمام في الفقه والحديث، وله كتب منها: كتاب اختلاف الفقهاء وكان يذهب مذهب الشافعي وقد روى عنه الشيخ أبو الحسن الأشعري في كتاب التفسير أحاديث كثيرة \_ يعني الساجي " » واختلف هل الكنية بد «أبي بشر » هي لأبيه اسماعيل، أو لجده اسحق فابن فورك يقول إنها كنية أبيه، وابن عساكر يقول إنها كنية جدة (ص ٣٤، السطر الأخير، ص ٣٥، س ١٠).

وقد طعن في هذا النسب أبو على الأهوازي، فإنه زعم أن الأشعري

١ أي من مذهب أهل السنة والجماعة وحديثيا: بمعنى على مذهب أهل الحديث، أو بمعنى محدِّث.

٢ ابن عساكر الدمشقي المتوفى ٧١٥ هـ: « تبيين كذب المفتري فيما نسب إلى الامام أبي الحسن الأشعري »،
 ص ٣٥. دمشق، ١٣٤٧ هـ.

« غير صحيح النسب ». ويرد ابن عساكر على ذلك فيقول: « وفي نسبة أصحابه إيّاه إلى أبي بشر \_ تكذيب لأبي على الأهوازي فيما اختلق، فإنه زعم أنه غير صحيح النسب، وأنه ما كنى عن اسم أبيه إلا لهذا السبب. ولو كانت له (أي لأبي على الأهوازي) بأسماء الرجال وأنسابهم عناية لفرق بين قولنا كنية وكناية. وفي إطباق الناس على تسميته بالأشعري تكذيب لما قاله هذا المفتري أ ».

فالأشعر هو الذي إليه ينتسب هؤلاء. وفي أنساب السمعاني أنه إنما سمي « أشعر » لأن أمه ولدته وهو أشعر، هكذا نقل عن أبي الكلبي.

وأبو موسى الأشعري صحابي جليل وقائد عظيم. ولد حوالي سنة ٢١٤ م. وقد غادر بلاد اليمن بحراً هو وبعض أخوته وبني الأشعر ولحق بالنبي في خيير أثناء غزوة خيير سنة ٧ ه (٦٢٨ م). وفي سنة ٨ ه (٦٣٠ م) اشترك في غزوة حنين. وفي سنة ١٠ ه (٦٣١ ٢ م) بعث به النبي إلى اليمن مع معاذ بن جبل لنشر الدعوة هناك، واستمر على ذلك في عهد أبي بكر. ثم عينه عمر بن الخطاب والياً على البصرة لما أن عزل المغيرة بن شعبة في سنة ١٧ ه (٦٣٨ م). وطلب أهل الكوفة من عمر أن يوليه عليهم، فصار على الكوفة في سنة ٢٢ ه، فأقام والياً عليها بضعة أشهر إلى أن أعاد المغيرة فأعاده إلى البصرة، وتولى المغيرة الكوفة.

۱ ابن عساکر: « تبیین.. »، ص ۳۵.

ولما تولى البصرة نظم حملة لاحتلال خوزستان (١٧ ـ ٢١ ه = ٦٣٨ ـ ٦٤٢ م) حتى فتحها: إذ سقطت عاصمتها الأهواز (أو سوق الأهواز) في يده سنة ١٧ ه (٦٣٨ م)؛ وراح يستولي على بلاط خوزستان بلداً بعد بلد لشدة تحصينها. وسقطت العاصمة الثانية: تُستَرَ (= شُشْتَر، أو شستر) في سنة ٢١ ه (٦٤٢ م). كذلك اشترك أبو موسى في فتوح العراق (نهاية سنة ١٨ ـ ٢٠ ه) وضم قواته إلى قوات عياض بن غنم، وفي الحملة على هضبة إيران، إذ يذكر أنه شهد معركة نهاوند، وأنه احتل عدة مدن مثل دينور وقم وقاشان. وهزم القبائل الكردية في سنة ٣٢ عند بيروذ (في ولاية الأهواز)، وحاصر بيروذ حتى احتلها بعد أن أخضع سائر الإقليم. ونقدم بعد ذلك في إقليم فارس (في نهاية سنة ٢٣ ه/ ١٤٤ م)، وأمد عثمان بن أبي العاص بالمدد لما أن قام هذا بغزو الإقليم من البحرين وعمان.

ولما قتل عثمان أخذ البيعة لعلي من أهل الكوفة، وكان والياً عليها. ولكن لما وقعت حرب الجمل دعا رعاياه لاتخاذ موقف الحياد في القتال. ولهذا فإن أنصار علي طردوه من الكوفة لدى سنوح أول فرصة، وبعث على بخطاب عزله بلهجة شديدة.

وحين وقع التحكيم أرغم أنصار عليّ عليّاً على اختيار أبي موسى ممثلاً لــه بوصــفه رجلاً محايداً. والخلاف كثير حول موقفه من التحكيم لما أن اجتمع مع عمـرو بــن العـاص للفصل بين علي ومعاوية. وبعد اجتماعهما في أذرح وما كان من خلعه لصاحبه عليّ، علــى أساس ما اتفق عليه مع عمرو من خلع علي ومعاوية معاً، فيما هو مشهور، ذهب إلــى مكــة، ولم يظهر له نشاط سياسي بعد ذلك. واختلف في تاريخ وفاته بــين ســنوات: ٤١، ٢٤، ٥٠، ٥٠.

وابنه هو أبو بردة عامر بن أبي موسى الأشعري، من أوائل الذين

تولوا قضاء الكوفة. ولا نعرف الكثير عن حياته. والذي عينه قاضياً على الكوفة هو الحجاج، خلفاً لشريح، فيما يقوله ابن سعد، أو لوكيع، أو لعبد الرحمن بن أبي ليلى. واختلف أيضاً في مدة ولايته قضاء الكوفة: فقال وكيع إنها قصيرة جداً، وفي رواية أخرى عنه: ثلاث سنوات؛ ولا يحدد الطبري مدة ولايته القضاء، بل يجعلها في فترة بدأت بسنة ٧٩ ه (٦٩٨/ ٩) وامتدت من ثلاث حتى ثماني سنوات!

و لأبي بردة ولد هو بلال بن أبي بردة تولى قضاء البصرة.

## مولده وأوليته

تجمع المصادر على أنه ولد في البصرة، وسكن بعد ذلك بغداد إلى أن توفي بها.

أما عن تاريخ مولده فيذكر لنا الخطيب البغدادي في «تاريخ بغداد» (ج ١١، ص ٣٤٧ \_ س ٤) ما يلي: «قال بعض البصريين: ولد أبو الحسن الأشعري في سنة سنين ومائتين ». وهذا التعبير يؤذن بأن مولد الأشعري لم يكن معروفاً على وجه اليقين. ولكن ليس لدينا في المصادر الأخرى غير هذا التاريخ. ولعل هذا هو الذي يفسر لنا أن ابن عساكر تجنب التحدث عن تاريخ ميلاده.

۱ ابن النديم: « الفهرست »، ص ۱۸۱ نشرة فلوجل؛ ابن خلكان، ج ۲، ص ٤٤٦ ــ ٤٤٧ تحت رقم ٢٠٠٠؛ الخطيب البغدادي « تاريخ بغداد »، ج ۱۱، ص ٣٤٦ تحت رقم ٢١٨٩؛ ابن عساكر: « تبيين... »، ص ٣٥، س ٣٠.

و لا نعلم بداية دراسته، ولكن من المعلوم أنه كان معتزلياً، فلا بدَّ أن يكون قد أخذ عن معتزلة البصرة، وعلى رأسهم أبو علي الجبائي. قال أبو محمد الحسن بن محمد العسكري بالأهواز، وكان من المخلصين لمذهب الأشعري والمتقدمين في نصرته: «كان الأشعري تلميذ الجبائي، يدرس عليه، فيتعلم منه ويأخذ عنه لا يفارقه أربعين سنة "».

ويبدو أنه أخذ الفقه على أبي اسحق المروزي، إذ ذكر الخطيب البغدادي («تاريخ بغداد»، ج ١١، ص ٣٤٧، س ٢ \_ س ٣) أن الأشعري «كان يجلس أيام الجمعات في حلقة أبي إسحق المروزي الفقيه من جامع المنصور ». وأبو اسحق المروزي هو إبراهيم بن أحمد « أحد الأئمة من الفقهاء الشافعيين، شرح المذهب ولخصه. وأقام ببغداد دهراً طويلاً يدرس ويفتي. وأنجب من أصحابه خلق كثير. ثم انتقل في آخر عمره إلى مصر، فأدركه أجله بها... توفي أبو اسحق المروزي الفقيه بمصر لتسع خلون من رجب سنة أربعين وتأثمائة، ودفن عند قبر الشافعي » (الكتاب نفسه، ج ٦، ص ١١). لكن هذه الأخبار لا تقطع بأن العلاقة كانت علاقة تتلمذ، فلربما كانت علاقة صداقة، خصوصاً وأن حلقة أبي إسحق المروزي كانت في جامع المنصور ببغداد، وأن أبا اسحق المروزي قد توفي بعد الأشعري، فلربما كان أصغر منه سناً. ولهذا لا يمكن أن نقرر نوع العلاقة بين الأشعري وبين أبي اسحق المروزي.

على أن بعض المصادر تشير إلى أن الأشعري حدّث عن زكريا الساجي، «وروى أيضاً عن أبي خليفة الجمحي وسهل بن نوح ومحمد بن يعقوب المقري وعبد الرحمن بن خلف الضبى البصريين، وأكثر عنهم في تفسيره ».

الن عساكر، ص ٩١.

۲ السبكي: «طبقات الشافعية »، جـ ۲، ص ۲٥٠.

و لا ندري متى انتقل من البصرة إلى بغداد. ولعل الأرجح أن يكون ذلك بعد وفاة الجبائي سنة ٣٠٣ ه.

والغريب هنا ما ورد في رواية الحسن العسكري من أن الأشعري لازم الجبائي أربعين سنة! ذلك لأنه إذا كان الأشعري ولد سنة ٢٦٠ ه، والجبائي توفي قطعاً سنة ٣٠٣ ه، فكيف يكون قد لازمه أربعين سنة!! لهذا لا بدَّ من أن نخلي هامشاً عريضاً للمبالغة في تلك الرواية.

على أن السبكي ليؤكد أن الأشعري تفقه على أبي اسحق المروزي واستند في ذلك إلى ما قاله أبو بكر ابن فورك في «طبقات المتكلمين » والأستاذ أبو اسحق الاسفراييني فيما نقله عنه الشيخ أبو محمد الجويني في «شرح الرسالة ». وكأنه أدرك ما لحظناه من تقارب سنهما، إن لم يكن الأشعري أسن من المروزي فقال في موضع آخر (ج ٢، ص ٢٥٦): «ذكر غير واحد من الأثبات أن الشيخ كان يأخذ مذهب الشافعي عن أبي إسحق المرزوي، وأبو اسحق المروزي يأخذ عنه علم الكلام. ولذلك كان يجلس في حلقته ».

## مناظرات الأشعري مع الجبائى

لا يمكن أن نحدد هل المناظرات الواردة في المصادر بين الجبائي وبين الأشعري سابقة أو لاحقة على إعلانه رفض مذهب المعتزلة.

والروايات المتعلقة بهذا الإعلان كثيرة متنوعة مسرحية أحياناً:

1 \_ وأقدم الروايات ما ورد في « الفهرست » لابن النديم (ص ٢٧١

۱ « طبقات الشافعية »، ج ۲، ص ۲٤٨.

طبع مصر)، قال: « وكان (أي الأشعري) أو لا معتزلياً، ثم تاب من القول بالعدل وخلق القرآن في المسجد الجامع بالبصرة في يوم الجمعة: رقي كرسياً ونادى بأعلى صوته: من عرفني فقد عرفني، ومن لم يعرفني فأنا أعرقه نفسي: أنا فلان بن فلان. كنت قلت بخلق القرآن، وأن الله لا يُرى بالأبصار، وأن أفعال الشر أنا أفعلها. وأنا تائب مُقلع ».

٢ ـــ ويتلو ذلك روايات ذكرها ابن عساكر، ويجري فيها ذكر منامات رأى فيها النبي الذي دعاه إلى اتباع سنته. وهذا يؤذن بأن هذه الروايات موضوعة، لأنها تأخذ موقفاً معيناً. ومن هذه الروايات:

أ \_ ما رُوي عن أحمد بن الحسين المتكلم قال: «سمعت بعض أصحابنا يقول: إن الشيخ أبا الحسن \_ رحمه الله \_ لما تبحر في كلام الاعتزال، وبلغ غايته، كان يورد الأسئلة على أستاذيه في الدرس و لا يجد فيها جواباً شافياً: فتحير في ذلك. فحكي عنه أنه قال: وقع في صدري في بعض الليالي شيء مما كنت فيه من العقائد. فقمت وصليت ركعتين، وسألت الله تعالى أن يهديني الطريق المستقيم. ونمت فرأيت رسول الله \_ صلعم \_ في المنام. فشكوت اليه بعض ما بي من الأمر. فقال رسول الله \_ صلعم \_: عليك بسنتي. فانتبهت وعارضت مسائل الكلام بما وجدت في القرآن والأخبار، فأثبته ونبذت ما سواه ورائي ظهرياً » (ص ٣٨).

ب \_ ورواية ثانية ذكرها حجاج بن محمد الطرابلسي من أهل طرابلس الغرب، قال: «سألت أبا بكر اسماعيل بن أبي محمد بن اسحق الأزدي القيرواني، المعروف بابن عزرة، رحمه الله فقلت له: قيل لي عنه إنه كان معتزلياً، وإنه لما رجع عن ذلك أبقى للمعتزلة نكتاً لم ينقضها. فقال لي: الأشعري

شيخنا وإمامنا ومن عليه معوّلنا. أقام على مذهب المعتزلة أربعين سنة، وكان لهم إماماً. شم غاب عن الناس في بيته خمسة عشر يوماً. وبعد ذلك خرج إلى الجامع، فصعد المنبر وقال: «معاشر الناس! إني إنما تغيبت عنكم في هذه المدة لأني نظرت فتكافأت عندي الأدلة، ولم يترجح عندي حق على باطل، ولا باطل على حق. فاستهديت الله تبارك وتعالى. فهداني إلى اعتقاد ما أودعته في كتبي هذه؛ وانخلعت من جميع ما كنت أعتقده، كما انخلعت من شوبي هذا » \_ وانخلع من ثوب كان عليه ورمى به ودفع الكتاب إلى الناس » (ص ٣٩).

ج \_\_ورواية ثالثة تنتهي إلى أبي عبد الله الحمراني، يقول فيها: « لــم نشــعر يــوم الجمعة وإذا بالأشعري قد طلع على منبر الجامع بالبصرة وبعد صلاة الجمعة، ومعــه شــريط شدّه في وسطه، ثم قطعه وقال: اشهدوا علي أني كنت على غير دين الإسلام، وأني قد أسلمت الساعة، وأني تائب مما كنت فيه من القول بالاعتزال » (ص ٤٠) ويعلق ابن عســاكر علــى الراوي فيقول: « الحمراني مجهول ». \_\_ ولعل هذه الرواية أظهر الروايات تكلفاً وزيفاً، لأنها فضلاً عن افتعالها إنما نقرر أن الاعتزال كفر وأن المعتزلي كافر، ومــن غيــر المعقــول أن يكون الأشعري قد قال مثل هذا الكلام وأصدر هذا الحكم بهذه الحدة.

د \_ وروايــة رابعة تنسب إلى الإمــام أبي عبد الله الحسين بن محمـد، إذ يقــول: « سمعت غير واحد من أئمتنا يحكي كيف كان بدء رجوع الامام المبرأ من الزيغ والتضـليل أبي الحسن علي بن اسماعيل أنه قال: بينما أنا نائم في العشر الأول من شهر رمضان، رأيــت المصطفى \_ صلعم \_ فقال: « يا علي! انصر المذاهب المروية عني فانهــا الحــق ». فلمــا استيقظت دخل علي أمر عظيم. ولم أزل مفكراً مهموماً لرؤياي ولما أنا عليــه مــن إيضــاح الأدلة في خلاف ذلك، حتى كان العشر الأوسط فرأيت النبي \_ صلعم \_ في المنام فقال لــي: ما فعلت فيما أمرتك به؟ فقلت:

يا رسول الله! وما عسى أن أفعل، وقد خريَّجتُ للمذاهب المروية عنك وجوهاً يحتملها الكلم، واتبعت الأدلة الصحيحة التي يجوز إطلاقها على الباري عز وجل. فقال لي: انصر المذاهب المروية عنى، فإنها الحق. \_ فاستيقظت وأنا شديد الأسف والحزن. فأجمعت على ترك الكلام، واتبعت الحديث وتلاوة القرآن. فلما كانت ليلة سبع وعشرين، ومن عادتنا بالبصرة أن يجتمع القراء وأهل العلم والفضل، فيختموا القرآن في تلك الليلة \_ مكثت فيهم على ما جرت عادتا. فأخذني من النعاس ما لم أتمالك معه أن قمت فلما وصلت إلى البيت نمت وبي من الأسف على ما فاتنى من ختم تلك الليلة أمر عظيم. فرأيت النبي \_ صلعم \_ فقال: ما صنعت فيما أمرتك به؟ فقلتُ: قد تركتُ الكلام ولزمتُ كتاب الله وسنتك. فقال لي ': ما أمرتك بترك الكلام، إنما أمرتك بنصرة المذاهب المروية عني، فإنها الحق. فقلت: يا رسول الله! كيف أدع مـــذهباً تصورت مسائله وعرفت أدلته منذ ثلاثين سنة لرؤيا؟ فقال لي: لولا أني أعلم أن الله تعالى يمدك بمدد من عنده لما قمتُ عنك حتى أبين لك وجوهها، وكأنك تعد إتياني إليك هذا رؤيا. أوروياي جبريل كانت رؤيا؟ إنك لا تراني في هذا المعنى بعدها، فجد فيه فإن الله سيمدك بمدد من عنده. قال (أي الأشعري): فاستيقظت وقلتُ: ما بعد الحق إلاَّ الضلال. وأخذت في نصرة الأحاديث في الرؤية والشفاعة والنظر وغير ذلك، فكان يأتيني شيء والله ما سمعته من خصم قط و لا رأيته في كتاب، فعلمتُ أن ذلك من مدد الله تعالى الذي بشرني به رسول الله صلى الله علیه و سلم » (ص ٤٠ \_ ٤١).

ه \_ ورواية خامسة عن أبي الحسن بن مهدي بطبرستان قال: «حكى لنا الشيخ أبو
 الحسن \_ رضى الله عنه \_ قال، كان الداعى

١ في المطبوع: أنا أمرتك.

إلى رجوعي عن الاعتزال، وإلى النظر في أدلتهم واستخراج فسادها أني رأيت رسول الله \_ صلعم \_ في منامي في أول شهر رمضان، فقال لي: يا أبا الحسن! كتبت الحديث؟ فقلت: بلي يا رسول الله! فقال لي صلى الله عليه وسلم: « فما الذي يمنعك من القول به؟ » قلت: أدلَّة العقول منعتني، فتأولت الأخبار. فقال لي: وما قامت أدلة المعقول عندك على أن الله تعالى يرى في الآخرة؟ فقلت: بلي يا رسول الله. فإنما هي شُبُه. فقال لي: « تأملها وانظر فيها نظراً مستوفى فليست بشبه، بل هي أدلة . \_ وغاب عنى صلى الله عليه وسلم. قال أبو الحسن (الأشعري): فلما انتبهت فزعت فزعاً شديداً وأخذت أتأمل ما قاله صلى الله عليه وسلم، واستثبت فوجدت الأمر كما قال. فقويت أدلة الإثبات في قلبي، وضعفت أدلة النفي. فسكت ولم أظهر للناس شيئاً، وكنت متحيراً في أمرى. فلما دخلنا في العشر الثاني من رمضان، رأيته صلى الله عليه وسلم قد أقبل، فقال: يا أبا الحسن! أي شيء عملت فيما قلت لك؟ فقال: يا رسول الله! الأمر كما قلت صلى الله عليك. والقوة في جانب الإثبات. فقال لي: تأمل سائر المسائل وتذاكر فيها. فانتبهت، فقمت وجمعت جميع ما كان بين يدي من الكتب الكلاميات وخبرتها ورفعتها، واشتغلت بكتب الحديث وتفسير القرآن والعلوم الشرعية. ومع هذا فإني كنت أتفكر في سائر المسائل الأمره صلى الله عليه وسلم إياي بذلك. قال: فلما دخلنا في العشر الثالث رأيته ليلة القدر فقال لى \_ وهو كالحردان: «ما عملت فيما قلت لك؟ » فقلت: يا رسول الله! أنا متفكر فيما قلت، و لا أدع التفكر والبحث عليها. إلا أنى قد رفضت

١ في المطبوع: فسادهم.

٢ في المطبوع: وانظر

الكلام كله وأعرضت عنه، واشتغلت بعلوم الشريعة. فقال لي مغضباً: «ومن الذي أمرك بذلك؟ صنف وانصر فهذه الطريقة التي أمرتك بها فإنها ديني وهو الحق الذي جئت به ». وانتبهت. قال لي أبو الحسن (الأشعري): فأخذت في التصنيف والنصرة وأظهرت المذهب. » (ص ٤٢ ــ ٤٣).

ويلاحظ على هذه الروايات أنها تستهدف:

١ \_ الدفاع عن علم الكلام، وأنه لا يتنافى مع السنة، مما يؤذن بأن أصحابها أشاعرة.

٢ \_ الدفاع عن مذهب الأشعري، بوصفه مطابقاً لسنة النبي.

٣ ــ بعضها يرمي إلى الطعن في مذهب المعتزلة ودمغه بالكفر.

وإذا كان اللجوء إلى الرؤى التي فيها يشاهد النبي يأمر بكذا وكذا \_ أمراً شائعاً لدى الفقهاء بل وبعض المتكلمين، فإن الرواية المذكورة في مجموعها تتنافى مع واقع الحال من ضرورة التطور الذهني بحيث تبدأ الشكوك وتتزايد حتى تؤدي إلى التحول وإعان القطيعة مع ما سار عليه الأمر حتى ذلك الوقت. وهذا لا يتفق مع هذه الرؤى التي تكاد أن تكون تعبيراً عن تحولات مفاجئة. ولعل أقربها إلى التصديق الرواية رقم ٢ عن أحمد بن الحسين المتكلم، ومفادها أن الأشعري « لما تبحر في كلام الاعتزال وبلغ غايته كان يورد الأسئلة على أستاذيه في الدرس و لا يجد فيها جواباً شافياً، فتحير في ذلك » (ابن عساكر «تبيين…»، على أستاذيه في الدرس هي التي ورد بعضها على أستاذيه في الدرس هي التي ورد بعضها

١ في المطبوع: وانظر.

في المناظرات التي تزعم المصادر وقوعها بين الأشعري وأستاذه أبي علي الجبائي. وعلينا الآن أن نورد هذه المناظرات.

#### ١ \_ المناظرة في الأصلح

واشهر هذه المناظرات تلك التي وقعت بينهما في الأصلح والتعديل. وهاك إحدى رواياتها، كما ذكرها السبكي في «طبقات الشافعية » (ج ٢، ص ٢٥٠ ــ ٢٥١):

سأل الأشعري أبا على الجبائي فقال: « أيها الشيخ! ما قولك في ثلاثةٍ: مؤمن، وكافرٍ، وصبيّ.

فقال (الجبائي): المؤمن من أهل الدرجات، والكافر من أهل الهلكات، والصبيّ من أهل النجاة.

فقال الشيخ (الأشعري): فإن أراد الصبيّ أن يرقى إلى أهل الدرجات: هل يمكن؟ قال الجبائي: لا! يقال له: إن المؤمن إنما نال هذه الدرجة بالطاعة، وليس لك مثلها.

قال الشيخ (الأشعري): فإن قال: التقصير ليس مني. فلو أحييتني كنت عملت من من الطاعات كعمل المؤمن.

قال الجبائي: يقول له الله: كنت أعلم أنك لو بَقِيْت لَعَصَيْت ولعوقبت، فراعيت مصلحتك وَأَمَتَك قبل أن تنتهي إلى سن التكليف.

قال الشيخ (الأشعري): فلو قال الكافر: يا ربّ! علمِنتَ حالَه كما علمِنتَ حالي، فهـ لا راعيت مصلحتي مثله؟!

فانقطع الجبائي ».

ورواها ابن خلكان البصورة تختلف بعض الاختلاف، على النحو التالي:

سأل أبو الحسن الأشعري « أستاذه أبا على الجبائي عن ثلاثة إخوة: أحدهم كان مؤمناً بررًا تقياً، والثاني كان كافراً فاسقاً شقياً، والثالث كان صغيراً \_ فماتوا، فكيف حالهم؟

فقال الجبائي: أما الزاهد ففي الدرجات، وأما الكافر ففي الدركات، وأما الصغير فمن أهل السلامة.

فقال الأشعرى: إن أراد الصغير أن يذهب إلى درجات الزاهد، هل يُؤذن له؟

فقال الجبائي: لا؛ لأنه يقال له: إن أخاك إنما وصل إلى هذه الدرجات بسبب طاعاته الكثيرة وليس لك تلك الطاعات.

فقال الأشعري: فإن قال ذلك الصغير: التقصير ليس مني، فإنك ما أبقيتني و لا أقدرتني على الطاعة.

فقال الجبائي: يقول الباري جلّ وعلا: كنت أعلم أنك لو بقيت لعصيت وصرت مستحقاً للعذاب الأليم، فراعيت مصلحتك.

فقال الأشعري: فلو قال الأخ الكافر: يا إله العالمين! كما عَلِمْتَ حاله فقد عَلِمْتَ حالي، فلم راعيت مصلحته دوني؟!

(فقال الجبائي للأشعري: إنك مجنون!

فقال: لا! بل وقف حمار الشيخ في العقبة ١)

١ ج ٣، ص ٣٩٨، القاهرة ١٩٤٨ تحت رقم ٩٧٩.

٢ هذه الزيادة وردت في بعض النسخ. وربما كانت مقحمة.

#### و انقطع الجبائي »

ويعلق ابن خلكان عليها فيقول: « وهذه المناظرة دالة على أن الله تعالى خصَّ من شاء برحمته، وخصَّ آخر بعذابه، وأن أفعاله غير معللة بشيء من الأغراض ».

ويعلق ابن السبكي بنفس المعنى فيقول: « هذه مسألة مفروغ منها! فمن أصلنا أنه تعالى لا يجب عليه شيء، ولا يفعل شيئاً لشيء يبعثه عليه، بل هو مالك الملك ورب العالمين، لا حجر عليه لو نقل عباده من الخير إلى الشر ومن النفع إلى الضر لا يُسأل عما يفعل وهم يُسألون. » (« طبقات الشافعية »، ج ٢، ص ٢٥١). ويذكر أنه وقع في أيام شيخ الإسلام عز الدين بن عبد السلام استفتاء في هذه المسألة، فأفتى فيها الشيخ عز الدين، والشيخ أبو عمرو ابن الحاجب. « ومن كلام الشيخ عز الدين في الجواب: « ما أجهل من يزعم أن الله سبحانه لي يجوز أن يخلق شيئاً إلا أن يكون فيه جلب نفع أو دفع ضرر؟! تالله لقد تيمموا شاسعاً، ولقد تحجروا واسعاً! ». ومن جواب ابن الحاجب: « أي صلاح في خلق ما هو السبب المؤدي إلى الكفر! » (الموضع نفسه).

#### ٢ \_ مناظرة في أسماء الله هل هي توقيفية:

والمناظرة الثانية رواها السبكي (ج ٢، ص ٢٥١/ ٢) هكذا:

« دخل رجل على الجبائي فقال: هل يجوز أن يُسمَّى الله تعالى عاقلاً؟

فقال الجبائي: لا، لأن العقل مشتق من العقال، وهو المانع، والمنع في حق الله تعالى محال؛ فامتنع الإطلاق.

قال الشيخ أبو الحسن (الأشعري): فقلت له: فعلى قياسك لا يسمَّى الله ـ سبحانه ـ حكيماً، لأن هذا الاسم مشتق من حكمة اللجام،

وهي الحديدة المانعة للدابّة عن الخروج ويشهد لذلك قول حسان بن ثابت رضى الله عنه.

فَنَحُكُم بالقوافي من هجانا ونضرب حين تختلط الدماء' وقول الآخر':

أبنى حنيفة حكموا سفهاءكم إنى أخاف عليكمو أن أغضب

أي: « نمنع بالقوافي من هجانا »، و « امنعوا سفهاءكم ». فإذا كان اللفظ مشتقاً من المنع، والمنع على الله محال، لزمك أن تمنع إطلاق « حكيم » عليه سبحانه وتعالى.

قال: فلم يُحر جواباً، إلا أنه قال لي: فلم منعت أنت أن يسمى الله سبحانه عاقلاً، وأجزت أن يسمى حكيماً؟

قال (أي الأشعري): فقلت له: لأن طريقي في مأخذ أسماء الله الإذن الشرعي، دون القياس اللغوي. فأطلقت «حكيماً » لأن الشرع أطلقه، ومنعت «عاقلاً » لأن الشرع منعه، ولو أطلقه الشرع لأطلقته ».

#### \* \* \*

على أن الأشعري اضطر بعد ذلك إلى مفارقة مجلس الجبائي، لكنه استمر على معاكسته. يدل على ذلك ما ذكره فخر الدين الرازي في تفسيره

ا راجع ديوان حسان بن ثابت بشرح عبد الرحمن البرقوقي، القاهرة، المكتبة التجارية، ص ٦، يقول: من هجانا منعناه بقوافينا المفحمة، ونحن نضرب حين تختلط الدماء أي حين تلتحم الحرب. قوله: نحكم: أي نمنع.

٢ البيت لجرير، وقاله في بيت آخر في هجاء بني حنيفة. والحكمة: ما أحاط بحنكي الفرس من لجامه. راجع
 ديوان جرير، ص ٤٧، بيروت ١٩٦٠.

في سورة الأنعام، ونقله ابن خلكان (ج ٣، ص ٣٩٩): « أن الأشعري لما فارق مجلس الأستاذ الجبائي وترك مذهبه، وكثر اعتراضه على أقاويله عظمت الوحشة بينهما. فاتفق يوما أن الجبائي عقد مجلس التذكير، وحضر عنده عالمٌ من الناس. فذهب الأشعري إلى ذلك المجلس، وجلس في بعض النواحي مختفياً عن الجبائي، وقال لبعض من حضره من النساء: أنا أعلمك مسألة فاذكريها لهذا الشيخ. ثم علمها سؤالاً بعد سؤال. فلما انقطع الجبائي في الأخير رأى الأشعريّ، فعلم أن المسألة منه، لا من العجوز ».

ويذكر الأشاعرة أن الأشعري كان أقدر على الجدل من أستاذه الجبائي، بينما كان الجبائي صاحب تصنيف وقلم « إلا أنه لم يكن قوياً في المناظرة. فكان إذا عرضت مناظرة قال للأشعري: نُب عني ألم « وكذلك يشهد على قدرة الأشعري في الجدل أبو سهل الصعلوكي: «حضرنا مع الشيخ أبي الحسن (= الأشعري) مجلس علوي بالبصرة. فناظر المعتزلة حذلهم الله، وكانوا، يعني، كثيراً فأتى على الكل وهزمهم: كلما انقطع واحدٌ تتاول الآخر حتى انقطعوا عن آخرهم. فعدنا في المجلس الثاني، فما عاد منهم أحد. فقال بين يدي العلوي: يا غلام! اكتب على الباب: فروًا! » («طبقات الشافعية »، ج ٢، ص ٢٤٧).

#### معاشه

يروي الخطيب البغدادي نقلاً يرتفع إلى بندار بن الحسين وكان خادم

ا السبكي: «طبقات الشافعية »، ج ٢، ص ٢٤٦ \_ ٢٤٧.

أبي الحسن الأشعري بالبصرة، أنه قال: «كان أبو الحسن (الأشعري) يأكل من غلَّة ضيعة وقفها جده \_ بلال بن أبي بردة بن أبي موسى الأشعري \_ على عقبه. قال: وكانت نفقته في كل سنة سبعة عشر درهماً » («تاريخ بغداد »، ج ۱۱، ص ۳٤٧، س ۱۱ \_ س ۱۳). وكرر هذه الرواية ابن عساكر («تبيين...»، ص ۱٤٢).

ومن خدمه في البصرة أيضاً أحمد بن علي الفقيه، روى عنه ابنه أبو عمران موسى بن أحمد بن علي الفقيه قال «سمعت أبي يقول: خدمت الإمام أبا الحسن بالبصرة سنين، وعاشرته ببغداد إلى أن توفي رحمه الله، فلم أجد أورع منه ولا أغض طرفاً، ولم أر شيخاً أكثر حياءً منه في أمور الدنيا، ولا أنشط منه في أمور الآخرة. » (« ابن عساكر: « تبيين... »، ص ١٤١).

وهذا يدل على تقلله من الدنيا وزهادته، إذا صحّ أن نفقته في السنة كانت سبعة عشر درهما! ذلك أن الدرهم كان وحدة العملة الفضية ويساوي ٢,٩١ جرام فضة قبل سنة ٧٩ ه، وأعلى قيمة بلغها حتى منتصف القرن الثالث الهجري تقوم بين ٢,٩١ و ٢,٩٠ جرام من الفضة. وقد تفاوتت أسعار التغيير بين الدينا والدرهم في أوقات مختلفة تفاوتاً شديداً. ففي عهد النبي كان الدينار يساوي عشرة (أو اثني عشر) دراهم، لكن الدرهم نزلت قيمته بعد ذلك كثيراً بالنسبة إلى الدينار حتى وصل الدرهم إلى قيمة دنيا، فبلغ سعر تغيير الدينار ١٥ شم ٢٠ شم به بل و ٥٠ درهماً. وكان الدينار هو وحدة العملة الذهبية. وكان دينار عبد الملك بن مروان يزن ٤/١٤ جرام، واستمر وزنه كذلك مدة طويلة، وكان مقدار الذهب الخالص فيه يترواح بين يردن ٤/١٠ وفي مصر الفاطمية وصل إلى ١٠٠٪.

فإذا كان الأشعري ينفق في السنة ١٧ درهماً، والدرهم ٢,٩٥ جراماً

من الفضة، فكأن مقدار ما كان ينفقه في العام هو ما يساوي ٥٠,١٥ جراماً من الفضة! فما كان أرخص الحياة في تلك الأيام!

#### عبادته

روى أبو الحسين السروي الفاضل في الكلام أن الأشعري ظلّ « قريباً من عشرين سنة يصلي صلاة الصبح بوضوء العتمة. وكان لا يحكي عن اجتهاده شيئاً إلى أحداً. »

### وفاته

اختلفت المصادر في سنة وفاته. فقد قال بعض البصريين إنه «مات سنة نيف وثلاثين وتلثمائة. وذكر لي (أي الخطيب البغدادي) أبو القاسم عبد الواحد بن علي الأسدي أن الأشعري مات ببغداد بعد سنة عشرين، وقبل سنة ثلاثين، وتلثمائة. ودفن في مشرعة الروايا في تربة إلى جانبها مسجد، وبالقرب منها حمّام، وهي عن يسار المار من السوق إلى دجلة. وذكر أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الأندلسي أن أبا الحسن الأشعري مات في سنة أربع وعشرين وتلثمائة » (الخطيب البغدادي: «تاريخ بغداد »، ج ١١، ص ٣٤٧).

۱ ابن عساکر: « تبیین.. » ص ۱٤۱.

ونقل ابن عساكر هذا النص بترتيب مختلف، وعقب على قول بعض البصريين إنه مات سنة نيف وثلاثين وثلثمائة: « وهذا القول... لا أراه صحيحاً، والأصح أنه مات سنة أربع وعشرين، وكذلك ذكر أبو بكر ابن فورك » (« تبيين... »، ص ٥٦).

### مؤلفاته

لدينا إثبات بمؤلفات أبي الحسن الأشعري:

أولها ما ذكره هو في كتابه المسمى « العمد » وذكر فيه أسماء أكثر كتبه التي ألفها حتى سنة عشرين وثلثمائة، وها هي ذي كما أوردها ابن عساكر (« التنبيه... »، ص ١٢٨ وما يليها):

ا الفصول: في الرد على الملحدين والخارجين عن الملة، كالفلاسفة والطبائعيين والدهريين وأهل التشبيه والقائلين بقدم الدهر على اختلاف مقالاتهم وأنواع مذاهبهم. ثم رد فيه على البراهمة واليهود والنصارى والمجوس. وهو كتاب كبير يشتمل على اثني عشر كتاباً. وأول كتاب منها هو في إثبات النظر وحجة العقل والرد على من أنكر ذلك. ثم ذكر على الملحدين والدهريّين مما احتجوا به في قدّم العالم، وتكلم عليها، واستوفى ما ذكره ابن الراوندي في كتابه المعروف بد «كتاب التاج»، وهو الذي نصر فيه القول بقدم العالم.

٢ ـــ الموجز، ويشتمل على اثني عشر كتاباً على حسب تنوع مقالات المخالفين مــن الخارجين عن الملة والداخلين فيها. وآخره كتاب الإمامة، تكلم فيه في إثبات إمامة الصـــديق، وأبطل قول من قال بالنص (من الشيعة) وأنه لا بد من إمام معصوم في كل عصر.

" \_ في خلق الأعمال: ويقول عنه: « ألفنا كتاباً في خلق الأعمال، نقضنا فيه اعتلالات المعتزلة والقدرية في خلق الأعمال وكشفنا عن تمويههم في ذلك ».

٤ ــ في الاستطاعة: وهو كتاب كبير يرد فيه على استدلالات المعتزلة في دعواهم أن
 الاستطاعة قبل الفعل، ومسائلهم وجواباتهم.

م \_ كتاب في الصفات ': تكلم فيه على أصناف المعتزلة والجهمية والمخالفين للأشعري فيها في نفيهم علم الله وقدرته وسائر صفاته، وعلى أبي الهذيل ومعمّر والنظّام والفوطي، وعلى من قال بقدم العالم، وفي فنون كثيرة من فنون الصفات في إثبات الوجه لله واليدين، وفي استوائه على العرش؛ وتكلم فيه على الناشئ (أبي العباس) ومذهبه في السماء والصفات.

تاب في جواز رؤية الله بالأبصار: نقض فيه جميع اعتلالات المعتزلة في نفيها
 وإنكارها وإبطالها.

٧ \_ كتاب في اختلاف الناس في الأسماء والأحكام والخاص والعام.

٨ \_ كتاب في الرد على المجسمة.

٩ ــ كتاب في الجسم: وفيه يبين أن المعتزلة لا يمكنهم أن يجيبوا عن مسائل الجسمية، كما يمكنه هو ؛ وبيّن لزوم مسائل الجسمية على أصولهم.

١٠ إيضاح البرهان في الرد على أهل الزيغ والطغيان: جعله مدخلاً إلى الموجز،
 وتكلم فيه في الفنون التي تكلم فيها الموجز.

ا ذكره عبد القاهر البغدادي في « أصول الدين »، ص ١١٥ (استانبول ١٩٢٨).

- ١١ \_ اللمَع في الرد على أهل الزيغ والبدع. وهو كتاب لطيف (= صغير الحجم).
  - ١٢ \_ اللمع الكبير: جعله مدخلاً إلى إيضاح البرهان.
    - ١٣ \_ اللمع الصغير: جعله مدخلاً إلى اللمع الكبير.
- 1٤ \_\_ الشرح والتفصيل في الرد على أهل الإفك والتضليل: جعله للمبتدئين وبمثابـــة مقدمة ينظر فيها قبل كتاب اللمع، وهو كتاب يصلح للمتعلمين.
  - 10 \_ « كتاب مختصر جعلناه مدخلاً إلى الشرح والتفصيل ».
- 17 \_ نقض كتاب الأصول لمحمد بن عبد الوهاب الجبائي. ويقول عنه الأسعري: «كشفنا (فيه) عن تمويهه في سائر الأبواب التي تكلم فيها من أصول المعتزلة؛ وذكرنا ما للمعتزلة من الحجج في ذلك بما لم يأت به. ونقضناه بحجج الله الزاهرة وبراهينه الباهرة، يأتي كلامنا عليه في نقضه في جميع مسائل المعتزلة وأجوبتها في الفنون التي اختلفنا نحن وهم فيها » (ابن عساكر، ص ١٣٠).
- ۱۷ \_\_ نقض تأويل الأدلة للبلخي في أصول المعتزلة: « أبنًا عن شبهه التي أوردها بأدلة الله الواضحة وأعلامه اللائحة. وضممنا إلى ذلك نقض ما ذكره من الكلام في الصفات في عيون المسائل والجوابات ».
- ۱۸ \_ « وألفنا كتاباً في مقالات المسلمين: يستوعب جميع اختلافهم ومقالاتهم. » \_ و هو « مقالات الإسلاميين ».
  - ١٩ \_ جُمَل المقالات: وهو في جمل مقالات الملحدين وجُمَل أقاويل الموحدين.
- ٢٠ \_ الجوابات في الصفات عن مسائل أهل الزيغ والشبهات: « نقضنا فيه كتاباً كنّا ألفناه قديماً فيها على تصحيح مذهب المعتزلة، لم

يؤلف لهم كتاب مثله. ثم أبان الله سبحانه لنا الحقّ فرجعنا عنه فنقضناه وأوضحنا بطلانه ».

٢١ \_ كتاب على ابن الراوندي في الصفات والقرآن.

۲۲ \_ كتاب فيه نقض لكتاب الخالدي الذي ألفه في القرآن والصفات، قبل أن يؤلف كتابه الملقب د « الملخص ».

٢٣ \_ كتاب فيه نقض لكتاب الخالدي في إثبات حدَث إرادة الله تعالى، وأنه شاء ما لم يكن، وكان ما لم يشأ وأوضح بطلان قوله في ذلك، وسماه: « القامع لكتاب الخالدي في الإرادة ».

٢٤ \_ الدافع للمهذب: نقض فيه كتاب الخالدي في المقالات الذي سماه « المهذب ».

٢٥ \_ « وألفنا على الخالدي كتاباً نقضنا فيه كتاباً ألفه في نفي خلق الأعمال وتقديرها عن رب العالمين. »

٢٦ ـ « وألفنا كتاباً نقضنا به على البلخي كتاباً ذكر أنه أصلح به غلط ابن الراوندي
 في الجدل ».

٢٧ ــ « وألفنا كتاباً في الاستشهاد، أرينا فيه كيف يلزم المعتزلة على محجتهم فــي
 الاستشهاد بالشاهد على الغائب أن يثبتوا علم الله وقدرته وسائر صفاته ».

7٨ ــ المختصر في التوحيد والقدر: وهو في أبواب من الكلام: « منها الكلام في إثبات رؤية الله بالأبصار، والكلام في سائر الصفات، والكلام في أبواب القدر كلها، وفي التعجيز أ، والتجويد. وسألناهم فيه عن مسائل كثيرة ضاقوا بالجواب عنها ذرعاً ولم يجدوا إلى الانفكاك عنها بحجة سبيلاً ».

١ كذا! وربما كان صوابها: التعديل.

- ٢٩ \_ كتاب في شرح أدب الجدل.
- ٣٠ \_ كتاب الطبريين: في فنون كثيرة من المسائل الكثيرة.
- ٣١ \_ جواب الخراسانيين: في ضروب من المسائل كثيرة.
  - ٣٢ \_ كتاب الأرّجانيين: في أبواب مسائل الكلام.
  - ٣٣ \_ جواب السير افيين: في أجناس من الكلام.
    - ٣٤ \_ جواب العُمَانيين: في أنواع من الكلام.
- ٣٥ \_ جواب الجرجانيين: في مسائل كانت تدور بيننا وبين المعتزلة.
  - ٣٦ \_ جواب الدمشقيين: في لطائف من الكلام.
    - ٣٧ \_ جواب الواسطيين؛ في فنون من الكلام.
- ٣٨ \_ جوابات الرامهرمزيين: «وكان بعض المعتزلة من رامهرمز كتب إليَّ يسألني الجواب عن مسائل كانت تدور في نفسه فأجبت عنها ».
  - ٣٩ \_ المسائل المنثورة البغدادية: وفيه مجالس دارت بيننا وبين أعلام المعتزلة.
    - ٤٠ \_ المنتخل في المسائل المنشورات البصريات.
      - ٤١ \_ الفنون في الرد على الملحدين.
        - ٤٢ \_ النوادر في دقائق الكلام.
      - ٤٣ \_ الإدراك في فنون من لطائف الكلام.
    - ٤٤ \_ نقض الكتاب المعروف « باللطيف » للاسكافي.
    - 20 \_ كتاب نقض فيه كلام عباد بن سليمان في دقائق الكلام.
      - ٤٦ \_ كتاب نقض فيه كتاباً لعلى بن عيسى.
- ٤٧ \_ المختزن: في ضروب من الكلام « ذكرنا فيه مسائل للمخالفين لـم يسألونا عنها، ولا سطروها في كتبهم، ولم يتجهوا للسؤال. وأجبنا عنها بما وفقنا الله تعالى له ».

- ٤٨ ــ « وألفنا كتاباً في باب « شيء »، وأن الأشياء هي أشياء وإن عدمت، رجعنـــا عنه ونقضناه. « فمن وقع إليه فلا يعولن عليه. »
  - 9٤ \_ كتاب في الاجتهاد في الأحكام.
  - ٥٠ \_ كتاب في أن القياس يخص ظاهر القرآن.
  - ٥١ ــ كتاب في المعارف ــ وهو كتاب لطيف.
    - ٥٢ \_ كتاب في الأخبار وتخصيصها.
- ٥٣ \_ الفنون في أبواب من الكلام: وهو « غير كتاب الفنون الذي ألفناه على الملحدين » \_ راجع رقم ٤١.
  - ٥٤ \_ جواب المصريين: أتينا فيه على كثير من أبواب الكلام ».
- ٥٥ \_ « كتاب في أن العجز عن الشيء غير العجز عن ضده، وأن العجز لا يكون الله عن الموجود. نصرنا فيه من قال من أصحابنا بذلك ».
  - ٥٦ \_ المسائل على أهل التثنية: فيه مسائل على أهل التثنية.
- ٥٧ \_ « وألفنا كتاباً مجرداً ذكرنا فيه جميع اعتراض الدهريين في قول الموحدين إن الحوادث أولاً أنها لا تصح، وأنها لا تصح إلاً من مُحْدِث، وفي أن المحدث واحد، وأوجبناهم عنه بما فيه إقناع للمسترشدين. وذكرنا أيضاً اعتلالات لهم في قدّم الأجسام، وهذا الكتاب غير كتبنا التي ذكرناها في صدر كتابنا هذا، وهو موسوم: « بالاستقصاء لجميع اعتراض الدهريين وسائر أصناف الملحدين ».
- ٥٨ \_ كتاب على الدهريين في اعتلالاتهم في قِدَم الأجسام بأنها لا تخلو إن لو كانت محدثة من أن يكون أحدثها لنفسه أو لعلة.
- 99 \_ و « ألفنا كتاباً نقضنا به اعتراضاً على داود بن علي الأصبهاني في مسألة الاعتقاد ».

- ٦٠ \_ تفسير ' القرآن: « رددنا فيه على الجبائي والبلخي ما حرّفا من تأويله ».
  - ٦١ \_ زيادات النوادر.
  - ٦٢ \_ جو ابات أهل فارس.
- 77 \_ « وألفنا كتاباً أخبرنا فيه عن اعتلال من زعم أن الموات يفعل بطبعه. ونقضنا عليهم اعتلالهم وأوضحنا عن تمويههم ».
- 75 \_ « وألفنا كتاباً في الرؤية نقضنا به اعتراضات اعترض بها علينا الجبائي في مواضع متفرقة من كتب جمعها محمد بن عمر الصيمري، وحكاها عنه، فأبنا عن فسادها وأوضحناه وكشفناه ».
  - ٦٥ ــ الجوهر في الرد على أهل الزيغ والمنكر.
  - 77 ــ « وألفنا كتاباً أجبنا فيه عن مسائل الجبائي في النظر والاستدلال وشرائطه ».
    - ٦٧ \_ أدب الجدل.
    - ٦٨ \_ « و ألفنا كتاباً في مقالات الفلاسفة خاصة ».
- 79 \_ « وألفنا كتاباً في الرد على الفلاسفة، يشتمل على ثلاث مقالات. ذكرنا فيه نقض « علل » أبرقاس الدهري، وتكلمنا فيه على القائلين بالهيولى والطبائع، ونقضنا فيه على علل أرسطوطاليس « في السماء والعالم »، وبينا ما عليهم في قولهم بإضافة الأحداث إلى النجوم وتعليق أحكام السعادة والشقاوة بها ». وكتاب علل أبرقلس الدهري هو كتاب

١ ذكره عبد القاهر البغدادي في « أصول الدين »، ص ١١٥.

٢ من المضحك أن مكارثي ترجم هذا الموضع هكذا:

Ibn Qais the Materialist (The theology of Al-Ash'ari, p. 225)

و علق قائلًا (ص ٢٢٦): لم أفلح في معرفة من ابن قيس هذا؟

الحجج التي أدلى بها أبرقلس Proclus الأفلاطوني المحدث في إثبات قدم العالم، وهي التي نشرناها في كتابنا: « الأفلاطونية المحدثة عند العرب » (القاهرة سنة ١٩٥٥، ص ٣٤ \_ نشرناها في كتابنا: « الأفلاطونية المحدثة عند العرب » وإنْ كانت ترجمة هذا الكتاب الأخير إلى اللاتينية قد ورد عنوانها هكذا Liber de Causis (= كتاب العلل)، فقوله الدهري الأخير إلى اللاتينية قد ورد عنوانها هكذا عنوانها على الحجج التي قال بها في إثبات قدم هنا قرينة على أنه يقصد كتاب برقاس الذي يشتمل على الحجج التي قال بها في إثبات قدم العالم، والتي ترجمها اسحق بن حنين، وبقي لنا من ترجمته ترجمة التسع حجج الأولى من مجموع الحجج وقدره ثماني عشرة حجة. راجع كتابنا المشار إليه، والمقدمة، ففيه تفصيل ما يتعلق بها.

#### \* \* \*

وقد نقل ابن عساكر هذا الثبت عن أبي بكر بن فورك التي قال بعد سردها: «هذا هو أسامي كتبه التي ألفها إلى سنة عشرين وثلثمائة، سوى أماليه على الناس والجوابات المتفرقة عن المسائل الواردة من الجهات المختلفات، وسوى ما أملاه على الناس مما لم يذكر أساميه ها هنا. وقد عاش بعد ذلك إلى سنة أربع وعشرين وثلثمائة، وصنف فيها كتباً، منها:

- ١ \_ كتاب نقض المضاهاة على الاسكافي في التسمية بالقدر.
  - ٢ \_ وكتاب « العمد » في الرؤية.
- ٣ \_ وكتاب في معلومات الله ومقدوراته أنه لا نهاية لها على أبي الهذيل.
- ٤ \_ وكتاب على حارث الوراق في الصفات فيما نقض على ابن الراوندي.

- ٥ \_ وكتاب على أهل النتاسخ.
- ٦ \_ وكتاب في الرد في الحركات على أبي الهذيل.
  - ٧ \_ وكتاب على أهل المنطق.
- ٨ \_ ومسائل سئل عنها الجبائي في الأسماء والأحكام.
  - ٩ \_ ومجالسات في خبر الواحد وإثبات القياس.
- ١٠ \_ وكتاب في أفعال النبي صلى الله عليه وسلم تسليماً.
  - ١١ \_ وكتاب في الوقوف والعموم.
- 17 \_ وكتاب في متشابه القرآن: جمع فيه بين المعتزلة والملحدين فيما يطعنون بـ ه في متشابه الحديث.
  - ١٣ \_ ونقض كتاب « التاج » على ابن الراوندي.
    - ١٤ \_ كتاب فيه بيان مذهب النصارى.
      - ١٥ \_ كتاب في الإمامة.
- 17 \_ كتاب فيه الكلام على النصارى، مما يُحْتَجُّ به عليهم من سائر الكتب التي يعتر فون بها.
- ١٧ \_ كتاب في النقض على ابن الراوندي في إبطال التواتر، وفيما يتعلق به الطاعنون على التواتر، ومسائل في إثبات الاجتماع.
  - ١٨ \_ كتاب في حكايات مذاهب المجسمة وما يحتجون به.
    - ١٩ \_ كتاب نقض شرح الكتاب.
  - ٢٠ \_ كتاب في مسائل جرت بينه وبين أبي الفرج المالكي في علة الخمر.
    - ٢١ ــ نقض كتاب « الآثار العلوية » على أرسطوطاليس.
  - ٢٢ \_ كتاب في جوابات مسائل لأبي هاشم، استملاها ابن أبي صالح الطبري.

- ٢٣ \_ وكتابه الذي سماه الاحتجاج.
- ٢٤ \_ وكتاب الأخبار الذي أملاه على البرهان. وذلك آخر ما بلغنا من أسامي تصانيفه.
  - ٢٥ \_ وله كتاب في دلائل النبوة، مفرد،
  - ٢٦ \_ وكتاب آخر في الإمامة، مفرد ».

\* \* \*

ويقول ابن عساكر إن « هذا آخر ما ذكره أبو بكر بن فورك من تصانيفه، وقد وقع اللي أشياء لم يذكرها في تسمية تواليفه. فمنها:

- ١ \_ رسالة الحث على البحث.
- ٢ ــ رسالة في الإيمان وهل يطلق عليه اسم الخلق.
- ٣ ــ وجواب مسائل كتب بها إلى أهل الثغر في تبيين ما سألوه عنه من مذهب أهــ ل
   الحق.

و أخبرني الشيخ أبو القاسم بن نصر الواعظ في كتابه عن أبي المعالي بن عبد الملك القاضي. قال: سمعت من أثق به قال: رأيت تراجم (= أسماء عناوين) كتب الامام أبي الحسن فعددتها أكثر من مائتين أو تلثمائة مصنف » (ابن عساكر: « التبيه »، ص ١٣٦).

\* \* \*

تلك إذن الاثبات الثلاثة التي وردت إلينا عن مؤلفات الأشعري. ومجموعها يكوّن ٩٨ كتاباً؛ وكان أبو محمد ابن حرم ذكر أنها بلغت خمسة وخمسين مصنفاً، فرد ابن عساكر هذا القول وقال إنه

۱ السبكي: «طبقات الشافعية »، ج ۲، ص ۲۵۲.

ترك من عدد مصنفاته أكثر من النصف. ويبرر السبكي العدد الذي ذكره ابن حزم هكذا: « قلتُ (أي السبكي): ابن حزم في مقدار ما وقف عليه في بلاد المغرب ». ولم يضف السبكي شيئاً زيادة على ما أورده الأشعري وابن فورك وابن عساكر، بل اقتصر على ذكر عشرين مؤلفاً مما أوردوه.

وأول ما يلاحظ على هذه الاثبات، خصوصاً ما أورده الأشعري نفسه، أنه لا يرد فيها العنوان الأصلي، بل وصف موضوع الكتاب؛ وهذا لا يفيدنا في معرفة صحة الكتب التي نسبت إلى الأشعري ولم ترد في هذه الأثبات.

ويلاحظ ثانياً أنها خلت من ذكر ثلاثة كتب وصلت إلينا منسوبة إلى أبي الحسن الأشعرى، وهي:

- ١ \_ الابانة عن أصول الديانة.
- ٢ \_ رسالة في استحسان الخوض في علم الكلام.
- ٣ \_ رسالة كتب بها إلى أهل الثغر بباب الأبواب.

فلنتحدث عن كل واحد منها؛ ثم عن الكتابين الآخرين الأساسيين اللذين وصلا إلينا، وذكرتهما هذه الاثبات.

## ١ \_ الابانة عن أصول الديانة

طبع هذا الكتاب الصغير الحجم في حيدر أباد سنة ١٣٢١ ه، ثم في القاهرة سنة ١٣٤٨. وترجمه إلى الانكليزية كلين سنة ١٩٤٠. وعده

The Elucidation of Islam's Foundation, American Oriental Series, تحت عنوان: W.C. Klein ۱ تحت عنوان: The Moslem World في مجلة « العالم الإسلامي » Vol. 19, 1940 في مجلة « العالم الإسلامي » Vol. 19, 1940 المجلد ۳۲۲ ــ ۲۶۲ ــ ۲۶۰.

جولدتسهر رسالة مهمة ومن الوثائق الأساسية في تاريخ العقائد الإسلامية، وأفاد منه مراراً في كتابه « محاضرات في الإسلام ' »، وقرر أنه يمثل العرض النهائي لمذهب الأشعري.

وقد لاحظ الشيخ زاهد الكوثري بحق أن « النسخة المطبوعة في الهند من « الابانة » نسخة مصحّفة محرّفة تلاعبت بها الأيادي الأثيمة، فتجب إعادة طبعها من أصل وثيق " »

على أنه يوجد من « الابانة » المخطوطات التالية:

أ \_ في ربقان كوشك Revan Kosk برقم ٥١٠ (راجع مجلة الإسلام، ج ١٧، ص ٢٥٤).

ب \_ مكتبة بلدية الاسكندرية في المخطوط رقم ٣٨١٢.

ولكن المشكلة ليست في تصحيح النص الوارد إلينا بقدر ما هي في معرفة: هل هذا النص كتبه الأشعري؟

وقبل هذا نثير مشكلة وهي: لماذا لم يرد ذكر هذا الكتاب في الأثبات الثلاثة المذكورة؟

الغريب في الأمر أن ابن عساكر لم يذكره فيما تدارك به على ثبتي الأشعري وابن فورك. لكنه يذكره في كتابه « التبيين » وهو ينقد هجمات أبي علي الحسن بن علي بن ابراهيم الأهوازي على الأشعري، ويتحدث عن مكانة هذا الكتاب لدى الأشاعرة، فيقول إن الأمام أبا عثمان اسماعيل بن عبد الرحمن بن أحمد الصابوني النيسابوري « ما كان يخرج إلى مجلس

<sup>1</sup> Ignaz Goldziher: *Varlesungen über den Islam*, 2 Aufl. Heidelberg, 1925 S. 31; tr. – Franç. par Arin, p. 92, Paris 1920.

٢ في هامش « تبيين كذب المفتري » لابن عساكر، ص ٢٨ تعليق ١، دمشق ١٣٤٧ هـ.

درسه إلا وبيده كتاب الابانة لأبي الحسن الأشعري ويظهر الاعجاب به ويقول: ما الذي علي من هذا؟ الكتاب شرح مذهبه "». كذلك فإن الاهوازي هذا قال « إن الحنابلة لم يقبلوا منه (أي من الأشعري) ما أظهره في كتاب الابانة ». (الموضع نفسه). ويقول ابن عساكر: « إن أصحاب الأشعري جعلوا « الإبانة » من الحنابلة وقاية » (« تبيين كذب المفتري ... »، ص من المدابلة وقاية » (« تبيين كذب المفتري ... »، ص هم إن ابن عساكر يورد الفصلين الأولين من « الابانة » في كتاب « التبيين » .

وإذن فابن عساكر يعرف أن كتاب « الابانة في أصول الديانة » هـو لأبـي الحسـن الأشعري؛ فإذا كان لم يورده فيما استدركه، فربما كان السبب في ذلك أنه كان وارداً في ثبـت الأشعري، وهو أول الاثبات التي أوردناها هنا، ثم سقط من ناسخ لكتاب ابـن عسـاكر، وإلا لكان ذكره قطعاً في استدراكاته.

ومشكلة أولية ثانية هي أن « الفهرست » لابن النديم ذكر للأشعري على التوالي ما ورد في الثبت الأول هنا بأرقام ١١، ٢، ١٠، ١٤، على التوالي، وزاد عليها كتاباً بعنوان: «كتاب التبيين عن أصول الدين »، وهو عنوان لا نجده في الاثبات الثلاثة ولا في سائر المصادر؛ فمن المحتمل أن يكون هو نفسه « الابانة عن أصول الديانة » إذ التشابه شبه تام بين العنوانين، ولم نجد لعنوان ابن النديم ذكراً في مصدر آخر.

وبعد حل هاتين المشكلتين نعود إلى المشكلة الأصلية وهي: هل النص الوارد إلينا لكتاب « الابانة عن أصول الديانة » هو بعينه كما كتبه الأشعرى؟

ا ابن عساكر: « تبيين كذب المفتري.. »، ص ٣٨٩.

٢ التبيين ص ١٥٢ ــ ١٦٣؛ « الابانة »، ص ١ ــ ١٠.

٣ طبع مصر، ص ٢٧١.

يجيب مكارثي عن هذا السؤال بالنفي، على أساس أن ما وعد به المؤلف من إيراد حجج أخرى لتأييد آرائه التي عبر عنها وتلك التي لم يعبر عنها فصلاً فصلاً ونقطة نقطة لم يعبر عنها فصلاً فصلاً ونقطة نقطة لم يف به (طبعة حيدر أباد ص ١٣). ولهذا يرى « أنه ليس من غير المحتمل أن يكون فصل العقيدة كله فصل مقحم، وضعه الأشعري نفسه، أو أحد الأشاعرة المتأخرين. فإن كان الأمر هكذا، فسيكون ثم بعض الحق فيما أورده الأهوازي من اعتراضات على الابانة (الاعتراض الثاني والعشرون) ».

ويعقب ألار على افتراض مكارثي هذا قائلاً إنه « ليس من المستحيل معرفة هل الأشعري نفسه أو أحد تلاميذه هو الذي قام بهذا التعديل. والنصان سيفسران على نحو أحسن لو فرضنا أن الأشعري هو نفسه الذي أجرى هذا التعديل، بأن أضاف فصل العقيدة ومدح ابن حنبل الذي يسبقها ». لكنه بعد ذلك يتحدث عن نص أورده ابن عساكر على أنه كتبه الأهوازي، والثاني وارد في « طبقات الحنابلة » للقاضي أبي الحسين منسوباً إلى رواية الأهوازي! وهذا كلام لا محصل له ولا معنى! عن أي نصين يتحدث إذن ألار! إن كلامه هنا الأوائل » \_ خلط في معظم كتابه عن « مشكلة الصفات الإلهية في مذهب الأشعري وكبار تلاميذه

### ٢ ـ رسالة في استحسان الخوض في الكلام

وهذه أيضاً طبعت في حيدر أباد بالهند، الطبعة الأولى سنة ١٣٢٣ ه، والثانية سنة ١٣٤٤، وعن هذه الطبعة الثانية أعاد طبعها مكارثي في ضمن

<sup>1</sup> Mc Carthy (R.J.): The Theology of Al-As 'ari, pp. 231-232. Beyrouth, 1953.

<sup>2</sup> Michel Allard : Le problème des attributs Divins dans la doctrine d'Al-As'ari... p. 52, Beyrouth, 1965.

نشرته له « كتاب اللمع في الرد على أهل الزيغ والبدع » تأليف الشيخ الامام أبي الحسن على بن إسماعيل الأشعري، المطبعة الكاثوليكية، بيروت سنة ١٩٥٣ م (ص ٨٧ - ٩٧). ولا يذكر بروكلمن لها مخطوطات، ولا نعلم لها نحن أية مخطوطات.

ورأي مكارثي في صحة نسبتها هو: « اعتقد أنه اقترح البعض أن هذه الرسالة من المحتمل أن تكون من تأليف أحد متأخري الأشاعرة. ومن ناحية أخرى نجد أن بعض المذهب الوارد في « الرسالة » من اليقيني أنه موجود في « اللمع »، كما أوضحت هذا في التعليقات. ولا أجد سبباً لإنكار أن باقي المذهب هو أيضاً مذهب الأشعري. ولهذا فإنني في الوقت الحاضر، أميل إلى تقرير أن « الرسالة » عرض صادق لفكر الأشعري في هذا الموضوع، ومعظمها، إن لم تكن كلها، هي كلماته أد »

ويؤمن ألار (ص ١٥) على ما انتهى إليه مكارثي، لكنه أضاف ملاحظة لا محل لها إذ قال: «صحيح أن مختلف الاثبات بمؤلفات الأشعري لا تذكر هذه « الرسالة ». لكن من الصعب أن نستنتج من هذا أية نتيجة واضحة، نظراً إلى كوننا لا نعلم المضمون الحقيقي لعدد كبير جداً من كثير من الرسائل؛ ومن الممكن أن يكون عنوانات بعضها قد تغير ». وهذا قول عجيب، لأنه بتصفح العنوانات والمعلومات الواردة عنها في الأثبات التي ذكرناها وليس ثم غيرها لا يمكن مطلقاً أن نستنتج أن واحداً منها لا من حيث العنوان، ولا من حيث المعلومات الواردة عن محتواه يمكن أن يتعلق باستحسان الخوض في الكلم. لهذا فإن ملحظة ألار خطأ كل الخطأ.

فإذا عدنا إلى نص هذه الرسالة تبين لنا:

<sup>1</sup> R.J. Mc Carthy: The Theology of Al-As 'ari, p. XXVI, Beyrouth, 1953.

١ \_ أن أسلوبها يختلف عن أسلوب الأشعري في سائر كتبه الباقية لنا.

٢ — أن مشكلة الخوض في علم الكلام أو الإمساك عنه مشكلة متأخرة عن عصر الأشعري، فلم يكن ثمّ ما يدعوه إلى الخوض فيها. وحكاية البربهاري مع الأشعري يظهر أنها مخترعة. ومفادها كما روى ابن أبي يَعلَى في طبقات الحنابلة بطريق الأهوازي، قال: « قرأت على على القومسي عن الحسن الأهوازي قال سمعت أبا عبد الله الحمراني يقول: لما دخل الأشعري بغداد جاء إلى البربهاري فجعل يقول: رددت على الجبائي وعلى أبي هاشم. ونقضت عليهم وعلى اليهود والنصارى والمجوس، وقلت، وقالوا. وأكثر الكلام. فلما سكت، قال البربهاري أ: وما أدري مما قلت لا قليلاً ولا كثيراً، ولا نعرف إلاً ما قالله أبو عبد الله أحمد بن حنبل. قال فخرج من عنده، وصنف كتاب « الإبانة »، فلم يقبله منه، ولم يظهر ببغداد إلى أن خرج منها ». فقد ردّ على هذه الحكاية ابن عساكر فقال: « وحكاية الأهروازي عن البربهاري مما يقع في صحته التماري. وأدل دليل على بطلانه قوله إنه « لم يظهر ببغداد إلى أن خرج منها » — وهو بعد إذ صار إليها لم يفارقها و لا رحل عنها، فإن بها كانت منيت وفيها قبره وتربته. ولا يدعي أنه لم يظهر بها إلاً مثل هذا المجترئ. » (« التبيين... »، ص وسكال المنوض في علم الكلام » بعد مقابلته هاتيك مع البربهاري.

ا راجع عن البربهاري: أبو الحسن بن الفراء: «طبقات الحنابلة »، ج ٢، ص ١٨ \_ ٥٥، القاهرة ١٣٧١ هـ، ١٩٥٢ م؛ ابن كثير: «البداية والنهاية »، ج ١١، ص ٢٠١ \_ ٢٠٢؛ النابلسي: «اختصار طبقات الحنابلة »، دمشق سنة ١٣٥٠، ص ٢٩٩ \_ ٣٠٩؛ ابن العماد: «شذرات الذهب »، ج ٢، ص ٣١٩ \_ ٣٢٣؛ مقال لاووست في «دائرة المعارف الإسلامية »، الطبعة الجديدة، ج ١، ص ١٠٣٩ \_ ١٠٤٠.

" \_ لهذا نرجح أن تكون من وضع أشعري متأخر بوقت غير طويل عن زمان الأشعري، وتساير روح الأشعري، وربما نسبت إلى الأشعري منذ وقت مبكر في القرن الخامس أو السادس.

## ٣ \_ رسالة كتب بها إلى أهل الثغر بباب الأبواب

هذه الرسالة نشرها قوام الدين في « مجموعة كلية الإلهيات »، ج ٧، ص ١٥٤ وما يتلوها، ج ٨، ص ٥٠ وما يتلوها، سنة ١٩٢٨ Ilahiyat Facultesi Mecmuasi ١٩٢٨ وذلك عن مخطوط ريفان كوشك رقم ٥١٠.

وهي بعينها رقم ٣ في ثبت ابن عساكر الذي استدرك به على ثبتي الأشعري وابن فورك، وعنوانها في ثبت ابن عساكر هو: «جواب مسائل كتب بها إلى أهل الثغر في تبيين ما سألوه عنه من مذهب أهل الحق ».

و « باب الأبواب » هو ممر وحصن في الطرف الشرقي من القوقار، في دربند الفارسية، وسمي في العصر الحديث باسم باب الحديد أو باب الحديدي: دربنت. والأبواب هي مخارج الأودية في شرقي القوقاز (ابن خرداذبه ١٢٣ \_ ١٢٤، وراجع ياقوت: «معجم البلدان »، ج ١، ص ٤٣٩). قال ياقوت: « باب الأبواب، غير مضاف، والباب والأبواب والأبواب الدربند، دربند شروان. قال الاصطخري: وأما باب الأبواب فإنها مدينة، ربما أصاب ماء البحر حائطها، وفي وسطها مرسى السفن، وهذا المرسى من البحر قد بنى على حافتي البحر سدين، وجعل المدخل ملتوياً. وعلى هذا الفم سلسله ممدودة، فلا مخرج للمركب و لا مدخل إلا بإذن. وهذان السدان من صخر ورصاص. وباب الأبواب

على بحر طبرستان وهو بحر الخزر. وهي مدينة تكون أكبر من أردبيل نحو ميلين في ميلين، ولهم زروع كثيرة وثمار قليلة، إلا ما يحمل إليهم من النواحي. وعلى المدينة سرور من الحجارة، ممتد من الجبل طولاً في غير ذي عرض، لا مسلك على جبالها إلى بلاد المسلمين لدروس الطرق وصعوبة المسالك من بلاد الكفر إلى بلاد المسلمين... وهي أحد الثغور الجليلة العظيمة لأنها كثيرة الأعداء الذين حَفُوا بها من أمم شتى وألسنة مختلفة وعدد كثير. وإلى جنبها جبل عظيم يعرف بالذئب، يجمع في رأسه كل عام حطب كثير ليشعلوا فيه النار إن احتاجوا إليه، ينذرون أهل أذربيجان وأران وأرمينية بالعدو إن دهمهم. وقيل إن في أعلى جبلها الممتد المتصل بباب الأبواب نيفاً وسبعين أمة، لكل أمة لغة لا يعرفها مجاورهم. وكانت جبلها الممتد المتصل بباب الأبواب نيفاً وسبعين أمة، لكل أمة لغة لا يعرفها مجاورهم. وكانت خوفه » \_ إلى آخر ما قاله ياقوت (ج ١، ص ٣٤٠ \_ ٣٤٠) من كلام طويل مفصل عن باب الأبواب. كذلك أطال في ذكره القزويني (نشرة ڤستنفلا، ج ٢، ص ٣٤٠ \_ ٣٤٠). وقد دلت الأبحاث الحديثة على وجود دولة عربية فيه هم بنو هاشم، في القرن الرابع الهجري (راجع «حدود العالم »، ص ٢٤١).

وإذن فباب الأبواب كان ذا أهمية بالغة لوقوعه على الحدود بين بلاد الروس والخرر وأرمينية من ناحية ودار الإسلام على ساحل بحر الخزر في إقليم أذربيجان من ناحية أخرى؛ ومن هنا نفهم اهتمام الأشعري بالإجابة عن مسائلهم.

ويرى ألار أن ثم حججاً تؤيد نسبتها إلى الأشعري، وأخرى لنفيها: فيؤيد نسبتها إلى الأشعري ما ذكره ابن عساكر في ثبته الذي استدرك به

1 M. Allard: Le problème des attributs Divins..., p. 58.

على ابن فورك والأشعري، ثم المواضع المتناظرة بين « اللمع » والرسالة، والاتفاق عموماً في المذهب الوارد في الرسالة مع مذهب الأشعري. وينفي نسبتها أنه ورد فيها إشارة إلى تاريخ سنة ٢٦٧، ثم عدم ورود إشارة فيها إلى آراء المعتزلة، ثم التحفظ في تقرير الموقف للقول بأن القرآن قديم غير مخلوق. وينتهي إلى أنه رغم من هذه الصعوبات فإنه يميل إلى القول بصحة نسبة هذه الرسالة إلى الأشعري، ويفسر التاريخ المذكور بأنه ربما ورد محرفاً وصوابه ٢٩٧، وحينئذ يكون بعض الخلافات المذهبية بين الرسالة وبين « اللمع » مرجعه إلى كون الرسالة كتبها الأشعري قبل تركه لمذهب المعتزلة بوقت قليل، كان فيه قريباً من مذهب أهل السنة دون أن يقطع صلته نهائياً مع أساتذته المعتزلة.

### مقالات الإسلاميين

ومن ثم ننتقل إلى الكتابين الرئيسين اللذين وصلا إلينا، ولا شك في صحة نسبتهما إلى الأشعري وهما:

١ \_ مقالات الإسلاميين.

٢ \_ اللمع.

والكتاب الأول نشره هلمرت رتر H. Ritter في استانبول سنة ١٩٣٩ \_ ١٩٣٠ م ضمن مجموعة « النشريات الإسلامية » برقم ١٤ Bibliotheca Islamica الإسلامية » برقم على النص، ومجلد فهارس. وقد استند في نشرته إلى خمسة مخطوطات، أهما أياصوفيا رقم ٦/٣٦٣، وحيدر أباد رقم ٢٩٢٠.

وعن هذه الطبعة النقدية الممتازة أعاد طبعه الأستاذ محيي الدين عبد الحميد في القاهرة في جزئين ١٩٥٠ \_ ١٩٥٠، دون فهارس ولا ذكر للفروق بين النسخ، ثم مع مزيد من الأخطاء والتحريفات، ومع حواش لا قيمة لها بل هي مجرد لغو وحشو!! ولهذا ينبغي الاقتصار على نشرة رتر.

والكتاب \_ كما يدل على موضوعه عنوانه \_ يتناول الفرق الإسلامية الرئيسية، وهو وينقسم إلى قسمين:

الأول (١ – ٢٩٧) يتناول جليل الكلام ومذاهب الفرق فيه، وهي أصناف: الشيعة – الخوارج – المرجئة – المعتزلة – أصحاب الحديث وأهل السنة. وكل صنف منها يندرج تحته فرق كثيرة؛ وإن كان قد استهل الكتاب بتقسيم المسلمين إلى عشرة أصناف هي: الشيع – الخوارج – المرجئة – المعتزلة – الجهمية – الضرارية – الحسينية – البكرية – العامة وأصحاب الحديث – الكُلابية أصحاب عبد الله بن كُلاب القطان. وأورد آراءها المختلفة في جليل الكلام.

والقسم الثاني يتناول ثلثاه الأولان (ص ٣٠١ ـ ٤٨٣) مسائل في دقيق الكلم وآراء مختلف الفرق فيها، وخصوصاً المعتزلة؛ والثلث (ص ٤٨٣ ـ ١٦١) الأخير فيه عود على بعض ما تناوله في القسم الأول من جليل الكلام. ومن هنا قيل إن في تأليف الكتاب اضطراباً و سوء تنظيم. يقول هلموت رتر ناشر الكتاب في مقدمته لنشرته: « إن المؤلف ألف كتابه: بعضه بحسب ترتيب المسائل، وزاد في التقسيمات والتقريعات. وقسم كتابه إلى قسمين: الأول في المسائل الكبرى في علم الكلم (الجليل)، والثاني في المسائل الدقيقة في علم الكلم (الدقيق)، ويذكر تقصيلاً في القسم الثاني ما سبق أن أجمله في القسم الأول. ولهذا اضطر إلى التكرار، وذكر الشيء نفسه في مواضع متعددة »، وينتهي إلى القول بأن هذا يعد عيباً في

التأليف'. واستند رتر في تأبيده لحكمه هذا إلى ما سبق أن لاحظه الحسن العسكري، وكان من المخلصين في مذهب الأشعري والمتقدمين في نصرته، إذ قال: «كان الأشعري تلميذاً للجبائي، يدرس عليه فيتعلم منه، ويأخذ عنه، لا يفارقه، أربعين سنة. وكان صاحب نظر في المجالس، وذا إقدام على الخصوم. ولم يكن من أهل التصنيف. وكان إذا أخذ القام يكتب ربما ينقطع، وربما يأتي بكلام غير مرضي "». وإذن فقد لاحظ حتى تلاميذ الأشعري الأقدمين أنفسهم عدم اتقان الأشعري للتصنيف. وإن كان ابن عساكر في دفاعه الشامل عن الأشعري، دون تمييز في يقول إن ذلك كانت «حالته في الابتداء، لا بعد ما من الله عليه به من الاهتداء فإن تصانيفه مستحسنة مهذبة، وتواليفه وعباراته مستجادة مستصوبة » (« تبيين كذب المفتري... »، ص ٩٢).

وحكم الحسن العسكري وحكم رتر صائب تماماً: إذ يلاحظ في هذا الكتاب، «مقالات الإسلاميين »، كثرة التفريع أحياناً بدون موجب، وكثرة التكرار للرأي الواحد في مواضع متعددة، وعدم الفصل بين مذاهب الفرق بوضوح.

ومن هنا تساءل البعض: هل الكتاب بنصه الحالي كتاب واحد \_ أو ثلاثة كتب؟ وهذه الكتب الثلاثة هي: الجزء الأول (ص ١ \_ ص ٢٩٧)، الجزء الثاني أو الكتاب الثاني (ص ٢٠١ \_ ٢٨٢)، وهذه الثانث (ص ٤٨٣ \_ ٢٠١).

فقال اشتروطمن " إن النص الحالي « لمقالات الإسلاميين » حدث فيه

۱ ه. رتر في « مقدمة الناشر »، ص ۱۲ ـ ١٣. التي صدر بها نشرته للكتاب.

۲ أورده ابن عساكر: « تبيين كذب المفترى... »، ص ۹۱، دمشق، ۱۳٤٧ هـ.

<sup>3</sup> Strothman: Islamiche Konfessionskunde, S. 198 in Der Islam XIX 1931.

تملُّص وتحوّل في مواضعه بعضها إلى بعض Verrutschungen.

وأخيراً جاء ألار برأي عجيب هو أن هذا النص هو في الحقيقة نـص لثلاثـة كتـب مختلفة متباينة هي: « المقالات » و « كتاب في دقيـق الكـلام »، و « كتـاب في الأسـماء والصفات ».

و لا أدل على سخف هذا الرأي من أنه كان يكفي صاحبه أن يرجع إلى أسماء مؤلفات الأشعري في الأثبات كلها، ليرى أنه لا يوجد له كتب بهذه العنوانات الثلاثة، وإنما يوجد فقط اسم « مقالات المسلمين »، فمن أين له إذن أن يزعم هذا الـزعم الغريـب؟! وهـذه حجـة فيلولوجية لا سبيل إلى دحضها، ولا معنى للدفاع عن مقدرة الأشعري علـى إحكام التاليف بانتحال هذا الافتراض الذي لا يقوم على أي أساس.

ثم من قال إن الأشعري كان محكم التأليف مرتب التنظيم بحيث لا نفترض في تأليف متكراراً أو اضطراباً، خصوصاً وهو يتناول موضوعاً متشعباً كل الشعب وهو اختلاف المسلمين في مسائل الكلام؟ لقد استند ألار إلى كون « الابانة » و « اللمع » و « الرسالتين » ليس فيها مظهر الاضطراب المتجلي في كتاب « مقالات الإسلميين ». ولكن هذا غير صحيح، ففي « الابانة » و « اللمع » تكرار ؛ ثم إن موضوعهما مما لا يحتمل التكرار الكثير، إذ « اللمع » مثلاً عرض موجز لآراء الأشعري في عشر مسائل هي:

وجود الصانع وصفاته \_ القرآن والإرادة \_ الإرادة وانها تعم سائر المحدثات \_ الرؤية \_ القدر \_ الاستطاعة \_ التعديل والتجوير \_ الإيمان \_ الخاص والعام، والوعد والوعيد \_ الأمانة.

وعرض مذهبه فيها لا يمكن من التكرار، لكنه لو كان يعرض آراء الفرق الإسلامية فيها لالتجأ أو أُلجئ إلى التكرار. ولا حاجة بعد هذا إلى تفنيد الفروض التي راح ألار يكدسها استناداً إلى مقدماته الخاطئة

هذه: من قوله مثلاً بأن الكتاب الأول في زعمه، «كتاب المقالات» كتبه الأشعري قبل تركه الاعتزال، وأنه بعد تركه الاعتزال عاد إلى هذا الكتاب فعدّل فيه ليفند رأي المعتزلة في مشكلة الصفات الإلهية. لكن من قال إن عرض الأشعري لمذهب المعتزلة في الصفات في الجرزء الأول من «مقالات الإسلاميين» يؤذن بأنه يأخذ به وأنه يقرره على أنه مذهبه? لقد عرضه الأشعري عرضاً موضوعياً في ذلك الجزء الأول، بحيث لا يحتاج بعد ذلك إلى التبرؤ منه بوضع ذلك القسم الثالث المزعوم، أو الكتاب الثالث « في الأسماء والصفات ». وكل ما يمكن أن يُقال هو أنه في هذا الشطر الأخير من القسم الثاني قد اتخذ موقفاً نقدياً حاداً من المعتزلة، وهو بهذا يريد أن يعبر عن رأيه في مذاهبهم، بعد أن عرضها عرضاً موضوعياً في القسم الأول من الكتاب.

ولهذا نرى نحن أن هذا الشطر الأخير (ص ٤٨٣ ـ ١٦١ مـن نشـرة رتـر = ص ٢٥١ ـ ٢٥٤ من ج ٢ من طبعة القاهرة سنة ١٩٥٤) هو جزء أساسي من الكتاب الأصـلي، قد قصد فيه الأشعري إلى بيان موقفه من آراء المعتزلة في الأسـماء والصـفات. وإذن فـلا تتاقض في تأليف الكتاب، ولسنا بإزاء ثلاثة كتب مختلفة جمعها في كتاب واحد من لا نـدري من هو!

وأخيراً ثم مسئلة بسيطة بالنسبة إلى عنوان الكتاب: ففي الإثبات التي أوردناها يرد اسمه: « مقالات المسلمين » لا « مقالات الإسلاميين ». ثم إن استعمال هذا التعبير: « الإسلاميين » استعمال غير مألوف لا نعرف له نظيراً عند أحد غيره لا في عصر الأشعري ولا قبله أ. وماذا يحوج الأشعري إلى استعمال المنسوب: إسلامي وإسلاميين وقد جرى العرف

ا أقدم نص عثرنا عليه فيه هو كتاب « الإرشاد » للجويني ثم نجده بعد ذلك في « الملل والنحل » للشهرستاني المتوفى ٥٤٨ ه، مثل قوله: « وليس ذلك مذهب الإسلاميين » (ج ١، ص ١٢٩، س ٨. القاهرة ١٣٢١ ه).

واستقر الاستعمال في القرآن والسنة على استعمال اسم الفاعل: مسلم ومسلمين؟ لهذا نرى أنه ينبغي أن يسمى الكتاب كما ورد في الإثبات هكذا: « مقالات المسلمين »، مهما جاء في عنوانات المخطوطات.

# اللمع في الرد على أهل الزيغ والبدع

نشر هذا الكتاب لأول مرة الأب رتشرد يوسف مكارثي اليسوعي في بيروت سنة 190٣ في المطبعة الكاثوليكية، وأتبعه في نفس المجلد

ا ونشره مرة ثانية دكتور حموده زكي غرابه، في القاهرة ١٩٥٥ (مطبعة مصر)، ويقول في المقدمة إنه ينشره المرة الثانية « لأن عمل مكارثي مع ذلك لم يخل من أخطاء في رأيي. وهذه الأخطاء تكفي مبررا لإعادة النشر من جديد » (ص ١٢). والجملة الأولى صحيحة، فإن في نشرة مكارثي الكثير جدا من المواضع التي تحتاج إلى تصحيح، كذلك إضافاته، في مواضع الخروم، بحاجة إلى مزيد عناية وتهذيب. لكن نشرة الدكتور حموده غرابة لم تفعل شيئا في سبيل هذا التصحيح، بل زادت أحيانا على الأغلاط الواردة في نشرة مكارثي بأغلاط كثيرة جديدة: ومن غريب ما يقوله في مقدمة نشرته عن نسخة بيروت وهي النسخة الأصلية لكتاب « اللمع » \_ أن الناسخ قد ذكر أن المخطوط يشتمل بجانب كتاب « اللمع » على كتاب « الرسالة اللدنية في العلم اللدني » لحجة الإسلام الغزالي رضي الله عنه. وإن كان المخطوط لا يحتوي إلاً على كتاب « اللمع » وعلى بيروت التي يتحدث عنها ويقول أنه اعتمد عليها، لأن هذا المخطوط يشتمل فعلا على « اللمع » وعلى « الرسالة اللدنية في العلم اللدني تصنيف الشيخ الإمام حجة الإسلام أبي حامد الغزالي رحمه الله »، ثم على كتاب ثالث هو « مسائل سئل عنها… الغزالي ». والعجيب في الأمر كذلك أن مكارثي في مقدمة الترجمة الترجمة

« برسالة في استحسان الخوض في علم الكلام » نقلاً عن الطبعة الثانية من النص المطبوع في حيدر آباد الدكن في الهند سنة ١٣٤٤ ه بمطبعة مجلس دائرة المعارف النظامية.

وقد اعتمد في نشره لهذا الكتاب على مخطوط موجود بمكتبة الجامعة الأمريكية في بيروت، رقم MS 297. 3 A81 la، ويشمل:

- ۱ \_ « كتاب اللمع » (ص ۱ \_ ۱۱۷).
- ٢ \_ « الرسالة اللدنية » للغزالي (ص ١ \_ ٣٧).
- ٣ \_ « مسائل سُئل عنها... الغزالي » (ص ١ \_ ٢٤).

ويلاحظ أن الترقيم بالصفحات، وأنه يتعلق بكل رسالة على حدة، فلا يوجد في المخطوط ترقيم واحد من أول صفحاته إلى آخرها. ويفترض \_ دون أدنى دليل \_ مكارثي أن المخطوط ليس متأخراً عن القرن السابع الهجري (الثالث عشر الميلادي)، وربما كتب في القرن السادس الهجري (الثاني عشر الميلادي).

وعنوان الكتاب في المخطوط هو: « كتاب اللمع للشيخ أبي الحسن الأشعري »، وقد أضاف الناشر سائر العبارة: «... في الرد على أهل الزيغ والبدع » نقلاً عن ابن عساكر « في تبيين كذب المفتري » (ص ١٣٠، س ٦).

وترجم مكارثي إلى الإنجليزية:

<sup>= (</sup>The Theology of Al-Ash'ari, pp. XXIII – XXIV) وصف المخطوط تفصيلاً وإنه يحتوي فعلاً على هذه الرسائل الثلاث، كما أورد بدايات، وخواتم كل واحدة منها (ص XXVI - XXVIII) وكان يكفي الدكتور غرابة أن يقرأ مقدمة ترجمة « اللمع » هذه ليعرف هذا الأمر، ولكن يظهر أنه اكتفى فقط بقراءة النص العربي الذي نشره مكارثي في نفس الكتاب واعتمد عليه في « نشرته » أو طبعته هذه!

- أ \_ نص كتاب « اللمع » للأشعري.
- ب ـ نص « الرسالة في استحسان الخوض في علم الكلام » المنسوبة إلى الأشعري.
  - ج ـ جملة نصوص متعلقة بالأشعري هي:
  - ١ \_ الترجمة التي كتبها الخطيب البغدادي في « تاريخ بغداد ».
    - ٢ \_ فصول من « تبيين كذب المفتري ... » لابن عساكر .
  - ٣ \_ أسماء مؤلفات الأشعري بحسب الأثبات الواردة في ابن عساكر.
- 3 \_ عقیدتان للأشعري: الأولى منتزعة من «مقالات الإسلامیین» (نشرة رتر، جا، ص ٢٩٠ \_ ٢٩٠ \_ ٢٩٠ \_ ٣٠٠ من طبعة القاهرة سنة ١٩٥٠)؛ والثانية منتزعة من كتاب « الابانة » للأشعري بحسب ما ورد في « الابانة » (ص ٧ \_ ١٩٠ في منتزعة من كتاب « الابانة » للأشعري بحسب ما ورد في « الابانة » (ص ١٥٨ \_ ١٦٣). وقد طبعة حيدر أباد) وفي « تبيين كذب المفتري... » لابن عساكر (ص ١٥٨ \_ ١٦٣). وقد ظن مكارثي أن هاتين العقيدتين هما عقيدتا الأشعري على أساس أن الأولى وردت في كتاب « مقالات الإسلاميين » بهذا العنوان: « هذه حكاية جملة قول أصحاب الحديث وأهل السنة »، والثانية وردت في الابانة على أساس أنها مذهب « أهل الحق والسنة ». ومكارثي بهذا والثنية ». وهذا الافتراض في حاجة إلى فضل بيان وتدليل. ولا يكفي في ذلك أن يقرر المشعري في آخر الفصل الوارد في « مقالات الإسلاميين » (ج ١، ص ٢٩٧ من نشرة رتر الأشعري في آخر الفصل الوارد في « مقالات الإسلاميين » (ج ١، ص ٢٩٧ من نشرة رتر وبكل ما ذكرنا من قولهم نقول، وإليه نذهب. » وما يقرره ابن عساكر (ص ١٦٣). فإن عقيدة الأشعري أكثر تدقيقاً

وأشد تركيباً من هذه العقيدة البسيطة التي لا تتجاوز عقيدة ابن حنبل. فأين مذهب الأشعري في الصفات؟ وأين قوله بالكسب؟ وأين الفروق الدقيقة التي وضعها في المسائل المتعلقة بخلق الأفعال، والإيمان؟ وكيف ينكر الأشعري « المناظرة فيما يتناظر فيه أهل الجدل » \_\_\_ أي مسائل علم الكلام، وهو من أبرع الناس في المناظرة ومن الداعين إلى الخوض في مسائل علم الكلام؟ فهل يعقل أن يتخلى الأشعري عن كل مباحثه الكلامية ومناظراته وتدقيقاته \_\_ ويقتصر على هذه العقيدة الساذجة الأولية؟

ولهذا نفترض \_ وإن كان الأمر لا يزال بحاجة إلى مزيد من التحقيق \_ أن تكون العبارة التي أوردناها والتي ختم بها الأشعري «حكاية جملة قول أصحاب الحديث وأهل السنة » («مقالات الإسلاميين »، ج١، ص ٢٩٧ = ج١، ص ٣٢٥ القاهرة)، وهي قوله «وبكل ما ذكرنا من قولهم نقول، وإليه نذهب » \_ نقول ربما كانت هذه العبارة مقحمة مزورة، ليست من قول الأشعري، وربما يكون قد أقحمها أحد الأشاعرة المتأخرين الذين قربوا أو وحدوا بين مذهب ابن حنبل وبين المذهب الأشعري أ. وربما كان ذلك في الفترة التي وقعت فيها المحنة للأشاعرة في الفترة ما بين سنة ٤٤٠ ه و ٥٥٥ ه، والتي تكشف عنها خصوصاً رسالة أبي بكر أحمد بن الحسين البيهقي إلى عميد

ا على أنه يلاحظ \_ في مقابل ذلك \_ أن ابن تيمية (المتوفى ٧٢٨) يورد هذه العبارة نقلا عن « مقالات الإسلاميين » للأشعري ويستشهد بها على أن الأشعري اتبع مذهب أهل السنة الحديث \_ وذلك في كتابه « منهاج أهل السنة »، ج ٤، ص ١٤٥.

٢ أورد نصها ابن عساكر في « تبيين كذب... »، ص ١٠٠ \_ ١٠٨؛ والسبكي في « طبقات الشافعية »، ج ٢٠ ص ٢٧٢ \_ ٢٧٢.

الملك الكندي المتوفي سنة ٤٥٦ ه، ثم رسالة القشيري بتاريخ سنة ٤٤٥ و عنوانها: «شكاية أهل السنة بحكاية ما نالهم من المحنة ».

## حقيقة موقف الأشعري

وهذا يقودنا إلى المشكلة الرئيسية في عرض مذهب الأشعري وهي ما حقيقة موقف الأشعري؟

هل كان مجرد متابع لمذهب « أصحاب الحديث وأهل السنة » \_ كما تزعم هذه العبارة الواردة في كتاب « مقالات الإسلاميين » في آخر الفصل المتعلق بعرض آرائهم؟

أو وقف موقفاً وسطاً بين مذهب أصحاب الحديث وأهل السنة، ومذهب المعتزلة، وتوسّط بين الطُرق على حد تعبير ابن خلدون؟

أو كان له موقف مستقل ركبه من آراء استمد بعضها من الآخرين واستمد البعض الآخر من ذاته، فنتج عن ذلك مركب أصيل، هو ما يمكن أن يسمى بمذهب الأشعري؟

و هل نتحدث عنده عن « تطور » من الاعتزال إلى الموقف الجديد، أو عن انقلاب مفاجئ حاسم؟

أسئلة تعرّض لها الأقدمون في أحكامهم على مذهب الأشعري: أبو بكر البيهقي، أبو القاسم القشيري، ابن خلدون، أبو المعالي بن عبد الملك، أبو محمد بن حزم، ابن تيمية، ابن عساكر، الخ.

كما تعرض لها المحدثون من الباحثين الأوربيين والمسلمين: اشبتا،

ا أوردها السبكي في «طبقات الشافعية »، ج ٢، ص ٢٧٥ \_ ٢٨٨. القاهرة بالمطبعة الحسينية.

ميرن، مكدونلد، فنسنك، تريتون، وات، حموده غرابة، مكارثي، فرتزماير، الخ.

ولخص آراء هؤلاء وأولئك ألار (« مشكلة الصفات الإلهية في مذهب الأشعري وكبار تلاميذه الأوائل »، ص ٧٤ \_ ٩٧)، بما لا محل لإعادتها ها هنا.

ونرى أن حل هذه المشكلة لن يتضح إلاً بعد دراسة مذهب الأشعري. ولهذا نرجئ التعرض لها حتى نفرغ من عرض مذهبه.

ولعرض مذهبه سنعتمد على الكتب والرسائل الخمسة الباقية لنا، ثم على عروض أصحاب الكتب في النحل والفرق الإسلامية، وعلى رأسهم: الشهرستاني \_ ابن حزم \_ عبد القاهر البغدادي.

وسنعتمد في عرضنا أولاً على « اللمع » لأننا نعدّه أنضج من « الابانة » وأقرب أن يكون الأشعري الذي تصوره التاريخ وتأثر به التلاميذ واحتفل له علم الكلام، ولأنه عرض عقلي دقيق الحجة، وليس مجرد إعلان عقيدة Profession de Foi كما هي حال « الابانة ». فضلاً عن أننا نشك كثيراً في صحة نسبة « الابانة عن أصول الديانة » إلى أبي الحسن الأشعري، كما أشرنا إلى ذلك من قبل عند الكلام عنها.

# مذهب الأشعرى

\_ 1 \_

# براهين وجود الله

وأول مسألة نتعرض لها هي بعينها أول مسألة عرضها الأشعري نفسه في كتاب « اللمع »، ومن الممكن أن نتخذ من تبويبه أساساً لتبويب عرضنا لمذهبه لأنه تبويب محكم مفصل شامل.

والبرهان الذي يورده الأشعري لإثبات وجود الله يقوم على الاستدلال من نقص حال الإنسان على وجود علة كاملة وصانع مدبر. وإذن فهو البرهان المعتاد عند المتكلمين من الاستدلال على الصانع من إحكام صنعة العالم وتدبيره. وهذا يدل على أن الأشعري كان بمعزل تماماً عن الحركة الفلسفية الإسلامية التي بدأها الكندي، وثنى عليه الفارابي وهو عصريّ الأشعري. ومن عجب أنه لم يذكر اسميهما لا في « مقالات الإسلاميين » ولا في « اللمع » ولا في أي كتاب ورد إلينا؛ وإشارته إلى الفلاسفة عادة إشارة غامضة مبهمة، لا يذكر أسماء إلا في النادر، ويقتصر ذلك على أرسطوطاليس. وربما لو كانت وصلتنا رسالته في الرد على ابرقلس الدهري Proclus لكنا غيرنا رأينا هذا، وعرفنا إلى أيّ مدى كان علمه بالفلسفة، خصوصاً ونحن نعلم أنه رد على « على أرسطوطاليس في السماء والعالم ».

ثم إنه ألف « كتاباً في مقالات الفلاسفة خاصة » (ابن عساكر، ص ١٣٤). فلربما تعرّض في هذه الكتب لأقوال الفلاسفة المسلمين واليونانيين على السواء. ولكننا لا نستطيع أن نقرر أكثر من ذلك. ونبدي عجبنا من أنه لا يظهر له في كلامه عن وجود الصانع وصفاته أي تأثير للفلاسفة المسلمين أو اليونانيين، لا فيما ورد إلينا من كتبه، ولا في عرض مذهبه لدى الشهرستاني أو ابن حزم أو عبد القاهر البغدادي.

يتساءل الأشعري في أول كتاب « اللمع » فيقول:

« إن سأل سائل فقال: ما الدليل على أن للخلق صانعاً صنعه ومدبراً دبره؟

قيل: الدليل على ذلك أن الإنسان \_ الذي هو في غاية الكمال والتمام \_ كان نطفة شم عَلَقة ثم مُضغة ثم لحماً وعظماً ودماً. وقد علمنا أنه لم ينقل نفسه من حال إلى حال، لأنا نراه في حال كمال قوته وتمام عقله لا يقدر أن يُحدث لنفسه سمعاً ولا بصراً، ولا أن يخلق لنفسه جارحةً. يدلُّ ذلك على أنه في حال ضعفه ونقصانه عن فعل ذلك أعجز، لأن ما قدر عليه في حال النقصان فهو في حال الكمال عليه أقدر. وما عجز عنه في حال الكمال فهو في حال الكمال عليه أقدر. وما عجز عنه في حال الكمال فهو في حال النقصان عنه أعجز. ورأيناه طفلاً ثم شابًا ثم كهلاً ثم شيخاً. وقد علمنا أنه لم ينقل نفسه من حال الشباب إلى حال الكبر والهرم، لأن الإنسان لو جهد أن يزيل عن نفسه الكبر والهرم والهرم، فذه الأحوال، وأن له ناقلاً نقله من حال إلى حال، ودبره على ما هو عليه، لأنه لا يجوز انتقاله من حال إلى حال بغير ناقل ولا مدبر.

مما يبيّن ذلك أن القطن لا يجوز أن يتحول غزلاً مفتولاً ثم ثوباً منسوجاً بغير ناسج ولا صانع ولا مدبر. ومن اتخذ قطناً، ثم انتظر أن يصير غزلاً مفتولاً، ثم ثوباً منسوجاً بغير صانع ولا ناسج كان عن المعقول فارجاً وفي الجهل والجاً. وكذلك من قصد إلى برية لم

١ في طبعة مكارثي: معقول.

فيها قصراً مبنياً فانتظر أن يتحول الطين إلى حالة الآجُر وينتضد بعضه على بعض بغير صانع و لا بان \_ كان جاهلاً.

و إذا كان تحوّل النطفة علقة ثم مضغة ثم لحماً ودماً وعظماً أعظم في الأعجوبة \_ كان أولى أن يدل على صانع صنع النطفة ونقلها من حال إلى حال.

وقد قال الله تعالى: « أفرأيتم ما تمنون؟ أأنتم تخلقونه أم نحن الخالقون؟! » (٥٦ آيــة ٥٩ ــ ٦٠) فما استطاعوا أن يقولوا بحجة أنهم يخلقون ما يمنون مع تمنيهم الولد، فلا يكون، ومع كراهتهم له فيكون. وقد قال الله تعالى منبها لخلقه على وحدانيته: « وفــي أنفسـكم أفــلا تبصرون؟ » (٥١: ٢١) يبيّن لهم عجزهم وفقرهم إلى صانع صنعهم ومدبّر دبرهم.

فإن قالوا: فما يؤمنكم أن تكون النطفة لم تزل قديمة؟

قيل لهم: لو كان ذلك كما ادعيتم لم يجز أن يلحقها الاعتمال والتأثير ولا الانقلاب والتغيير، لأن القديم لا يجوز انتقاله وتغيره وأن تجري عليه سمات الحدَث، لأن ما جرى ذلك عليه ولزمته الصفة لم ينفك من سمات الحدَث. وما لم يسبق المُحْدَث، كان مُحْدَثاً مصنوعاً. فبطل بذلك قدم النطفة وغيرها من الأجسام. »

وقد لخص الشهرستاني هذا العرض هكذا: «قال الأشعري: الإنسان إذا فكّر في خلقته من أيّ شيء ابتدأ، وكيف دار في أطوار الخلقة طوراً بعد طور حتى وصل إلى كمال الخلقة، وعرف يقيناً أنه بذاته لم يكن ليدبر خلقته ويبلغه من درجة إلى درجة ويرقيه من نقص إلى كمال عرف بالضرورة أن له صانعاً قادراً عالماً مريداً، إذْ لا يتصور صدور هذه الأفعال المحكمة من طبع، لظهور آثار الاختيار في الفطرة وتبيين آثار الأحكام والاتقان في الخلقة ».

۱ « الملل والنحل »، ج ۱، ص ۱۱۹ \_ ۱۲۰.

ولم يتعرّض الأشعري لإثبات وجود الله في « الابانة » ولا في « مقالات الإسلاميين » ولا في الرسالتين (« استحسان الخوض... » والرسالة « إلى أهل الثغر »).

ومن الواضح أن الأشعري في برهانه هذا إنما اعتمد على الآيات القرآنية التالية: « ولقد خلقنا الإنسان من سلالة من طين. ثم جعلناه نطفة في قرار مكين. ثم خلقنا النطفة علقة، فخلقنا العلقة مُضغة، فخلقنا المضغة عظاماً، فكسونا العظام لحماً، ثم أنشأناه خلقا آخر، فتبارك الله أحسن الخالقين » (المؤمنون ١٢ \_ ١٤).

#### \_ ٢ \_

#### صفات الله

### أ \_ لا يشبهه شيء

الله لا يشبهه شيء ولا يشبه شيئاً « لأنه لو أشبهها لكان حكمه في الحدَث حكمها. ولو أشبهها لم يخل من أن يشبهها من كل الجهات، أو من بعضها. فإن أشبهها من جميع الجهات كان مُحْدَثاً مثلها من جميع الجهات. وإن أشبهها من بعضها كان مُحْدَثاً من حيث أشبهها. ويستحيل أن يكون المُحْدَث لم يزل قديماً. » (« اللمع »، ص ۷) ثم يتلو هذا البرهان العقلي عادته دائماً بالأدلة السمعية، فيستشهد بالآيتيْن: « ليس كمثله شيء » (١١: ١١) و « لم يكن له كفواً أحدٌ » (١١: ٤٢).

والله قديم لنفسه (البغدادي: « أصول الدين »، ص ٩٠).

#### ب \_ واحد

« لأن الاثنين لا يجري تدبيرهما على نظام، ولا يتسق على إحكام، ولا بد أن يلحقهما العجز أو واحداً منهما، لأن أحدهما إذا أراد أن يحيي إنساناً وأراد الآخر أن يميته لم يخل أن يتم مرادهما جميعاً، أو لا يتم مرادهما، أو يتم مراد أحدهما دون الآخر. ويستحيل أن يتم مرادهما جميعاً، لأنه يستحيل أن يكون الجسم حياً ميتاً في حال واحدة. وإنْ لم يتم مرادهما جميعاً وجب عجزهما، والعاجز لا يكون إلهاً ولا قديماً. وإن تم مراد أحدهما دون الآخر وجب العجز لمن لم يتم مراده منهما، والعاجز لا يكون إلهاً ولا قديماً.

فدلٌ ما قلناه على أن صانع الأشياء واحد. »

ثم يسوق الدليل السمعي: قال تعالى: « لو كان فيهما آلهة الا الله لفسدتا » (٢١: ٢٢)؛ وهو الدليل الذي يورده في الرسالة « في استحسان الخوض في الكلام » (ص ٨٩، س ١٣)، ويضيف إليه آيتين أخريين هما: « ما اتخذ الله من ولد، وما كان معه من إله \_ إذاً لذهب كل اله بما خلق ولعلا بعضهم على بعض » (٣٦: ٩١) وقوله تعالى: « أم جعلوا لله شركاء خلقوا كخلقه فتشابه الخلق عليهم » (سورة ١٣ آية ٢١). ويقول في هذا الموضع إن «كلام المتكلمين في الحجاج في التوحيد بالتمانع والتغالب فإنما مرجعه » إلى هذه الآيات الثلاث.

#### ج \_ عالم

والله عالم « لأن الأفعال المحكمة لا تتسق في الحكمة إلا من عالم. وذلك

أنه لا يجوز أن يحوك الديباج بالتصاوير'، ويصنع دقائق الصناعة مَن لا يحسن ذلك و لا يعلمه. فلما رأينا الإنسان على ما فيه من اتساق الحكمة كالحياة التي ركبها الله فيه والسمع والبصر ومجاري الطعام والشراب واتقان فيه، وما هو عليه من كماله وتمامه، والفلك وما فيه من شمسه وقمره وكواكبه ومجاريها \_ ودل ذلك على أن الذي صنع ما ذكرناه لم يكن يصنعه إلا وهو عالم يكيفيته وكنهه.

ولو جاز أن تحدث الصنائع الحكمية لا من عالم لم ندر لعل جميع ما يحدث من حكم الحيوان وتدابير هم وصنائعهم يحدث منهم وهم غير عالمين. فلما استحال ذلك دلّ على أن الصنائع المحكمة لا تحدث إلا من عالم. » (« اللمع »، ص ١٠).

ا أثبتها مكارثي في نشرته: النقاوير، وترجمها هكذا Patterned brocade (السديباج) المرسوم بحسب نماذج) ولكنه لم يفسر كلمة النقاوير التي أثبتها ولا من أين له بهذه الترجمة، واعترض غرابة على هذه الكلمة، وذكر أن مكارثي تركها « مع اليقين بخطئها من غير تصحيح. ففي ص ٩ يذكر المخطوط: وذلك أنه لا يجوز أن يحوك الديباج بالنقاوير، فما معنى ذلك لو بقيت العبارة من غير تصحيها بالفاء الموحدة: مقدمة نشرته) ولكن ماذا فعل غرابة لتصحيحها؟ غير ها بما هو أفحش منها! إذ صححها بالفاء الموحدة: النفارير وقال في الهامش: النفارير جمع نفرور، وهو العصفور، والجملة في الأصل مكتوبة، وذلك أنه لا يجوز أن يحوك الديباج بالنقاوير، وقد تركها مكارثي كما هي في الأصل بغير تتبيه كما ترك ترجمتها، وهي على ذلك لا معنى لها، كما أنها تحتاج إلى إصلاح قطعا. ولعل ما فعلناه هو المقصود للمؤلف، فإن المعنى على ذلك واضح لأن حياكة الديباج بواسطة العصافير مستحيل لانعدام العلم بذلك عندها » (ص ١٢٥ تعليق ١). وهذا التصحيح في غاية الاضحاك والعبث، فما شأن العصافير ها هنا وما وجه إدخالها في المسألة؟! وصوابها بكل بساطة كما أثبتنا: (الديباج بالتصاوير)، إذ الكلام عن دقائق الصنعة، ودقائق الصنعة تتجلى في حياكة الديباج بالتصاوير التي اتصور فيه زخرفة له، وهذا من أدق فنون النسج. ومن هنا تمثل به الأشعري.

وهذا البرهان على أن الله عالم، المستمد مما يرى في العالم من آثار الحكمة واتساق التدبير، أشار إليه الأشعري مجملاً على أنه من أقوال المعتزلة، وذلك في كتاب « الابانة » (ص ٤٣، القاهرة سنة ١٣٤٨ هـ). ولعل الجديد فيما قاله الأشعري هو هذا التشبيه الذي أورده بين اتقان الصنعة الإنسانية ودلالة ذلك على الصانع الماهر العالم، وبين اتقان صنعة العالم. ودلالة ذلك على الصانع الحكيم العالم.

# د ـ حيّ قادر

وبالمثل « لا يجوز أن تحدث الصنائع إلا من قادر حيّ، لأنه لو جاز حدوثها ممن ليس بقادر و لا حيّ لم ندر لعل سائر ما يظهر من الناس يظهر منهم. وهم عجزة موتى. فلما استحال ذلك دلت الصنائع على أن الله تعالى حيّ قادر. » (« اللمع »، ص ١٠ \_ ١١).

#### ه ـ مرید

والصفة الإلهية التي يتوسع الأشعري في شرحها هي: الإرادة، وذلك ما يترتب عليها من أمور إيمانية عديدة ذات تأثير بالغ في تحديد موقف الأشعري بوجه عام.

ويثبت الأشعري صفة الإرادة صفة من صفات ذات الله تعالى بأن يقول: « إن الحي إذا كان غير مريد لشيء أصلاً، وجب أن يكون موصوفاً بضد من أضداد الإرادات من الآفات: كالسهو، والكراهة، والإباء و (سائر ') الآفات، كما وجب أن (يكون) الحيّ إذا كان

ا أضفناه على نص مكارثي، وإلا كان تكراراً لا معنى له لكلمة « الآفات » في قوله: من « الآفات ».

غير عالم بشيء أصلاً موصوفاً بضد من أضداد العلوم من الآفات: كالجهل والسهو والغفلة أو الموت أو ما أشبه ذلك من الآفات. فلما استحال أن يكون الباري تعالى لم يزل موصوفاً بضد الإرادة، لأن هذا يوجب أن لا يريد شيئاً على وجه من الوجوه، وذلك أن ضد الإرادة إذا كان الباري تعالى لم يزل موصوفاً به يوجب قدمه، محال عدم القديم، كما محال حدوث القديم؛ فإذا استحال عدمه وجب أن لا يريد الباري شيئاً ويقصد فعله على وجه من الوجوه. وذلك فاسد. وإذا فسد هذا صح وثبت أن الباري تعالى لم يزل مريداً » (« اللمع »، ص ١٨).

وبرهان الأشعري هنا يقوم على ما يلي:

إنكار وصف الله بالإرادة يقتضى وصفه بضدها

ووصفه بضدها يوجب أن لا يريد شيئاً على وجه من الوجوه لأن ضد الإرادة سيكون صفة قديمة قدم الباري نفسه

والشاهد يدل على أنه أراد أشياء

بطل إنكار وصف الله بالإرادة، وثبت أنه مريد، ولم يزل مريداً.

وبعد أن أثبت الإرادة صفةً ذات لله تناول المسائل المتعلقة بها:

ا \_ وأولها مدى هذه الإرادة. والأشعري يطلقها فيقول إن الله تعالى مريد لكل شيء يجوز أن يراد، ولم يحدها بحدود ولا ضوابط، لأن الإرادة إذا كانت من صفات الذات فيجب « أن تكون عامة في كل ما يراد على الحقيقة، كما إذا كان العلم من صفات الذات وجب عمومه بكل ما يجوز أن يُعلم على حقيقته. وأيضاً فقد دلت الدلالة على أن الله

ا حار الناشران (مكارثي وغرابة) في معرفة جواب « فلما ». والجواب هو قوله: « وجب أن لا يريد... »، وما سبق هذا الجواب هو تكرار لما جاء بعد « فلما » وبينهما جمل اعتراضية تعليلية.

تعالى خالق كل شيء حادث، لا يجوز أن يخلق ما لا يريده، وقد قال الله تعالى: « فعّال لما يريد » (١١: ١٠٧؛ ٨٥: ١٦). وأيضاً فإنه لا يجوز أن يكون في سلطان الله تعالى ما لا يريده، لأنه لو كان في سلطان الله تعالى ما لا يريده لوجب أحد أمرين: إما إثبات سهو وغفلة، أو إثبات ضعف وعجز ووهن وتقصير عن بلوغ ما يريده. فلما لم يجز ذلك على الله تعالى استحال أن يكون في سلطانه ما لا يريده » (« اللمع »، ص ٣٤).

ومعنى هذا أن الله:

١ \_ مريد لكل شيء يجوز أن يراد.

٢ \_ لا يجوز أن يخلق ما لا يريده.

والقول الأول فيه تحفظ في قوله: « يجوز أن يراد »، أي أنه وضع الإرادة الله حداً، مع ذلك.

ويرتب على القول الثاني أنه يستحيل أن يقع من غير الله ما لا يريده، لأن كل شيء فعلٌ من أفعال الله. « ولو كان في العالم ما لا يريده الله تعالى لكان ما يكره كونه. ولو كان ما يكره كونه، لكان ما يأبى كونه. وهذا يوجب أن المعاصي كانت، شاء الله أم أبى. وهذا صفة الضعيف المقهور؛ وتعالى ربنا عن ذلك علواً كبيراً » (ص ٢٥). ولكن هذا إنما يتفق مع قول الأشعري بأن الله فاعل كل فعل: حسنة كان أو سيئة. وهو ما لا يسلم به خصصه المعتزلي، مثلاً. لهذا فإن حجته ها هنا تنبني على أصل لم يُسلم له.

كذلك قد يورد على الأشعري الرد التالي: إنْ وقوع ما لا يريده الله لا يقتضي بالضرورة ضعفاً وقهراً ووهناً، بل مجرد كراهية الله للأمر. ويجيب الأشعري فيقول إن وقوع ذلك لواحد من الناس وهو كاره له « يوجب الضعف والوهن لا محالة، لأنه إذا كان ما كره كونه، كان ما أبى

كونه. وإذا كان ما أبى كونه، فقد كان الشيءُ، شاءه أم أباه. وهذا يوجب أن الشيء كان، شاء الله تعالى ذلك أم أباه. وهذه صفة الضعف » (ص ٢٩).

ويسوق الأشعري على مقالتيه هاتين أدلة سمعية هي: قوله تعالى: « وما تشاؤون إلا أن يشاء الله » (٢٦: ٣٠) فأخبر أنا لا نشاء إلا ما شاء أن نشاءه. وقال تعالى: « ولو شنا لآتينا كل نفس ربك لآمن من في الأرض كلهم جميعاً » (١٠: ٩٩)؛ وقال تعالى: « ولو شئنا لآتينا كل نفس هداها » (٣٠: ١٦)، وقال: « ولو شاء ربك ما فعلوه » (٦: ١١٢)؛ وقال: « ولو شاء الله ما أراد اقتتلوا ولكن الله يفعل ما يريد » (٢: ٣٥٠) فأخبر أنه لو لم يرد القتال لم يكن، وإن ما أراد من ذلك فقد فعله. فإن قالوا: معنى هذا: « لو شاء الله ما اقتتلوا » أي لو شاء أن يمنعهم من القتال لم يكن. يقال لهم: ولم لا حملتم الآية على ظاهرها وقاتم على أي وجه شاء أن لا يكون القتال، لم يكن. وكذلك المطالبة عليهم في قول الله تعالى: « ولو شاء ربك لآمن من في الأرض كلهم جميعاً ». فإن قالوا: لو شاء الله أن يُلْجِهم إلى الإيمان لكانوا مؤمنين في في لهم: وليسوا مع الإلجاء قادرين على أن يكفروا كما هم قادرون على أن يؤمنوا؟ فكيف يجب بالإلجاء كون الإيمان منهم وهم قادرون ألا يكون منهم إيمان مع عدم الإلجاء، كما هم قادرون على الإيمان منهم وهم قادرون ألا يكون منهم إيمان مع عدم الإلجاء، كما هم قادرون على أن يؤمنون على الإيمان مع عدم الإلجاء؟ » (« اللمع »، ص ٣١).

وفي كتاب « الابانة عن أصول الديانة » يتناول الأشعري نفس الموضوع بحجج أخرى يرد بها على المعتزلة بخاصة، إذ أفرد باباً بعنوان « باب الكلام في الإرادة » جعله على المعتزلة خاصة. ومن بين ما يسوق من حجج على كون الله هو المريد لما يشاء، وأن ما لا يشاؤه لا يكون \_ قوله: « ويقال لهم (أي للمعتزلة): إذا زعمتم أنه قد كان في سلطان الله

— عز وجل — الكفر والعصيان وهو لا يريده، وأراد أن يؤمن الخلق أجمعون فلم يؤمنوا — عز وجب على قولكم: أن أكثر ما شاء الله أن يكون لم يكن، وأكثر ما شاء الله أن لا يكون، كان؛ لأن الكفر الذي كان — وهو لا يشاؤه الله عندكم — أكثر من الإيمان الذي كان وهو يشاء، وأكثر ما شاء أن يكون لم يكن. وهذا جَحدٌ لما أجمع عليه المسلمون من أن ما شاء الله أن يكون، كان؛ وما لا يشاء، لا يكون. ويقال لهم: يستفاد من قولكم أن كثيراً مما شاءه إبليس أن يكون، كان؛ لأن الكفر أكثر من الإيمان؛ وأكثر ما كان هو وشاءه. فقد جعلتم مشيئة إبليس أن يكون، كان؛ لأن الكفر أكثر من الإيمان؛ وأكثر ما كان هو وشاءه. فقد جعلتم مشيئة إبليس أنفذ من مشيئة رب العالمين — جل ثناؤه وتقدست أسماؤه — لأن أكثر ما شاءه كان، وأكثر ما كان قد شاءه. وفي هذا إيجاب أنكم قد جعلتم لإبليس مرتبة في المشيئة ليس لرب العالمين، كان قد شاءه. وفي هذا إيجاب أنكم قد جعلتم لإبليس مرتبة في المشيئة ليس لرب العالمين، ص ٤٦ كان القاهرة، ١٣٤٨ هـ).

ثم إن الاقتدار يكون أجلى إذا كان ما يشاؤه القادر يكون، وما لا يشاؤه لا يكون.

والأولى بالألوهية والسلطان هو أن لا يكون إلاَّ ما يعلمه، ولا يغيب عن علمه شيء، ولا يجوز أن يغيب عن علمه شيء.

ولو فعل العباد ما يسخطه الله لكانوا قد أكرهوه، وهذه الصفة، صفة القهر، مما يتعالى الله عنها.

\* \* \*

وهكذا أثبت الأشعري أن الله عالم قادر حيّ مريد.

## الصفات قائمة بالذات أزلية

وصفات الله قائمة بذاته، أي أنها ليست ذاته، ولا غير ذاته؛ إذ لا يتصور أن يكون الذات حياً بغير حياة، أو عالماً بغير علم، أو قادراً بغير قدرة، أو مريداً بغير إرادة. بل الله عالم بعلم، وقادر بقدرة، وحيّ بحياة، ومريد بإرادة. وذلك لأن من قال إنه عالم ولا علم، كان مناقضاً؛ وكذلك القول في القدرة والقادر، والحياة والحيّ، الخ.

ويورد الأشعري في « الابانة » (ص ٤٢) رداً رداً به على أبي الهذيل العلاف لما قال إن علم الله هو الله، فقُل: يا علم الله اغفر لي وارحمني! فأبى ذلك. فلزمته المناقضة » (« الابانة »، ص ٤٢).

وأسماء الله مشتقة من صفات، فلا بد من إثبات هذه الصفات له. فقولنا: عالم \_ مشتق من علم، وقادر \_ مشتق من قدرة، وحيّ \_ مشتق من حياة، ومريد \_ مشتق من إرادة.

ثم يورد في « الإبانة » (ص ٤٤) الأدلة السمعية التالية: قال تعالى: « أنزله بعلمه » (٤: ١٦٦)، وقال: « فإن لـم (٤: ١٦٦)، وقال: « وما تحمل من أنثى ولا تضع إلا بعلمه » (٣٥: ١١)، وقال: « فإن لـم يستجيبوا لكم فاعلموا أنما أُنزل بعلم الله » (١١: ١٤). وفي « اللمع » (ص ١٤) يورد الآيتين الأوليين لإثبات العلم لله.

لكن يلاحظ أن هذه الآيات لا تتعارض مع ما يقوله أبو الهذيل وسائر المعتزلة. إنصا الخلاف هو في: هل هذه الصفات هي عين الذات، أو زائدة على الذات. فالمعتزلة يثبتون الصفات، ولكن يقولون إنها عين الذات. والآيات التي استشهد بها الأشعري تثبت الصفات، ولا شأن لها

بالمشكلة التي نحن بصددها وهي: هل هذه الصفات هي عين الذات، أو زائدة عليها.

ويورد الشهرستاني عرضاً أوفى لرأي الأشعري هذا في الصفات، يقول: «قال أبو الحسن (الأشعري): الباري تعالى عالم بعلم، قادر بقدرة، حي بحياة، مريد بإرادة، متكلم بكلام، سميع بسمع، بصير ببصر. وله في البقاء (أي في صفة البقاء) اختلاف رأي. قال: وهذه صفات أزلية قائمة بذاته، لا يقال: هي هو، ولا غيره، ولا لا هو، ولا لا غير. والدليل على أنه متكلم بكلام قديم، ومريد بإرادة قديمة قال: قام الدليل على أنه تعالى ماك، والملك من له الأمر والنهي. فهو آمر ناه. فلا يخلو: إما أن يكون آمراً بأمر قديم، أو بأمر محدث. فإن كان محدثاً فلا يخلو: إما أن يحدثه في ذاته، أو في محل، أو لا في محل. يستحيل أن يحدثه في محل، ذاته، لأنه يؤدي إلى أن يكون محلاً للحوادث، وذلك محال. ويستحيل أن يحدثه لا في محل، لأن ذلك غير معقول. فتعين أنه قديم، قائم به، صفة له. وكذلك التقسيم في الإرادة والسمع والبصر.

قال: وعلمه واحدٌ يتعلق بجميع المعلومات: المستحيل، والجائز، والواجب، والموجود، والمعدوم. وقدرته واحدة تتعلق بجميع ما يصح وجوده من الجائزات. وإراداته واحدة تتعلق بجميع ما يصح وجوده من الجائزات. وإراداته واحدة تتعلق بجميع ما يقبل الصفات. وكلامه واحد هو: أمر، ونهي، وخبر، واستخبار، ووعد، ووعيد. وهذه الوجوه ترجع إلى اعتبارات في كلامه، لا إلى عدد في نفس الكلام والعبارات؛ إذ للألفاظ المنزلة على لسان الملائكة إلى الأنبياء

۱ « الملل والنحل »، ج ۱، ص ۱۲۲ \_ ۱۲۳.

عليهم السلام دلالات على الكلام الأزلي. والدلالة مخلوقة محدثة، والمدلول قديم أزلي. »

من أين استقى الشهرستاني هذا العرض؟ هذا ما لا تستطيع أن تجيب عنه المؤلفات الباقية لدينا للأشعري. فلا بد أنه نقله عن مؤلفات أخرى.

ولقد لجأ الأشعري في اللمع (ص ١٤) إلى برهان عقلي لإثبات أن الله تعالى عالم بعلم. وخلاصة هذا البرهان أنه:

لا يخلو: أن يكون الله عالماً بنفسه، أو بعلم يستحيل أن يكون هو نفسه.

فإن كان عالماً بنفسه، كانت نفسه علماً

ويستحيل أن يكون العلمُ عالماً؛ ومن المعلوم أن الله عالم

يستحيل أن يكون الله عالماً بنفسه، و إلاَّ لكان علماً غير عالم

فإذا استحال ذلك، صحَّ أنه عالم بعلم يستحيل أن يكون هو نفسه.

وقد يعترض على التقسيم بأنه غير شامل لأنحاء الكلّ المقسم، إذ يمكن افتراض حالــة ثالثة وهي أن يكون الله عالماً لا بنفسه، ولا بعلم يستحيل أن يكون هو نفسه.

ويرد الأشعري على هذا الاعتراض فيقول: لو جاز هذا لجاز أن يكون قولنا: «عالم» لم يرجع به إلى نفسه، ولا إلى علم يستحيل أن يكون هو نفسه. وإذا لم يجز هذا بطل ما قالوه. « وهذا الدليل يدل على صفات الله تعالى لذاته كلها: من الحياة، والقدرة، والسمع، والبصر، وسائر صفات الذات » (« اللمع »، ص ١٤).

وعصب برهان الأشعري هنا يقوم في قوله: ويستحيل أن يكون العلم عالماً. وهذا مناط الخلاف بينه وبين أبي الهذيل وسائر المعتزلة ممن يقولون بقوله. ومعنى هذا أن الأشعري لا يتصور أن تكون العالمية هي

العلم نفسه، بل يريد أن يفترض ذاتاً هي غير صفاتها: ذاتاً هي شيء، وصفاتها شيء آخر. وكأن لله ماهية غير صفاته. وعليه حينئذ أن يبين ماذا عسى أن تكون هذه الماهية التي هي غير الصفات القائمة فيها. وهو ما لم يفعله الأشعري. وهنا نقطة الضعف في مذهبه، وقوة حجة المعتزلة وهم خصومه ها هنا. والمشكلة كلها يمكن أن ينظر إليها في ضوء المشكلة الكبرى: مشكلة التمييز بين الوجود والماهية. ولكن الأشعري لا ينظر إليها حتى من هذه الوجهة، وإلا لكان ثم وجه لتبرير رأيه. إذ المخرج الوحيد له هو أن يحصر الموجود في صفة واحدة هي مجرد الوجود، وأن ما عداه هو صفات زائدة. فهل قصد الأشعري إلى فن صفات يعد صفات قائمة فنظر إلى أن صفة الذات هي مجرد الوجود، وأن ما عدا للأشعري أخطره بباله أو فكر فيه.

# جواز رؤية الله بالأبصار

رأينا كيف أنكرت المعتزلة إمكان رؤية الله تعالى سواء في الآخرة وفي الدنيا.

وقد اهتم الأشعري بهذه المسألة اهتماماً خاصاً: فتناولها من ناحية أدلة السمع في « الابانة »، ومن ناحية أدلة العقل، أو من باب القياس على حد تعبيره، في « اللمع ». وردّ على حجج المعتزلة في كلتا الناحيتين

## أ \_ من ناحية العقل

ونبدأ بعرض حججه العقلية لإثبات جواز رؤية الله بالأبصار.

وبرهان الأشعري برهان سلبي وهو أن يبين أنه لا مانع عقلياً يمنع من إمكان رؤية الله بالأبصار، لأن هذا الإمكان لا يقتضي إثبات أن الله حادث، أو أنه يحدث معنى فيه، أو تشبيهه أو تجنيسه أو قلبه عن حقيقته، أو القول بأنه جائر، أو ظالم، أو كاذب. وما دام كذلك، فلا مانع منه:

ا فليس في جواز الرؤية إثبات حدثه، لأن المرئي لا يكون مرئياً لأنه محدث، وإلا لكان من اللازم أن يُرى كل محدث، و هو باطل عند الجميع.

٢ \_\_ وليس في الرؤية إثبات حدوث معنى في المرئيّ، لأن الألوان مرئيات و لا يجوز حدوث معنى فيها، لأنها أعراض، والعرض لا يقوم بالعرض. وإلاَّ لكان ذلك المعنى هـو الرؤية. « وهذا يوجب أنا إذا رأينا الميت فقد حدثت فيه الرؤية، وجامعت الرؤية الموت. وإذا رأينا عين الأعمى حدثت في عينه رؤية، فكانت الرؤية مجامعة للعمى. فلما لم يجز ذلك بطـل ما قالوه.

" سروليس في إثبات الرؤية لله تعالى تشبيه الباري تعالى ولا تجنيسه ولا قلبه عن حقيقته، لأنّا نرى السواد والبياض فلا يتجانسان ولا يشتبهان بوقوع الرؤية عليهما، ولا ينقلب السواد عن حقيقته إلى البياض بوقوع الرؤية عليه، ولا البياض إلى السواد.

٤ ـ « وليس في الرؤية تجويره، ولا تظليمه، ولا تكذيبه لأنّا نرى الجائر والظالم والكاذب، ونرى من ليس بجائر ولا ظالم ولا كاذب.

فلما لم يكن في إثبات الرؤية شيء مما لا يجوز على الباري لم تكن الرؤية مستحيلة. وإذا لـم تكن مستحيلة كانت جائزة على الله. » (« اللمع »، ص ٣٢ \_ ٣٣).

ثم يورد اعتراضاً للمخالفين مفاده أنه إذا صحّ القول بجواز الرؤية على هذا الأساس، صحّ أيضاً القول بجواز لمسه وذوقه وشمه، إذ ليس في اللمس والذوق والشم إثبات للحدث ولا حدوث معنى في الباري تعالى.

ويرد الأشعري بما رد به « بعض أصحابنا » \_ و لا ندري إلى من يشير ، ولعله يشير الله أهل الحديث وأصحاب السنة \_ من « أن اللمس ضرب من ضروب المماسّات ، وكذلك الذوق \_ و هو اتصال اللسان واللهوات بالجسم الذي له الطعم ، وأن الشمّ هو اتصال الخيشوم بالمشموم الذي يكون عنده الإدراك له ؛ وأن المتماسين إنما يتماسان بحدوث مماسين فيهما ، وإن في إثبات ذلك إثبات حدوث معنى في الباري.

ومن أصحابنا من يقول: لا يخلو القائل أن يكون أراد بذكره اللمس والذوق أن يُحدث الله تعالى إدراكاً في هذه الجوارح من غير أن يحدث فيه معنى؛ أو يكون أراد حدوث معنى فيه.

فإن كان أراد حدوث معنى فيه فذلك ما لا يجوز.

و إن كان أراد حدوث إدراك فينا فذلك جائز. والأمر في التسمية إلى الله تعالى: إن أمرنا أن نسميه لمساً وذوقاً وشماً سميناه، وإن منعنا امتنعنا.

وأما السمع فلم يختلف أصحابنا فيه، وجوزوه جميعاً، وقالوا إنه جائز أن يسمعنا الباري تعالى نفسه متكلماً؛ وقد أسمع موسى \_ عليه السلام \_ نفسه متكلماً. » (« اللمع ») ص ٣٣ \_ ٣٤).

ومعنى هذا الرأى الثاني أن « أصحاب » الأشعري هؤلاء قد جوزوا

ليس فقط رؤية الله، بل أيضاً لمسه وذوقه وشمّه، ولا يمنعنا عن قول ذلك إلا عدم ورود ذلك صراحة في القرآن؛ وليس ثم دلي، ل عقلي إذن ينفيه. وأما السمع فلا خلاف فيه، فكل « أصحابه » مجمعون على جوازه، ويستشهدون على ذلك بأن الله كلّم موسى تكليماً، وإذن يجوز يُسمع الله، كما يجوز أن يُرى.

#### \* \* \*

والحجج التي ساقها الأشعري لجواز الرؤية هي بعينها التي سيوردها عبد القاهر البغدادي في « أصول الدين » (ص ٩٨) دون أن يضيف إليها شيئاً جديداً على ما قاله الأشعري.

## ب ـ من ناحية السمع

والشواهد السمعية من القرآن يسوقها في « اللمع » وفي « الابانة »، مع اختلاف في التفاصيل والردود على الاعتراضات.

ومعتمده الأساسي في كلا العرضين على الآيتين: « وجوه يومئذ ناضرة، إلى ربها ناظرة » (٧٥: ٢٢، ٢٣).

لكنه اليميز معانى مختلفة لكلمة « النظر »:

ا \_ منها: « النظر » بمعنى « الاعتبار »، كما في قوله تعالى: « أفلا ينظرون إلى الابل كيف خلقت » (٨٨: ١٧)، أي أفلا يعتبرون بالابل كيف خلقت.

 $^{\circ}$  حيحة  $^{\circ}$   $^$ 

۱ « الابانة »، ص ۱۳. القاهرة ۱۳٤۸ ه.

٣ \_ ومنها « النظر » بمعنى « الرؤية ».

٤ \_ ومنها « النظر » بمعنى « الرحمة » كما قال تعالى: « لا ينظر (الله) إليهم » (٣: ٧٧) أي لا يرحمهم و لا يعطف عليهم.

« ولا يجوز أن يكون الله عز وجل عنى نظر التفكر والاعتبار، لأن الآخرة ليست بدار اعتبار؛ ولا يجوز أن يكون عنى نظر الانتظار، لأن النظر إذا ذكر مع ذكر الوجه فمعناه نظر العينين اللتين في الوجه... وأيضاً فإن نظر الانتظار لا يكون في الجنة، لأن الانتظار معه تتغيص وتكدير، وأهل الجنة لهم في الجنة ما لا عين رأت ولا أذن سمعت من العيش السليم والنعيم المقيم. وإذا كان هذا هكذا لم يجز أن يكونوا منتظرين، لأنهم كلما خطر ببالهم شيء أتوا به مع خطوره ببالهم. وإذا كان كذلك، فلا يجوز أن يكون الله عز وجل أراد نظر التعطف، لأن الخلق لا يجوز أن يتعطفوا على خالقهم.

وإذا فسدت الأقسام الثلاثة صحّ القسم الرابع من أقسام النظر، وهو أن معنى قــوله « إلى ربها ناظرة »: أنها رائية ترى ربها عز وجل.

مما يبطل قول المعتزلة إن الله \_ عز وجل \_ أراد بقوله: « إلى ربها ناظرة »: نظر الانتظار \_ أنه قال: « إلى ربها ناظرة »؛ ونظر الانتظار بها لا يكون مقروناً بقوله « إلى »، لأنه لا يجوز عند العرب أن يقولوا في نظر الانتظار: « إلى ». ألا ترى أن الله عز وجل لما قال: « ما ينظرون إلا صيحة واحدة » لم يقل: « إلى » إذ كان معناه الانتظار، فقال عن بلقيس: « فناظرة بم يرجع المرسلون » (٢٧: ٣٥)

١ هكذا في النص، وصوابه: الثالث، لأنه لم يذكر غير ثلاثة أوجه في « الابانة »، والوجه الرابع إنما ذكره في « اللمع » (ص ٣٤، س ٦ \_ س ٧). وربما كان في نص « الابانة » نقص هذا هو اكماله.

فلما أرادت الانتظار لم تقل: « إلى ».

وقال امرؤ القيس:

فإنكما إن تنظر اني ساعة من الدهر تنفعني لدى أم جندُب

فلما أراد الانتظار لم يقل « إلى ». فلما قال عز وجل: « إلى ربها ناظرة » علمنا أنه لم يرد الانتظار، وإنما أراد نظر الرؤية. ولما قرن الله النظر بذكر الوجه أراد نظر العينين اللتين في الوجه...

فإن قال قائل: لِمَ لا تقولون إن قوله « إلى ربها ناظرة » إنما أراد: إلى ثواب ربها ناظرة؟

قيل له: ثواب الله عز وجل غيره تعالى، والله تعالى قال: « إلى ربها ناظرة » ولم يقل: إلى غيره ناظرة. والقرآن على ظاهره، وليس لنا أن نزيله عن ظاهره إلا لحجة، وإلا فهو على ظاهره. ألا ترى أن الله عز وجل لما قال: صلوا لي واعبدوني لم يجز أن يقول قائل إنه أراد غيره ويزيل الكلام عن ظاهره. فلذلك لما قال « إلى ربها ناظرة » لم يجز لنا أن نزيل القرآن عن ظاهره بغير حجة.

ثم يقال للمعتزلة: إن جاز أن تزعموا أن قول الله عز وجل « إلى ربها ناظرة » إنسا أراد به أنها إلى غيره ناظرة فلم ما جاز لغيركم أن يقول إن قول الله عز وجل: « لا تدركه الأبصار » (٦: ١٠٣) أراد بها لا تدرك غيره، ولم يرد أنها لا تدركه؟ وهذا ما لا يقدرون على الغرق فيه. » (« الابانة عن أصول الديانة »، ص ١٣ \_ ١٤).

واعتراض آخر ورد في « اللمع »، وهو: « أليس قد قال الله تعالى « وجوه يومئذ باسرة ، تظن أن يفعل بها فاقرة » (٧٥: ٢٤، ٢٥)

۱ « اللمع »، ص ۳٤.

والظن لا يكون بالوجه؟ وكذلك قوله « وجوه يومئذ ناضرة إلى ربها ناظرة » أراد: نظر القلب.

ويرد الأشعري على هذا الاعتراض فيقول: الأمر ليس كذلك « لأن الظن لا يكون بالوجه، و لا يكون إلا بالقلب. فلما قرن الظن بذكر الوجه كان معناه ظن القلب، إذ لم يكن الظن إلا به. فلو كان النظر لا يكون إلا بالقلب لوجب إذا ذكره مع ذكر الوجه أن يرجع به إلى القلب. فلما كان النظر قد يكون بالوجه وبغيره، وجب إذا قرنه بذكر الوجه أن يريد به نظر الوجه، كما أنه إذا قرنه بذكر القلب، وجب أن يريد به نظر القلب » (« اللمع »، ٣٤ ل

واعتراض ثالث: إذن ما معنى قولـه تعالى « لا تدركـه الأبصـار وهـو يـدرك الأبصار »؟ (٦: ١٠٣).

ويرد الأشعري فيقول: هذا يكون في الدنيا، دون الآخرة « لأن القرآن لا يتناقض. فلما قال في آية آخرى أنه تنظر إليه الأبصار علمنا أن الوقت الذي قال إنه لا تدركه الأبصار فيه غير الوقت الذي أخبرنا أنها تنظر إليه فيه » (« اللمع »، ص ٣٥).

#### \* \* \*

وقد عرضنا كيف ردّ المعتزلة والقاضي عبد الجبار بخاصة على أقوال الأشعري في هذه المسألة، وذلك في عرضنا إياها أثناء الكلام على مذهب القاضي عبد الجبار.

## أفعال الإنسان

ومسألة أفعال الإنسان من المسائل الرئيسية في مذهب الأشعري، ومذهب فيها أن أفعال العباد مخلوقة لله، وليس للإنسان فيها غير اكتسابها؛ أي أن الفاعل الحقيقي هو الله، وما الإنسان إلا مكتسب للفعل الذي أحدثه الله على يدي هذا الإنسان. والكسب هو تعلق قدرة العبد وإرادته بالفعل المقدور المحدث من الله على الحقيقة.

ويستدل الأشعري على ذلك استدلالاً عقلياً أو لا فيقول:

« إنا وجدنا الكفر قبيحاً فاسداً باطلاً متناقضاً خلافاً لما خالف، ووجدنا الإيمان حسناً متعباً مؤلماً. ووجدنا الكافر يقصد ويجهد نفسه إلى أن يكون الكفر حسناً حقاً، فيكون بخلف قصده. ووجدنا الإيمان لو شاء المؤمن أن لا يكون متعباً مؤلماً ولا مرمضاً لم يكن ذلك كائناً على حسب مشيئته وإرادته، وقد علمنا أن الفعل لا يحدث على حقيقته إلا من محدث أحدثه على عليها؛ لأنه لو جاز أن يحدث على حقيقته لا من محدث أحدثه على ما هو عليه لجاز أن يحدث الشيء فعلاً لا من محدث أحدثه فعلاً. فلما لم يجز فلك صح أنه لم يحدث على حقيقته الا من محدث أحدثه على ما هو عليه، وهو قاصد إلى ذلك. لأنه لو جاز حدوث فعل على حقيقة لا من قاصد، لم يؤمن أن تكون الأفعال كلها كذلك. كما أنه لو جاز حدوث فعل لا من فاعل، لم يؤمن أن تكون الأفعال كلها كذلك. كما أنه لو جاز حدوث فعل لا من فاعل، لم يؤمن أن تكون الأفعال كلها كذلك.

وإذا كان هذا هكذا، فقد وجب أن يكون للكفر مُحدث أحدثه كفراً باطلاً قبيحاً وهو قاصد إلى ذلك. ولن يجوز أن يكون المحدث له هو الكافر الذي يريد أن يكون الكفر حسناً صواباً حقاً فيكون على خلاف ذلك. وكذلك للإيمان محدث أحدثه على حقيقة متعباً مؤلماً مرمضاً، غير المؤمن الذي لو جهد أن يقع الإيمان خلاف ما وقع من إيلامه وإتعابه

وإرماضه لم يكن له إلى ذلك سبيل. وإذا لم يجز أن يكون المحدث للكفر على حقيقته الكافر، ولا المحدث للإيمان على حقيقته المؤمن \_ فقد وجب أن يكون محدث ذلك هو الله تعالى رب العالمين القاصد إلى ذلك، لأنه لا يجوز أن يكون أحدث ذلك جسمٌ من الأجسام، لأن الأجسام لا يجوز أن يجوز أن يجوز أن تفعل في غيرها شيئاً ».

وخلاصة هذه الحجة أنه لو كان الإنسان هو الفاعل حقاً لأفعاله لأتت على نحو ما يشتهي ويقصد، ولما كانت لا تأتي كما يشتهي ويقصد، فلا بد أن ثمّ فاعلاً حقيقياً آخر غير الإنسان. وهذا الفاعل هو الله.

ويأخذ الأشعري بعد ذلك في الرد على الاعتراضات:

أ \_ ومنها: لماذا لا نقول أيضاً إنه لا مكتسب للأفعال على الحقيقة إلا الله؟

ويرد الأشعري فيقول إنه لا ضرورة لهذا، فمثلاً حركة الاضطرار تدل على أن الله هو الفاعل لها على حقيقتها، لكنها لا تدل على أن المتحرك بها في الحقيقة هو الله.

ب \_ ومنها: أن ذلك يؤدي إلى أن العبد لا يخلو أن يكون بين نعمة يجب عليه شكرها، وبلية يجب عليه الصبر عليها.

والأشعري يرد قائلاً أن العبد لا يخلو من نعمة وبلية « والبلايا منها ما يجب الصبر عليها كالمصائب من الأمراض والأسقام وفي الأموال والأولاد وما أشبه ذلك؛ ومنها ما لا يجب الصبر عليها كالكفر وسائر المعاصي » (« اللمع »، ص ٤٥).

كذلك يؤدي مذهب الأشعري إلى كون الله هو الذي قضى المعاصى

۱ « اللمع » من ۳۸ \_ ۳۹.

وقدّرها، بأن خلقها وكتبها وأخبر عن كونها. ولا نقول: قضاها وقدرها: بأن أمر بها.

ج \_ فإن قيل: أليس معنى هذا الرضا بقضاء الله وقدره الكفر على إنسان؟

« قيل له: نرضى بأن قضى الله تعالى الكفر قبيحاً وقدره فاسداً، ولا نرضى بأن كان الكافر به كافراً، لأن الله تعالى نهانا عن ذلك. وليس إذا أطلقنا الرضا بلفظ القضاء وجب أن نطلقه بلفظ الكفر، كما لا يجب إذا قلنا إن الخشبة حجة الله تعالى وإن الخشبة مكسورة، أن نقول: حجة الله تعالى مكسورة، لأن هذا يوهم حجة الله تعالى لا حقيقة لها. فكذلك نطلق الرضا بلفظ القضاء والقدر، ولا نطلقه بلفظ الكفر ... ومن أصحابنا من يجيب بأن نرضى بقضاء الله تعالى وقدرة اللذين أمرنا أن نرضى بهما اتباعاً لأمره، لأنه لا يتقدم بين يديه ولا يعترض عليه. وهذا كما نرضى ببقاء النبيين عليهم السلام، ونكره موتهم، ونكره بقاء الشياطين؛ وكل بقضاء رب العالمين » (« اللمع »، ص ٤٦ ـ ٤٧).

د \_ وهنا يُواجَه الأشعري بمشكلة الشرّ وهل يقال إنه من الله. وهو يجيب صراحة فيقول: « إني أقول إن الشرّ من الله تعالى بأن خلقه شراً لغيره، لا له » (ص ٤٧، س ١٥ \_ س ٢١). فهل معنى هذا أن الشرّ هو شرّ في نظر من يراه شرّاً، وليس كذلك في نظر الله؟ هذا غير ممكن، لأن الله قد وضع معايير للخير والشرّ، فالتقويم منه وليس من الإنسان. وعلى ذلك فلا وجه لما احتال به الأشعري لمواجهة هذا الاعتراض.

و في شرح الشهر ستاني لمذهب الأشعري ما يدل على أن الأشعري فروّق

۱ « الملل و النحل »، ج ۱، ص ۱۲٤ \_ ۱۳۰.

بين الأفعال الاضطرارية مثل الرعشة والرعدة، وبين الأفعال الاختيارية «والتفرقة راجعة إلى أن الحركات الاختيارية حاصلة بحيث أن القدرة تكون متوقفة على اختيار القادر. فعن هذا قال: المكتسب هو المقدور بالقدرة الحادثة، والحاصل تحت القدرة الحادثة. ثم على أصل أبي الحسن (الأشعري) لا تأثير للقدرة الحادثة في الإحداث، لأن جهة الحدوث قضية واحدة لا تختلف بالنسبة إلى الجوهر والعرض. فلو أثرت في قضية الحدوث لأثرت في قضية حدوث كل محدث حتى تصلح لإحداث الجواهر والأجسام، فيؤدي إلى تجويز وقوع السماء على الأرض بالقدرة الحادثة. غير أن الله تعالى أجرى سننته بأن يخلق عقيب القدرة الحادثة أو تحتها ومعها: الفعل الحاصل إذا أراده العبد وتجرد له. وسمّى هذا الفعل كسباً. فيكون خلقاً من الله تعالى: إبداعاً وإحداثاً، وكسباً من العبد مجعولاً تحت قدرته.

والقاضي أبو بكر الباقلاني تخطى عن هذا القدر قليلاً، فقال: الدليل قد قام على القدرة الحادثة لا تصلح للإيجاد، لكن ليست تقصر صفات الفعل أو وجوده واعتبارات على جهة الحدوث فقط، بل ها هنا وجوه أخر وراء الحدوث: من كون الجوهر متحيّزاً، قابلاً للعرض؛ ومن كون العرض عرضاً ولوناً وسواداً، وغير ذلك. وهذه أحوالٌ عند مثبت الأحوال. \_ قال: فجهة كون الفعل حاصلاً بالقدرة الحادثة أو تحتها، نسبة خاصة يسمى ذلك كسباً. وذلك هو أثر القدرة الحادثة. قالك فإذا جاز، على أصل المعتزلة، أن يكون تأثير القدرة أو القادرية القديمة في حال هو الحدوث والوجود، أو في وجه من وجوه الفعل، فلم لا يجوز أن يكون تأثير القدرة الحادثة في حال هو صفة للحادث، أو في وجه من وجوه الفعل، وهو كون الحركة مثلاً على هيئة مخصوصة؟ وذلك أن المفهوم من الحركة مطلقاً، ومن العَرض مطلقاً: غير؛ والمفهوم من القيام والقعود: غير، وهما حالتان متمايزتان، فإن كل قيام حركة،

وليس كل حركة قياماً. ومن المعلوم أن الإنسان يفرق فرقاً ضرورياً بين قولنا: أوجد، وبين قولنا: صلى وصام وقعد وقام. وكما لا يجوز أن يضاف إلى الباري تعالى جهة ما يضاف إلى العبد، فكذلك لا يجوز أن يضاف إلى العبد، فكذلك لا يجوز أن يضاف إلى العبد جهة ما يضاف إلى الباري تعالى.

فأثبت القاضي (أبو بكر الباقلانيّ) تأثيراً للقدرة الحادثة. وأثرها هي الحالة الخاصة، وهي جهة من جهات الفعل حصلت من تعلق القدرة الحادثة بالفعل. وتلك الجهة هي المتعينة لأن تكون مقابلة بالثواب والعقاب. فإن الوجود، من حيث هو وجود، لا يُستحق عليه شواب وعقاب، خصوصاً على أصل المعتزلة. فإن جهة الحسن والقبح هي التي تقابل بالجزاء. والحسن والقبح صفتان ذاتيتان وراء الوجود. فالموجود، من حيث هو موجود، ليس بحسن ولا قبيح. قال (أي الباقلاني): فإذا جاز لكم إثبات صفتين هما حالتان، جاز لي إثبات حالة هي متعلقة بالقدرة الحادثة. ومن قال هي حالة مجهولة فبيّنا بقدر الإمكان جهتها، وعرفناها ايسش هي، ومثلناها كيف هي.

ثم إن إمام الحرمين أبا المعالي الجويني \_ قدّس الله روحه \_ تخطى عن هذا البيان قليلاً، قال: أما نفي القدرة والاستطاعة، فما يأباه العقل والحس. وأما إثبات قدرة لا أثر لها بوجه فهو كنفي القدرة أصلاً. وأما إثبات تأثير في حالة، فلا يعقل كنفي التأثير، خصوصاً والأحوال \_ على أصلهم \_ لا توصف بالوجود والعدم. فلا بد إذاً من نسبة فعل العبد إلى قدرته حقيقة، لا على وجه الإحداث والخلق. فإن الخلق يُشعر باستقلال إيجاده من العدم. والإنسان، كما يحس من نفسه الاقتدار، يحس من نفسه أيضاً عدم الاستقلال. فالفعل يستند وجوداً إلى القدرة، والقدرة تستند وجوداً إلى سبب آخر تكون نسبة القدرة إلى مسبب الأسبب. فهو الخالق للأسباب ومسبباتها، المستغنى على

الإطلاق. فإن كل سبب مستغنٍ من وجه، محتاج من وجه. والباري تعالى هو الغنيّ المطلق، الذي لا حاجة له و لا فقر.

وهذا الرأي إنما أخذه (أي الجويني) من الحكماء الإلهيين، وأبرزه في معرض الكلام. وليس تختص نسبة السبب إلى المسبب على أصلهم بالفعل والقدرة، بل كل ما يوجد من الحوادث فذلك حكمه. وحينئذ يلزم القول بالطبع وتأثير الأجسام في الأجسام إيجاداً، وتأثير الطبائع في الطبائع إحداثاً. وليس ذلك مذهب الإسلاميين. كيف، ورأي المحققين من الحكماء أن الجسم لا يؤثر في إيجاد الجسم. قالوا: الجسم لا يجوز أن يصدر عن جسم، ولا عن قوة ما في جسم. فإن الجسم مركب من مادة وصورة، فلو أثر لأثر من جهته، أعني بمادته وصورته. والمادة لها طبيعة عدمية. فلو أثرت لأثرت بمشاركة العدم. والتالي محال، فالمقدم إذن محال. فنقيضه حق، وهو أن الجسم وقوة ما في جسم لا يجوز أن يؤثر في جسم. وتخطًى من هو أشدُ تحققاً وأغوص تفكراً عن الجسم وقوة في الجسم الي كل ما هو جائز بذاته، فقال: كل ما هو جائز بذاته المقال: كل ما هو جائز بذاته المقال: كل والجواز له طبيعة عدمية. فلو خلي الجائز وذاته، كان عدماً. فلو أثر الجواز بمشاركة العدم والجواز له طبيعة عدمية. فلو خلي الجائز وذاته، كان عدماً. فلو أثر الجواز بمشاركة العدم بذاته، وما سواه من الأسباب معدات لقبول الوجود، لا محدثات لحقيقة الوجود... فمن العجب بذاته، وما سواه من الأسباب معدات لقبول الوجود، لا محدثات لحقيقة الوجود... فمن العجب أن مأخذ كلام الإمام أبي المعالي إذا كان بهذه المثابة، فكيف يمكن إضافة الفعل إلى الأسباب حقيقة ».

وبهذا بين الشهرستاني تطور نظرية الكسب لدى الأشاعرة: من الأشعري فالباقلاني فالجويني حتى الشهرستاني نفسه. ومنه يظهر أن موقف أبي الحسن الأشعري لا يمكن قبوله ولا بد من تعديله: فعدّله الباقلاني بأن أثبت للقدرة الإنسانية تأثيراً هو حال به يتصف صاحب القدرة بكسبه

لهذا الفعل. وجعل هذه الحال هي التي ينالها العقاب أو الثواب. لكن الجويني رأى أن هذا غير معقول، ويساوي نفي التأثير الذي قال به الأشعري. ولهذا خطا خطوة أبعد فأقر قيام نسبة حقيقية بين فعل العبد وبين قدرته، لكن في غير أمور الإحداث والخلق. وهذه النسبة تَطرد من فعل إلى سببه، باستمرار حتى نصل إلى مسبب الأسباب، أي الله، الذي هو العلة النهائية. ومعنى هذا أن الجويني يقرر قيام نسبة السببية بين الفعل والفاعل المباشر، وبصريح العبارة يقول إن الإنسان سبب ما يصدر عنه من أفعال إرادية. ولكنه يرجع هذه الأسباب، الجزئية الخاصة بكل حالة حالة في نهاية الأمر إلى مسبب الأسباب كلها، وهو الله. وإذا فهم مذهب الجويني على أساس تفسيرنا هذا تبيّن أنه قريب جداً من مذهب المعتزلة، إذ يتفق كلاهما في الجويني على أساس تفرين وأبرزه في معرض الكلام » (ج ١، ص ١٢٨ – ١٢٩) أي صاغه عن « الحكماء الإلهيين، وأبرزه في معرض الكلام » (ج ١، ص ١٢٨ – ١٢٩) أي صاغه وتأثير الطبائع في الطبائع إحداثاً، وليس ذلك منه الإسلاميين »، ويقصد الفلاسفة وتأثير الطبائع في الطبائع إحداثاً، وليس ذلك منه الإسلاميين »، ويقصد الفلاسفة وقد عرض الشهرستاني آراء ابن سينا تفصيلاً (ج ٣، ص ٩٣ – ص ٢٥) ولم يورد فيها وأياً كهذا لابن سينا،

#### الاستطاعة

ويتصل بمسألة الفعل الإنساني الكلام في الاستطاعة، وقد تناولها الأشعري في «اللمع» (ص ٥٤ \_ 79) تفصيلاً وأورد الحجج ورد على الاعتراضات.

وخلاصة رأيه أن الإنسان يستطيع باستطاعة هي غيره، « لأنه يكون تارة مستطيعاً وتارة عاجزاً، كما يكون تارة عالماً، وتارة غير عالم، وتارة متحركاً، وتارة غير متحرك، فوجب أن يكون مستطيعاً بمعنى هو غيره، كما وجب أن يكون عالماً بمعنى هو غيره وكما وجب أن يكون متحركاً بمعنى هو غيره، لأنه لو كان مستطيعاً بنفسه أو بمعنى تستحيل مفارقته أنه لم يوجد إلا وهو مستطيع. فلما وجد مرة مستطيعاً، ومرة غير مستطيع عيره.

فإنْ قال قائل: فإذا أثبتم له استطاعة هي غيره، فلمَ زعمتم أنه يستحيل تقدُّمها للفعل؟

قيل له: زعمنا ذلك من قبل أن الفعل لا يخلو أن يكون حادثاً مع الاستطاعة في حال حدوثها، أو بعدها. فإن كان حادثاً معها في حال حدوثها، فقد صح أنها مع الفعل للفعل. وإن كان حادثاً بعدها، وقد دلت الدلالة على أنها لا تبقى وجب حدوث الفعل بقدرة معدومة. ولو جاز ذلك، لجاز أن يحدث العجز بعدها، فيكون الفعل واقعاً بقدرة معدومة. ولو جاز أن يفعل فيها عاجز وبقدرة معدومة، لجاز أن يفعل بعد مائة سنة من حال حدوث القدرة، وإن كان عاجزاً في المائة سنة كلها، بقدرة عدمت من مائة سنة. وهذا فاسد.

وأيضاً فلو جاز حدوث الفعل مع عدم القدرة، ووقع الفعل بقدرة معدومة، لجاز وقوع الإحراق بحرارة نار معدومة، وقد قلب الله النار برداً، والقطع بحد سيف معدوم وقد قلب الله تعالى السيف قصباً، والقطع بجارحة معدومة \_ وذلك محال. فإذا استحال ذلك، وجب أن الفعل يحدث مع الاستطاعة في حال حدوثها.

فإن قال: ولِمَ زعمتم أن القدرة لا تبقى؟

قيل له: لأنها لو بقيت، لكانت لا تخلو: أن تبقى لنفسها، أو لبقاء يقوم بها. فإنْ كانت تبقى لنفسها، وجب أن تكون نفسُها بقاءً لها وأن لا توجد إلاَّ باقية. وفي هذا ما يوجب أن تكون باقية في حال حدوثها. وإنْ كانت تبقى ببقاء يقوم بها، والبقاء صفة، فقد قامت الصفة بالصفة والعَرَضُ بالعَرَض \_ وذلك فاسد. ولو جاز أن تقوم بالصفة صفة لجاز أن تقوم بالقدرة قدرة، وبالحياة حياة، وبالعلم علمٌ \_ وذلك فاسد. » (« اللمع »، ص ٥٤ \_ ٥٠).

#### فعصب البرهان هنا هو:

ا للستطاعة غير الإنسان، لأنها لو كانت إياه لكانت ملازمة لـــ بالضــرورة.
 ومن المعلوم أنه يكون أحياناً مستطيعاً، وأحياناً أخرى غير مستطيع.

لأن القدرة معدومة، لأن القدرة و إلا فلو تقدمته لكان وقوعه بقدرة معدومة، لأن القدرة لا تبقى زمانين؛ لأنها عَرَض، والعَرَض لا يبقى زمانين.

#### التعديل والتجوير

عارض الأشعري المعتزلة في قولهم بوجوب فعل الأصلح على الله، وأطلق حرية المشيئة الإلهية دون قيد ولا شرط. وعلى هذا قال إن لله أن يؤلم الأطفال في الآخرة، ويعد ذلك منه عدلاً إن فعله. وله أن يعاقب على الجُرم الصغير بعقوبة لا تتتاهى، وأن يُسَخّر الحيوان بعضه لبعض، وأن ينقم على بعضه دون بعض. وله أن يخلق من يعلم أنهم سيكفرون. وله أن يلطف بالكفار ليؤمنوا. وكل ذلك عدلٌ منه.

« و لا يقبح من الله لو ابتدأهم بالعذاب الأليم وأدامه، و لا يقبح منه أن يعذب المؤمنين ويُدخِل الكافرين، وهو لا يجوز الكافرين الجنان. وإنما نقول إنه لا يفعل ذلك لأنه أخبرنا أنه يعاقب الكافرين، وهو لا يجوز عليه الكذب في خبره.

والدليل على أن كل ما فَعَله فله فعله أنه المالك القاهرة الذي ليس بمملوك، ولا فوقه مُبيح، ولا آمر، ولا زاجر، ولا حاظر، ولا من رسم له الرسومَ وحَدَّ له الحدود. فإذا كان هذا هكذا، لم يقبح منه شيء؛ إذ كان الشيء إنما يقبح منا لأنا تجاوزنا ما حَدَّ ورسم لنا وأتينا ما لم نملك إتيانه. فلما لم يكن الباري مملّكاً ولا تحت أمر، لم يقبح منه شيء.

فإن قال (قائل): فإنما يقبح الكذب لأنه قبحه \_ قيل له: « أجل! ولو حَسَّنه لكان حَسناً، ولو أمر به لم يكن عليه اعتراض » (« اللمع »، ص ٧١).

وإذن فالتحسين والتقبيح ليسا عقليين، بل كلاهما من الله، وهو وحده مصدر التقويم، ولو شاء أن يجعل ما هو وحرام حلالاً وما هو حلال حراماً لفعل، لأنه لا سلطان لغير سلطانه، ولا مصدر للتشريع غيره؛ ولا تحسن الأفعال أو تقبح لذاتها؛ أو لأسباب توجب ذلك، بل الخير والشر كلاهما من تقدير الله.

لكن إذا كنا لا نجور عليه الكذب، فليس ذلك لقبح الكذب، وإنما لأنه يستحيل عليه الكذب.

## الإيمان

والإيمان عند الأشعري هو التصديق بالله فقط. ولهذا يرى أن الفاسق

من أهل القبلة مؤمن بإيمانه، فاسق بفسقه وكبيرته. ولا يجوز أن يقول إنه لا مؤمن ولا كافر، لأنه « لو كان الفاسق لا مؤمناً ولا كافراً، لم يكن منه كفر ولا إيمان، ولكان لا موحداً ولا ملحداً، ولا ولياً ولا عدواً. فلما استحال ذلك استحال أن يكون الفاسق لا مؤمناً ولا كافراً كما قالت المعتزلة. \_ و أيضاً فإذا كان الفاسق مؤمناً قبل فسقه يتوحيده، فحدوث الزنا بعد التوحيد لا يُبطل اسم الإيمان الذي لم يفارقه. » (« اللمع »، ص ٥٥ \_ ٢٧).

وعبد القاهر البغدادي ليذكر أن الأشاعرة بعامة اختلفوا في الإيمان على ثلاثة مذاهب:

أ \_ « فقال أبو الحسن الأشعري إن الإيمان هو التصديق لله ولرسله عليهم السلام في أخبار هم. ولا يكون هذا التصديق صحيحاً إلاَّ بمعرفته لله والكفر عنده هو التكذيب. وإلى هذا القول ذهب ابن الراوندي، والحسين بن الفضل البجلي.

ب \_ وكان عبد الله بن سعيد يقول: إن الإيمان هو الإقرار بالله \_ عزَّ وجلَّ \_ وبكتبه وبرسله، إذا كان ذلك عن معرفة وتصديقٍ بالقلب. فإن خلا الإقرار عن المعرفة بصحته لم يكن إيماناً.

ج \_ وقال الباقون من أصحاب الحديث: إن الإيمان جميعُ الطاعات: فرضها ونفلها. وهو على ثلاثة أقسام:

ا \_ قسم منه يَخرُجُ (صاحبُه) به من الكفر ويتخلص به من الخلود في النار إن مات عليه: وهو معرفته بالله تعالى وبكتبه ورسله وبالقدر: خيره وشره من الله، مع إثبات الصفات الأزلية لله تعالى، ونفي التشبيه والتعطيل عنه، ومع إجازة رؤيته واعتقاد سائر ما تواترت الأخبار الشرعية به.

۱ « أصول الدين »، ص ۲٤٨ \_ ۲٥٠.

٢ أي المعرفة بصحة ما أقر به وصدقه.

٢ ــ وقسم منه يوجب العدالة وزوال اسم الفسق عن صاحبه، ويتخلص به من دخول
 النار، وهو أداء الفرائض واجتناب الكبائر.

" \_ وقسم منه يوجب كون صاحبه من السابقين الذين يدخلون الجنة بلا حساب، وهو أداء الفرائض والنوافل مع اجتناب الذنوب كلها.

وزعمت الجهمية أن الإيمان هو المعرفة وحدها.

وروي عن أبي حنيفة أنه قال: الإيمان هو المعرفة والإقرار.

وقالت النجارية: الإيمان ثلاثة أشياء: معرفة، وإقرار، وخضوع.

وقالت القدرية والخوارج برجوع الإيمان إلى جميع الفرائض، مع ترك الكبائر. وافترقوا في صاحب الكبيرة: فقالت القدرية (= المعتزلة) إنه فاسق، لا مؤمن ولا كافر، بل هو في منزلة بين المنزلتين. وقالت الخوارج: كل من ارتكب ذنباً فهو كافر. \_ ثم افترقوا بينهم: فزعمت الأزارقة منهم أنه كافر مشرك بالله. وقالت النجدات منهم إنه كافر بنعمة، وليس بمشرك.

وزعمت الكرّامية: أن الإيمان إقرارٌ فردٌ، وهو قول الخلائق: بلى، في السنرٌ الأول حين قال الله تعالى لهم: « ألست بربكم؟ قالوا: بلّى » (سورة الأعراف، آية ١٧١). وزعموا أن ذلك القول باق في كل من قاله مع سكوته وخرسه إلى القيامة، لا يبطل عنه إلا بالردة. فإذا ارتد، ثم أقرَّ ثانياً، كان إقراره الأول بعد الردة إيماناً. وزعموا أن تكرير الإقرار ليس بإيمان. وزعموا أيضاً أن إيمان المنافقين كإيمان الأنبياء والملائكة وسائر المؤمنين. وزعموا أيضاً أن المنافقين مؤمنون حقاً. وأجازوا أن يكون مؤمن حقاً مخلداً في النار، كعبد الله بن أبي رئيس المنافقين، وأن يكون كافرٌ حقاً في الجنة، كعمار بن ياسر في حال ما أكْرِه على كلمة الكفر،

١ الذر: مخفف ذرء: خلق. ذرأ الله الخلق يذرؤهم ذرءا: خلقهم.

#### هل في الإيمان زيادة ونقصان؟

وأما من حيث زيادة الإيمان ونقصانه فلا نجد الأشعري تعرض لذلك في « اللمع » ولا « الابانة ». وعلى كل حال فإن موقفه من تحديد الإيمان يمنع الزيادة فيه والنقصان، ما دام الإيمان عنده هو مجرد الإقرار. ولا مجال للتحدث عن الزيادة والنقصان في الإيمان إلا بالنسبة إلى من يقرر أن الطاعات كلها من الإيمان، وفي هذه الحالة يزيد أو ينقص بقدر ما يحققه صاحبه من طاعات. والذين قالوا إن الإيمان هو التصديق بالقلب منعوا من النقصان فيه، واختلفوا في زيادته فمنهم من منعها، ومنهم من أجازها الم

## إيمان من اعتقد تقليداً

وتعرض الأشعري \_ فيما يروي عبد القاهر البغدادي مسئلة إيمان من اعتقد تقليداً. فقال « إن معتقد الحق قد خرج باعتقاده عن الكفر، لأن الكفر واعتقاد الحق في التوحيد والنبوات ضدّان لا يجتمعان؛ غير أنه لا يستحق اسم « المؤمن » إلا إذا عرف الحق في حدوث العالم وتوحيد صانعه وفي صحة النبوة ببعض أدلته، سواء أحسن صاحبها العبارة عن الدلالة أو لم يحسنها. وهذا اختيار الأشعري؛ وليس المعتقد للحق بالتقليد عنده مشركاً ولا كافراً، وإن لم يُسمّه على الإطلاق « مؤمناً ». وقياس أصله يقتضي جواز المغفرة له، لأنه غير مُشرك و لا كافر. »

أعنى أن مذهب الأشعرى في هذه المسألة هو أن الاعتقاد بالتقليد ليس

١ راجع: عبد القاهر البغدادي: « أصول الدين »، ج ١، ص ٢٥٢.

٢ الكتاب نفسه، ص ٢٥٥.

إيماناً بالمعنى الصحيح؛ ولكن صاحبه لا يعد مشركاً ولا كافراً، وتبعاً لهذا يجوز المغفرة له. وإنما « المؤمن » حقاً عند الأشعري هو من يعرف الله ويوحده ويعتقد صحة النبوة ببعض الأدلة، حتى لو لم تكن مصوغة صياغة سليمة. وهذا الموقف يتمشى مع رأيه القائل باستحسان الخوض في علم الكلام، وهو الذي عرضناه تفصيلاً من قبل وأوردنا نص رسالته في استحسان الخوض في علم الكلام بحروفها.

وهذا قد يتنافى مع ما سبق أن ذكرناه في أول هذا الفصل من أنه يرى أن الإيمان هـو التصديق المفرد. لكن هذا في الظاهر فحسب، لأن التصديق المفرد هو في مقابل التصديق مع العمل بالطاعات، وليس في مقابل الإيمان العقلي؛ ولهذا يمكن أن نحـدد تعريف الأشـعري للإيمان بطريقة أدق فنقول: « الإيمان عند الأشعري هو التصديق المفرد القائم علـى الأدلـة العقلية والسمعية على السواء ».

# الباقلاني\*

#### حياته

هو أبو بكر محمد بن الطيب بن محمد، القاضي، المعروف بابن الباقلانيّ.

ولد في البصرة (الخطيب البغدادي، ج ٥، ص ٣٧٩، س ٥). ولم يحدد أحد من المصادر تاريخ مولده.

وسكن بغداد، ولم يحدد أحد متى انتقل إليها. لكن يظهر أن ذلك كان في مطلع الطلب، لأنه سمع بها « الحديث من أبي بكر بن مالك القطيعي، وأبي محمد بن ماسي، وأبي أحمد الحسين بن على النيسابوري »

<sup>\*</sup> راجع: الخطيب البغدادي: «تاريخ بغداد »، ج ٥، ص ٣٧٩ \_ ٣٨٣؛ السمعاني: « الانساب »، ورقة ٦١ ب \_ ٢٢٢ أ؛ ابن عساكر: « تبيين كذب المفتري »، دمشق سنة ١٣٤٧، ص ٢١٧ \_ ٢٢٦؛ ابن خلكان: « وفيات الأعيان » برقم ٥٨٠؛ ابن فرحون: « الديباج المذهب »، ص ٢٤٤ \_ ٢٤٥ قاضي عياض: « ترتيب المدارك... » نشر الفصل الخاص بالباقلاني في طبعة القاهرة من « التمهيد » للباقلاني ص ٢٤٢ \_ ٢٥٩؛ « شذرات الذهب » لابن العماد، تحت سنة ٤٠٠، ج ٣، ص ١٦٨ \_ ١٧٠.

(المرجع نفسه). وقد سكن في درب المجوس بالكرخ.

وينقل قاضي عياض على أن الخطيب البغدادي يروي في تاريخ البغداديين أن الباقلة الباقلة الباقلة الأمول، وعلى أبي بكر الأبهري: الفقه » (« التمهيد »، ص ٢٤٢). ولكن هذا الكلام لم يرد في النسخة المطبوعة من « تاريخ بغداد » للخطيب البغدادي.

\* \* \*

وقام بالتدريس في بغداد فكانت له حلقة عظيمة من التلاميذ. واشتهر بالقدرة على الجدل وإفحام الخصوم من الرافضة والمعتزلة والجهمية. يدلّ على ذلك ما ذكره الخطيب البغدادي من أنه «حدث أن ابن المعلم \_ شيخ الرافضة ومتكلمها \_ حضر بعض مجالس النظر مع أصحاب له. إذ أقبل القاضي أبو بكر الأشعري (= الباقلاني)، فالتفت ابن المعلم إلى أصحابه وقال لهم: قد جاءكم الشيطان! فسمع القاضي كلامهم \_ وكان بعيداً من القوم \_ فلما جلس أقبل على ابن المعلم وأصحابه وقال لهم: قال الله تعالى: « أنّا أرسلننا الشّياطين على على المريم: ٨٣) \_ أي: إن كنت شيطاناً فأنتم كفار، وقد أرسلت عليكم الميكم الميكن الميكم الم

ويقول ابن خلكان عنه: « وكان كثير النطويل في المناظرة، مشهوراً بذلك عند الجماعة. وجرى يوماً بينه وبين أبي سعيد الهاروني مناظرة. فأكثر القاضي أبو بكر... فيها الكلام ووسع العبارة وزاد في الإسهاب. ثم النفت إلى الحاضرين وقال: اشهدوا علي أنه إن أعاد ما قُلْتُ لا غير، لم أطالبه بالجواب. فقال الهاروني: اشهدوا علي أنه إن أعاد

۱ تاریخ بغداد، ج ٥، ص ۳۷۹.

كلام نفسه سلّمت له ما قال'. ».

أما عن تقواه، فيقول الخطيب البغدادي (ج ٥، ص ٣٨٠، س ٥ ــ س ٦): «كان ورد القاضي أبي بكر محمد بن الطيب في كل ليلة عشرين ترويحة، ما يتركها في حضر ولا سفر .. »

#### غزارة إنتاجه

وكان غزير التصنيف، يكتب في كل ليلة خمساً وثلاثين ورقة «تصنيفاً من حفظه ». وكان يذكر أن كتبه بالمداد أسهل عليه من الكتب بالحبر. فإذا صلى الفجر دفع إلى بعض أصحابه ما صنفه في ليلته وأمر بقراءته عليه. وأملى عليه الزيادات فيه.

قال أبو الفرج: وسمعت أبا بكر الخوارزمي يقول: كل مُصنَفّ ببغداد إنما ينقل من كتب الناس تصانيفه، سوى القاضى أبى بكر:فإنْ صدره يحوي علمه وعلم الناس.

أخبرنا علي بن محمد بن الحسن الحربي المالكي، قال: كان القاضي أبو بكر الأشعري يهم بأن يختصر ما يصنفه فلا يقدر على ذلك لسعة علمه، وكثرة حفظه. قال: وما صنف أحد خلافاً إلا احتاج أن يطالع كتب المخالفين غير القاضي أبي بكر، فإن جميع ما كان يذكر خلاف الناس فيه صنفه من حفظه » (الخطيب البغدادي: « تاريخ بغداد »، ج ٥، ص ٣٨٠).

ابن خلكان: «وفيات الأعيان » برقم ٥٨٠، ج ٣، ص ٤٠٠، القاهرة ١٩٤٨.

ولكن هذا لو صحّ لكان مما يطعن في صحة نقله آراء الخصوم، مهما تكن قوة ذاكرته، على أن الحكاية التي أوردناها من قبل عن مناظرته مع الهاروني تجعل قوة هذه الذاكرة مشكوكاً فيها، إذ تحداه الهاروني أن يعيد ما قاله هو، أي الباقلاني. فلو كانت ذاكرته هائلة القوة، لما تحداه بهذا.

#### ولايته القضاء

اشتهر الباقلاني بلقب: « القاضي »، حتى يقتصر أحياناً على ذكر هذا اللقب في كتب الكلام، فيقال « قال القاضي » \_ ويقصدون الباقلاني.

ومع ذلك يلوح أنه لم يتول هذا المنصب طويلاً، وأنه إنما تولاه في مكان بعيد، إذ يقول قاضي عياض: «ولي القضاء بالثغر » (« التمهيد »، ص ٢٤٣، س ٥ – س ٦). ولا ندري أيَّ ثغر يقصد. وقد أخطأ ألار في فهم ما ورد في « تبيين كذب المفتري » لابن عساكر في ترجمة أبي حامد أحمد بن محمد... بن دلوية الاستوائي الدلوي من أن هذا: «ولي القضاء بعكبرا من قبل القاضي أبي بكر محمد بن الطيب » (ص ٢٤٧، س ١٧)، إذ فهم من هذا النص أن الباقلاني ولي القضاء بعكبرا، والصحيح أن ابن دلوية الاستوائي هو الذي ولي والقضاء القضاء بعكبرا من قبل، أي بقرار صادر من الباقلاني، ولا بد أنه كان قاضياً للقضاة أو له الحق في تعيين القضاة ليصدر أمراً بتعيين ابن دلوية الاستوائي الذي توفي في الثاني والعشرين من شهر ربيع الأول سنة أربع وثلاثين وأربعمائة (« تبيين كذب المفتري »، ص

#### وفاته

حكى الخطيب البغدادي («تاريخ بغداد»، ج٥، ص ٣٨٢) أن أبا بكر الباقلاني توفي يوم السبت لتسع بقين من ذي القعدة سنة ثلاث وأربعمائة. ونقل ذلك قاضي عياض (« التمهيد »، ص ٢٤٥) وعقب على ذلك بقوله: ووجدت عن غيره: سنة أربع (أي أربعمائة على ٤٠٤)، أيام بهاء الدولة والخليفة القادر بالله؛ وهذا خطأ، والأول هو الصحيح ».

ورواية الخطيب، وهي الصحيحة، هي عن علي بن أبي علي المعدل. وقد عقب عليها فقال: قلتُ (أي الخطيب البغدادي): وصلى عليه ابنه الحسن، ودفنه في داره بدرب المجوس من نهر طابق. ثم نقل بعد ذلك فدُفن في مقبرة باب حرب » (ج٥، ص ٣٨٢).

ويضيف أبو المعالي عن غير الخطيب البغدادي: ثم نقل إلى باب حرب ودُفن في تربة بقرب قبر الإمام أبي عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل رضي الله عنه وأرضاه. ومنقوش على علم عند رأس تربته ما هذه نسخته: هذا قبر القاضي الإمام السعيد، فخر الأمة، ولسان الملّة، وسيف السنة، عماد الدين، ناصر الإسلام: أبي بكر محمد بن الطيب البصري، قدس الله روحه وألحقه بنبيه محمد صلوات الله عليه وسلامه. ويُزار ويُستسقى ويتبرك به ساله ».

و على ذلك فإن أبا بكر ابن الطيب الباقلاني توفي في بغداد في ٢١ من ذي القعدة سنة ٤٠٣ هـ الموافق لليوم السادس من شهر يونيو سنة ١٠١٣ ميلادية.

١ ابن عساكر: « تبيين كذب المفتري... »، ص ٢٢٣. دمشق، ١٣٤٧ ه.

## مذهبه في الفقه

أجمعت المصادر على أنه كان في الفقه مالكيّ المذهب. وحرص خصوصاً قاضي عياض على توكيد ذلك مراراً في ترجمته، وقال إنه انتهت إليه رياسة المالكيين في وقته. يقول: «قال القاضي أبو الوليد! كان القاضي أبو بكر مالكياً. وحُدِّث عن أبي ذر الهروي قال: كان سبب أخذي عن القاضي أبي بكر ومعرفتي بقدره أني كنت مرة ماشياً مع أبي الحسن علي الدارقطني ، إذ لقينا شاباً. فأقبل الشيخ أبو الحسن عليه وعظمه ودعا له. فقلت للشيخ: من هذا الذي تصنع به هذا؟ فقال لي: هذا أبو بكر ابن الطيب نصر السنة وقمع المعتزلة. وأثنى عليه. فقال أبو ذر: فاختلفت إليه وأخذت عنه من يومئذ. وأخذ عنه جماعة لا تعدد، ورسوا عليه أصول اللغة والدين والفقه. وخرج منهم من الأثمة أبو محمد عبد الوهاب بن نصر المالكي وعلي بن محمد الحربي، وأبو جعفر السمناني، وأبو عبد الله الأزدي، وأبو الطاهر الواعظ رحمهم الله؛ ومن أهل المغرب: أبو عمرو بن سعد، وأبو عمران الفاسي: رحل إليه وأخذ عنه. قال أبو عمران: رحلت إلى بغداد وكنت قد تفقهت بالمغرب والأندلس عند أبي الحسن القابسي، وأبي

١ هو أبو الوليد سليمان بن خلف.. التجيبي المالكي الأندلسي. أقام في الشرق نحو ثلاثة عشر عاماً. ولد في منتصف ذي العقدة سنة ٤٠٣، وتوفي بالمرية في الأندلس في ١٩ رجب ٤٧٤ هـ، وأخذ عن أبي ذر الهروي وأبي جعفر السمناني.

٢ عبد الله بن أحمد بن محمد الهروي، ولد سنة ٣٦٥ أو ٣٦٦، وتوفي بمكة في ٥ من ذي القعدة سنة ٤٣٤
 ه.

٣ هو الحافظ أبو الحسن علي بن عمر البغدادي الدارقطني من أعلام علم الحديث، ولد في ٣٠٦ وتوفي في ٣٨٥ ه.

محمد الأصيلي، وكانا عالمين بالأصول. فلما حضرت مجلس القاضي أبي بكر ورأيت كلامه في الأصول والفقه مع المؤالف والمخالف، حقَّرت نفسي وقلت: لا أعلم من العلم شيئاً، ورجعت عنه كالمبتدئ. وتفقه عند القاضي: أبو محمد بن نصر، وعلَّق عنه، وحكى في كتبه ما شاهد في مناظرته في الفقه بين يديّ ولي العهد ببغداد للمخالفين "».

### سفارته إلى إمبراطور بيزنطة

ومن أهم أحداث حياته أن عضد الدولة البويهي أرسله في سفارة إلى إمبراطور بيزنطة باسيليوس الثاني في سنة ٣٧٢ ه (٩٨٢ ـ ٩٨٣ م) في القسطنطينية.

ذكر قاضي عياض هذه السفارة فقال: « وجه عضد الدولة في بعض سفرائه إلى ملك الروم الأعظم القاضي أبا بكر بن الطيب. واختصه بذلك ليظهر رفعة الإسلام ويغُص من النصرانية. » (« التمهيد »، ص ٢٥٠ \_ ٢٥١).

وباسيليوس الثاني، إمبر اطور الروم، الملقب بـ « قاتل البلغار » خلف أبـاه رومـانو الثاني في سنة ٩٦٣ تحت وصاية نيقفور فوكاس أو لاً،

۱ « التمهيد »، ص ۲٤٣ \_ ۲٤٤.

۲ راجع عنه

G. Schlumberger: *Nicéphore Phocas, Paris, 1890; L'épopée byzantine à la fin du dixème siècle*, I: *Jean Tzimicès, Les jeunes années de Basile* II (969-989), Paris, 1896 (2<sup>e</sup> éd. 1925), II: *Basile II le Tueur des Bulgares*, Paris 1900.

ثم حنا زيمسيس بعده؛ ولما توفي هذا في سنة ٩٧٦ أعلن امبراطوراً هـ و وأخاه الأصغر قسطنطين الثامن؛ لكنه لم يتول الحكم الفعلي إلا في سنة ٩٨٩ بعد أن أسقط الوزير باسيليوس وأخمد الثورة التي قام بها القائدان: برداس اسكليروس، وفوكاس. ومن ثم سيطر سيطرة تامة، ويعد أعظم أباطرة الدولة المقدونية. وكان مستبداً بالأمر، حريصاً على امتيازات الامبراطور، قاسياً، قليل الثقة بالناس. وفيما يتعلق بالدولة الإسلامية نراه بغير غارتين على الحدود الجنوبية والشرقية لآسيا الصغرى في عامي ٩٩٥ و ٩٩٩، وكان المصريون يحاصرون حلب فأز الهم عنها.

أما عضد الدولة فأكبر رجال الدولة البويهية، وأول من خوطب بـ « الملّك » في الإسلام، وأول من خُطِب له على المنابر ببغداد بعد الخليفة. وهو أبو شجاع فنّاخسرو، ابين ركن الدولة. ولد في أصفهان في ٥ ذي القعدة سنة ٣٢٤ هـ (= ٤، سبتمبر سنة ٩٣٦). ولما توفي عمه عماد الدولة في سنة ٣٣٨ هـ (٤٤ م) تولى فنّا خسرو الملك بعده بوصية منه في توفي عمه عماد الدولة في سنة ١٥٦ هـ (٩٦٢ م). ولما إقليم فارس؛ ومنحه الخليفة المطبع لقب « عضد الدولة » في سنة ١٥٦ هـ (٩٦٢ م). ولما توفي عمه الآخر، معز الدولة، في سنة ٢٥٦ هـ (٩٧١ م) تملّك عُمان؛ وفي السنة التالية غزا الغربي فشمل مكران. وبهذا استولى على كل إيران الجنوبية. وهنالك سعى القصاء ابن عمه بختيار بن معز الدولة عن و الإية العراق. وتم له ذلك و دخل بغداد في جمادى الأولى سنة ٤٣٢ هـ (يناير سنة ٩٧٥). ورحل بختيار إلى الشام، فدعاه أبو تغلب الحمداني للتحالف معه ضد عضد الدولة، لكن عضد الدولة استطاع هزيمة كليهما في ١٢ شوال سنة ١٦٧ هـ (٩٢٨ م) عضد الدولة أبا تغلب الحمداني

حتى استولى على كل بلاده، واضطر هذا الأخير إلى الالتجاء إلى الفاطميين. وكانت نتيجة هذه العمليات أنه حينما عاد عضد الدولة إلى بغداد في ذي القعدة سنة ٣٦٨ ه (يونيو سنة ٩٧٩ م) صار له الملك ليس فقط على العراق، بل وأيضاً على ديار ربيعة وديار بكر ومعظم بلاد الجزيرة.

وفي السنوات الأخيرة من حكمه جرت له مفاوضات مع البيزنطيين ومع الفاطميين. ففي سنة ٣٦٩ هـ (٩٨٠ م) لجأ الثائر برداس اسكليروس Bardas Sclerus إلى ديار بكر وسعى للحصول على تأييد عضد الدولة ضد بيزنطة. لكن بيزنطة أرسلت وفادة إلى عضد الدولة فأحسن استقبالها، ورد على الإمبراطور برسالة كتبها القاضي أبو بكر الباقلاني؛ ولهذا رفض عضد الدولة مساعدة الثائر برداس وأبقاه هو وبعض أقاربه أسرى عنده طوال حكمه.

وتوفي عضد الدولة وهو في الثامنة والأربعين في ٨ شوال سنة ٣٧٢ ه (٢٦ مــارس سنة ٩٨٣) في بغداد.

وله أعمال عمرانية عظيمة في بغداد. «وهو الذي أظهر قبر على بن أبي طالب برضي الله عنه بالكوفة، وبنى عليه المشهد الذي هناك، وغرم عليه شيئاً كثيراً، وأوصى بدفنه فيه. وللناس في هذا القبر اختلاف كثير، حتى قيل: إنه قبر المغيرة بن شعبة الثقفي، فإن علياً برضي الله عنه بالا يعرف قبره. وأصح ما قيل فيه إنه مدفون بقصر الإمارة بالكوفة "».

وهو الذي أمر بإنشاء البيمارستان العضدي \_ وهو منسوب إليه \_ في الجانب الغربي من بغداد « وغرم عليه مالاً عظيماً، وليس في الدنيا مثل ترتيبه. وفُرغ من بنائه سنة ثمان وستبن و ثلثمائة. و أعد له من الآلات

١ ابن خلكان: « وفيات الأعيان »، ج ٣، ص ٢٢٢. القاهرة ١٩٤٨.

ما يقصر الشرح عن وصفه » (ابن خلكان، الموضع نفسه).

وقصده الأدباء والشعراء، وعلى رأسهم المتنبي الذي مدحه بعدة قصائد، وكان المتنبي قد ورد عليه وهو بشيراز في جمادى الأولى سنة أربع وخمسين وثاثمائة. وصنف له أبو السحق الصابي كتاب « التاجي » في أخبار بني بويه. وكذلك صنف له الشيخ أبو علي الفارسي كتابي « الإيضاح » و « التكملة » في النحو.

\* \* \*

وقد أرسل عضد الدولة وفداً باسيليوس الثاني امبراطور بيزنطة في سنة ٣٧٢ ه (سنة ٩٨٢ \_ ٩٨٢ م) ردّاً على الوفد الذي بعث به الامبراطور ليحول بين نجدة عضد الدولة للثائر برداس اسكليروس. ومن ضمن هذا الوفد كان القاضي أبو بكر الباقلاني. وأوفر ما ورد لنا من معلومات عن هذه الوفادة ما أورده قاضي عياض في « ترتيب المدارك وتقريب المسالك، لمعرفة أعلام مذهب الإمام مالك' ».

وهذه الرواية تكشف عن أنفه القاضي بإزاء امبراطور الروم؛ وكيف أنه احتال حتى لا يؤدي الطقوس المعتادة في حضرته. فينقل ما ذكره الخطيب البغدادي من أن « القاضي لما وصل إلى مدينة الطاغية (= القسطنطينية) وعرف به وبمحله من العالم فكر الطاغية في أمره. وعلم أنه لا يفكر إذا دخل عليه \_ كما جرى رسم الرعية \_ أن يقبل الأرض بين يدي ملوكها. فرأى أن يضع سريره وراء باب لطيف لا يمكن أن يدخل أحدٌ منه إلا راكعاً، ليدخل القاضي من ذلك الباب. فلما رآه القاضي،

١ نشر الفصل الخاص بالباقلاني محققاً كتاب « التمهيد » في ذيل تحقيقهما ص ٢٤٢ ــ ٢٥٩. عنه ننقل هنا.
 وهما نشراه بحسب مخطوط دار الكتب المصرية رقم ٢٢٩٣ تاريخ (ورقة ١١٦ ب ــ ١٢٠ أ).

تفكّر وأحنى رأسه راكعاً، ودخل من الباب مستقبلاً الملك بدبره حتى صار بين يديه. ثم رفع رأسه ونصب ظهره. ثم أدار وجهه إلى الملك حينئذ. فعجب الملك من فطنته، ووقعت له الهيبة في قلبه. » (ص ٢٥٣).

ويورد عياض بعض الأحاديث التي جرت بين الامبراطور وبين الباقلاني عقب مائدة طعام لم يشأ الباقلاني أن يتناول منه شيئاً خوفاً من أن يكون فيه شيء من لحوم الخنازير. وهذا هو الحديث جرى بينهما، وهو يرويه على لسان الباقلاني نفسه:

قال الامبراطور: « هذا الذي تدّعونه في معجزات نبيكم: من انشقاق القمر، كيف هـو عندكم؟

قلت (أي الباقلاني): هو صحيح عندنا: انشق القمر على عهد رسول الله حتى رأى الناسُ ذلك، وإنما رآه الحضور ومن اتفق نظره إليه في تلك الحال.

فقال الملك (= الامبراطور): وكيف ولم يره جميع الناس؟

قلت (= الباقلاني): لأن الناس لم يكونوا على أهبة ووعد لشقوقه وحضوره.

فقال: وهذا القمر بينكم وبينه نسبة وقرابة؟! لأي شيء لم تعرفه الروم وغيرها من سائر الناس، وإنما رأيتموه أنتم خاصة؟

قلت: فهذه المائدة بينكم وبينها نسبة، وأنتم رأيتموها دون اليهود والمجوس والبراهمة وأهل الإلحاد وخاصة يونان جيرانكم، فإنهم كلهم منكرون لهذا الشأن، وأنــتم رأيتموهــا دون غيركم؟!

١ يشير إلى المائدة التي نزلت على عيسى من السماء بالطعام وهي مذكورة في سورة المائدة أيـــة ١١٢ ـــ
 ١١٥ وقد ذكرت هذه المعجزة في إنجيل يوحنا: إصحاح ١٨، أية ١٠.

فتحيّر الملك، وقال بكلامه: سبحان الله!

وأمر بإحضار فلان القسيس ليكلمني وقال: نحن لا نطيقه، لأن صاحبه قال: ما في مملكتي مثله، ولا للمسلمين في عصره مثله.

فلم أشعر إذ جاء برجل كالذئب أشقر الشعر ملبسه . فقعد، وحُكيت عليه المسألة، فقال: الذي قاله المسلم لازم (و) هو الحق، لا أعرف له جواباً إلا ما ذكره.

فقلت له: أتقول إن الخسوف إذن كان يراه جميع أهل الأرض، أم يراه أهل الإقليم الذي بمحاذاته؟

قال: لا يراه إلاًّ من كان محاذاته.

قلت: فما أنكرت من انشقاق القمر إذا كان من ناحية ألا يراه إلا الهل تلك الناحية ومن تأهب للنظر له؟ فأما من أعرض عنه، أو كان في الأمكنة التي لا يُرى القمر منها، فلا يراه.

فقال: كما قلت، ما يدفعك عنه دافع. وإنما الكلام في الرواة الذين نقلوه فأما الطعن في غير هذا الوجه فليس بصحيح.

فقال الملك: وكيف يطعن في النَّقلة؟

فقال النصراني: شبه هذا من الآيات إذا صح وجب أن ينقله الجمُّ الغفير حتى يتصل بنا العلم الضروري به. (ولما لم نعلم ذلك بالضرورة) دلّ على أن الخبر مفتعل باطل.

فالتفت الملك إلي وقال: الجواب!

قلتُ: يلزمه في نزول المائدة ما يلزمني في انشقاق القمر، ويقال: لو كان نزول المائدة صحيحاً لوجب أن ينقله العدد الكثير فلا يبقى يهودي

١ كذا في المطبوع!

ولا نصراني ولا وثني إلاَّ ويعلم هذا بالضرورة. ولما لم يعلموا ذلك بالضرورة دلّ أن الخبــر كذب.

فبهت النصراني والملك من ضمّه المجلس. وانفصل المجلس عن هذا.

قال القاضي: ثم سألني الملك في مجلسٍ ثانٍ فقال: ما تقولون في المسيح عيسى بن مريم عليه السلام؟

قلت: روح الله وكلمته وعبده ونبيُّه ورسوله، كمثل آدم خلقه من تراب ثم قال له كن فيكون \_ وتلوت عليه النص.

فقال: يا مسلم! تقولون: المسيح عبدٌ؟

فقلت: نعم! كذا نقول وبه ندين.

قال: ولا تقولون إنه ابن الله؟

قلت: « معاذ الله ما اتخذ الله من ولد وما كان معه من إله » (سورة ٢٣: ٩١). إنكم تقولون قولاً عظيماً: إذا جعلتم المسيح ابن الله، فمن أبوه وأخوه وجده وعمه وخاله \_ وعددت عليه الأقارب.

فتحير، وقال: يا مسلم! العبدُ يخلق ويحيى ويميت ويبرئ الأكمه والأبرص؟

فقات: لا يقدر العبد على ذلك؛ وإنما ذلك كله من فعل الباري عز وجل.

قال: وكيف يكون المسيح عبداً لله وخلقاً من خلقه \_\_ وقد أتى بهذه الآيات وفعل ذلك كله؟

قلت: معاذ الله! ما أحيا المسيحُ الموتى ولا أبرأ الأكمه والأبرص.

فتحيّر وقلّ صبره وقال: يا مسلم! تنكر هذا مع اشتهاره في الخلق وأخذ الناس لـــه بالقبول؟

فقلت: ما قال أحد من أهل الفقه والمعرفة (إن) الأنبياء عليهم السلام يفعلون المعجزات من ذاتهم؛ وإنما هو شيء يفعله الله تعالى على أيديهم تصديقاً لهم يجري مجرى الشهادة.

فقال: قد حضر عندي جماعةً من أو لاد نبيكم وأهل دينكم المشهورين فيكم وقالوا: إن ذلك في كتابكم.

فقلت: أيها الملك! في كتابنا أن ذلك كله بإذن الله تعالى. وتلوت عليه منصوص القرآن في المسيح: « باذني الله و وقلت: إنما فعل ذلك كله بالله و حده لا شريك له، لا من ذات المسيح. ولو كان المسيح يحيي الموتى، ويبرئ الأكمه والأبرص من ذاته لجاز أن يقال: موسى فلَق البحر وأخرج يده بيضاء من غير سوء، من ذاته. وليست معجزات الأنبياء عليهم السلام من ذاتهم وأفعالهم دون إرادة الخالق. فلما لم يَجُز هذا لم يجز أن تسند المعجزات التي ظهرت على يد المسيح إليه.

فقال الملك: وسائر الأنبياء كلهم من آدم إلى من بعده كانوا يتضرعون للمسيح حتى يفعل ما يطلبون.

قلت: أو في لسان اليهود عظمٌ لا يقدرون أن يقولوا: إن المسيح كان يتضرع إلى موسى؟ وكل صاحب نبي يقول: إن المسيح كان يتضرع إلى نبيه. فلا فرق بين الموضعين في الدعوى.

#### \* \* \*

قال القاضي رحمه الله: في تكلُّمنا في مجلسٍ ثالثٍ قلتُ: لِمَ اتحد اللاهوت بالناسوت؟

ا إشارة إلى ما ورد في آية ١١٠ من سورة المائدة: « إذ تخلق من الطين كهيئة الطير بــأنني فتــنفخ فيهــا فتكون طيراً بأذني، وتبرئ الأكمه والأبرص بأذني وإذ تخرج الموتى بأذني ».

قال: أراد أن ينجي الناس من الهلاك.

فقلت: وهل درى بأنه يُقتل ويُصلب ويُفعل به كذا، ولم يأمن من اليهود؟ فإن قلت: إنه لم يدر ما أراد اليهود به، بطل أن يكون إلهاً. وإذا بطل أن يكون إلهاً، بطل أن يكون ابناً. وإن قلت: قد درى ودخل في هذا الأمر على بصيرة \_ فليس بحكيم، لأن الحكمة تمنع من التعرض للبلاء.

فبُهت، وكان آخر مجلس معه ».

ويروى بعد ذلك عن ابن حيّان رواية أخرى عن اجتماع بين الباقلاني وإمبراطور الروم «والملك في أبهته وخاصته، عليه التاج، وذريته ورجال مملكته على مراتبهم. وجاء البطرك، قيّم ديانتهم، وقد أوعز الملك إليه في التيقظ وقال له: إن فنّا حُسرو، ملك الفرس، الذي سمعت بدهائه وكرامته لا يُنفذ إلا من يشبهه في رجولته وحيله. فتحفظ، وأظهر دينك، فلعلك تتعلق منه بسقطة أو تعثّر منه على زلة تقضي بفضلنا عليه. فجاء البطرك، قيم الديانة وولي النحلة؛ فسلم القاضي عليه أفضل سلام، وسأله أصفى سؤال، وقال له: كيف الأهل والولد؟

فعظم قوله عليه (أي على البطرك) وعلى جميعهم وتغيروا له وصلَّبوا على وجوههم، وأنكروا قول أبي بكر عليه.

فقال (أي الباقلاني): يا هؤلاء! تستعظمون لهذا الإنسان (أي البطرك) اتخاذ الصاحبة والولد، وتتبرؤون به على ذلك \_ ولا تستعظمونه لربكم عز وجهه فتضيفون ذلك إليه؟! سوءة لهذا الرأي! ما أبين غلطه! فسقط في أيديهم ولم يردوا جواباً؛ وتداخلهم هيبة عظيمة، وانكسروا.

ثم قال الملك للبطرك: ما ترى في أمر هذا الشيطان؟

قال (البطرك): تقضي حاجته وتلاطف صاحبه وتبعث بالهدايا إليه،

وتخرج العراقي عن بلدك من يومك إن قدرت، وإلاّ لم آمن الفتنة به على النصرانية.

ففعل الملك ذلك، وأحسن جواب عضد الدولة وهداياه، وعجّل تسريحه ومعه عدة من أسارى المسلمين والمصاحف. ووكل بالقاضي مِن جنده من يحفظه حتى يصل إلى مأمنه "».

\* \* \*

تلك أوفي رواية لدينا عن هذه الإفادة، ونلاحظ عليها ما يلي:

ا نها معقولة في مجموعها، فيما عدا بعض التفاصيل الجزئية التافهة التي قصد
 بها إلى المبالغة في الازدراء بالخصم.

٢ \_\_ أنه لا محل للتشكك في أسئلة الامبراطور وأجوبته، لأنها من الأمـور البسـيطة التي كان من السهل تلقينها للامبراطور ليتولى هو بنفسه وبما له من هيبة الدفاع عن المسيحية والرد على الإسلام.

" \_ أن من المتصور حدوث مثل هذه المناظرة، ما دام في الوفد الإسلامي متكلم فد مثل الباقلاني، ونحن نعرف من ردوده على النصرانية في « التمهيد » أنه كان واسع الاطلاع جداً على المذاهب المسيحية واليهودية. فحتى لو لم يستثره الامبراطور بالأسئلة، لما تردد القاضي في إثارة النقاش في هذه الأمور المتصلة بالعقيدة، وهو كان على علم تام بقدرت الهائلة في الجدل، ومدركاً لسعة اطلاعه على أقوال النصارى. وإن من دبّج هذه الصفحات العميقة الدقيقة من كتاب « التمهيد » في الرد على النصارى ليسهل عليه جداً أن يورد تلك الحجج البسيطة الأولية التي أوردها في هذه المناظرات مع إمبراطور بيزنطة، وبساطتها تشهد بأنها جرت مع الامبراطور نفسه حتى تكون في مستواه الذهني في أمور العقيدة.

۱ « التمهيد »، ص ۲۵۳ ــ ۲۵۲. القاهرة ۱۹٤٧ م.

## مؤلفات الباقلاني

ذكر لــه القاضي عياض، نقــلاً عن خط شيخه قاضي أبي علي الصَّـدفي، الكتـب الأتية:

- ١ \_ كتاب الإبانة عن إيطال مذهب أهل الكفر والضلالة
  - ٢ \_ كتاب الاستشهاد
  - ٣ \_ كتاب إكفار الكفار المتأولين وحكم الدار
    - ٤ ــ التعديل والتجوير
      - ٥ \_ التمهيد
      - ٦ \_ شرح اللمع
    - ٧ \_ الامامة الكبيرة
    - ٨ \_ الامامة الصغيرة
    - ٩ \_ شرح أدب الجدل
    - ١٠ \_ الأصول الكبير في الفقه
      - ١١ \_ الأصول الصغير
      - ١٢ \_ مسائل الأصول
    - ١٣ \_ أمالي إجماع أهل المدينة
      - ١٤ \_ فضل الجهاد
    - ١٥ \_ المسائل والمجالسات المنثورة
      - ١٦ \_ كتاب على المتتاسخين !!
- ١٧ \_ كتاب الحدود على أبي طاهر محمد بن عبد الله بن القاسم
  - ١٨ \_ كتاب على المعتزلة فيما اشتبه عليهم من تأويل القرآن
    - ١٩ \_ كتاب المقدمات في أصول الديانات

١ لعل صوابه: التناسخيين، أي القائلين بمبدأ نناسخ الأرواح.

- ٢٠ \_ في أن المعدوم ليس بشيء.
- ٢١ \_ نصرة العباس وإمامة بنيه
  - ٢٢ \_ في المعجزات
  - ٢٣ \_ المسائل القسطنطينية
- ۲۲ \_ الهداية '، وهو كتاب كبير
  - ٢٥ \_ جواب أهل فلسطين
    - ٢٦ \_ البغداديات
    - ۲۷ \_ النيسابوريات
    - ۲۸ \_ الجرجانيات
- ٢٩ \_ مسائل سأل عنها ابن عبد المؤمن
  - ٣٠ \_ الاصبهانيات
- ٣١ \_ التقريب والإرشاد في أصول الفقه، كتاب كبير
  - ٣٢ \_ المقنع في أصول الفقه
    - ٣٣ \_ الانتصار في القرآن
      - ٣٤ \_ دقائق الكلام
        - ٣٥ \_ الكرامات
    - ٣٦ \_ نقض الفنون للجاحظ
- ٣٧ \_ تصرف العباد، والفرق بين الخلق والاكتساب
  - ٣٨ \_ الاحكام والعلل
- ٣٩ \_ كتاب الدماء التي جرت بين الصحابة، رضي الله عنهم.

١ نقل عنه الجويني في « الشامل »، ص ٣٥٠، الاسكندرية ١٩٦٩، وأشار إليه في ص ٥٧٠.
 ٢ نقل عنه الجويني في « الشامل »، ص ٤٧٨، ص ٢١٦، الاسكندرية سنة ١٩٦٩.

ثم قال عياض: ومما لم أجده بخط الشيخ (الصدفي) مما وقفت عليه:

- ٤٠ ــ كتاب البيان عن فرائض الدين وشرائع الإسلام، ووصف ما يلزم ممـــا جــرت عليه الأقلام من معرفة الأحكام.
  - ٤١ ـ مختصر التقريب والإرشاد الأصغر.
    - ٤٢ \_ وله الأوسط، ولم أره.
    - ٤٣ \_ وكتاب مناقب الأئمة.
      - ٤٤ \_ وكتاب التبصرة.
    - ٥٤ \_ وكتاب رسالة الحرة.
    - ٤٦ \_ وكتاب رسالة الأمير.
  - ٤٧ \_ وكتاب كشف الأسرار في الرد على الباطنية.
    - ٤٨ \_ وكتاب إعجاز القرآن.
    - ٤٩ \_ وكتاب « إمامة بني العباس سالي ».

وأضاف ناشراً « التمهيد » الكتب التالية مما وقفا عليها:

- ٥٠ \_ كتاب الإنصاف في أسباب الخلاف، وهو محفوظ بدار الكتب المصرية (خط برقم ٧٢٣ علم الكلام) وموصوف في فهرست الدارج ١، ص ١٦٥.
- ٥١ \_ كتاب الإيجاز، ذكره الحسن بن عبد المحسن المشهور بأبي عُذبة في « الروضة البهية فيما بين الأشاعرة والماتريدية » (طبع حيدر آباد الدكن سنة ١٣٢٢ه، ص ١٨، ٥٥، ٥٨).

٥٢ \_ كتاب نقض النقض \_ ذكره الاسفر اييني في « التبصير »

۱ « التمهيد »، ص ۲۰۹، القاهرة سنة ۱۹٤٧ م.

(ص ١١٩) وإمام الحرمين في « الشامل سي

وقد وصلنا من هذه الكتب:

١ \_ إعجاز القرآن.

مخطوط في المتحف البريطاني برقم ٧٧٤٩ شرقي؛ الاسكوريال، الفهرست الثاني، برقم ١٣٥٩ شرقي؛ الاسكوريال، الفهرست الشانية برقم ١٣٥٩ فالمصرية المصرية الفهرست الطبعة الأولى ج ١، ص ٥٥، برقم ١٥، الطبعة الثانية، ج ١، ص ٣٢؛ برلين . 1436، كوبريلي ٤٠.

طبع في القاهرة سنة ١٣١٥، ١٣١٧، ١٣١٨، (على هامش « الإتقان » للسيوطي)، و١٣٤٨، ١٩٤٥ م (على هامش « الاتقان » للسيوطي)، بدون تاريخ في مطبعة دار المعارف بالقاهرة (ضمن مجموعة « ذخائر العرب » برقم ١٢).

٢ \_ التمهيد في الرد على الملحدة المعطلة والرافضة والخوارج والمعتزلة.

مخطوط في باريس برقم ٢٠٩٠؛ عاطف باستانبول برقم ٢٢٢١؛ أياصوفيا باستانبول برقم ٢٢٠١ (راجع رتر في Isl. XVIII 41)

وقد نشره لأول مرة عن مخطوطة باريس وحدها الدكتور عبد الهادي أبو ريدة والأستاذ المرحوم محمود الخضيري، القاهرة سنة ١٩٤٧ مع مقدمته في ٣١ ص ونشرا معه ترجمة القاضي أبي بكر الباقلاني الواردة في كتاب « ترتيب المدارك وتقريب المسالك، لمعرفة أعلام مذهب الأمم مالك » للقاضي عياض بن موسى اليحصُبي السّبتي المتوفى بمراكش سنة ٤٤٥ ه، وذلك عن المخطوط رقم ٢٢٩٣ تاريخ بدار الكتب المصرية.

١ ورد في « الشامل » باسم: « الــنقض الكبيــر » (« الشـــامل »، ص ٥٧٠، س ١٧، ص ٦٨٠، س ٣. الاسكندرية ١٩٦٩).

وقد لاحظ الناشران أن ثم ما يدعو إلى الشك في تمام النص الذي نشراه، وذلك لأن في مخطوط باريس فهرساً واقعاً في ظهر الورقة الأولى من المخطوط بينه وبين نص التمهيد اختلاف كبير، إذ يحتوي هذا الفهرس على خمسة وعشرين عنواناً لفصول غير موجودة في نص مخطوط باريس، كما أنه لا يشير إلى أبواب كثيرة وردت في « التمهيد ». ومع ذلك اكتفيا بمخطوط باريس، لعدم تمكنهما في فيما قالا من الحصول على المخطوطين التركيين الآخرين.

ولهذا جاء الأب رتشرد يوسف مكارثي اليسوعي، فأعاد تحقيق النص وفقاً للمخطوطات الثلاثة، وقد تبين له أن الأبواب المذكورة في فهرس مخطوط باريس موجودة في مخطوطتي استانبول. وتبين فوق ذلك أن النقص في مخطوط باريس ليس من المخطوط الأصلي، بل وقع بعد كتابة المخطوط الأصلي، والدليل على ذلك وجود ترقيم في شمال أعلى بعض الأوراق، وهذا الترقيم مطابق للأرقام المكتوبة فوق عناوين الأبواب في الفهرس. وهذه الأرقام كانت موجودة لما كان المخطوط بحالته الأصلية الكاملة. وعلى هذا فإن النقص في مخطوط باريس نقص عارض، أصاب المخطوط الأصلي الذي كان كاملاً. والنقص في مخطوط باريس يشمل من ص ٢١٢ \_ ٣٧٩ في نشرة مكارثي.

لكن مكارثي مع الأسف لم يصدر نشرة كاملة للكتاب، إذ أسقط نشر الأبواب المتعلقة بالإمامة، واعتذر عن ذلك بسببين: الأول أن هذه الأبواب مدخل لكتاب « مناقب الأئمة »، ومنه نسخة خطية بدار الكتب الظاهرية في دمشق تتضمن المجلد الثاني من كتاب « مناقب الأئمة »، وهو يرى أن الأفضل أن يطبع في كتاب واحد: باب الإمامة من كتاب « التمهيد » والمجلد الثاني من كتاب « مناقب الأئمة »؛ وجزؤه الأول مفقود؛ والثاني أنه لا يرى نفسه « مستعداً لتولي هذا العمل الشاق » (ص ٢٢ من المقدمة). لكن هذين العذرين غير مقبولين، إذ لا يجوز

بتر كتاب، من أجل ضمه إلى بقية كتاب آخر؛ ثم إن من يتصدى لتحقيق كتاب « التمهيد » حتى باب الإمامة، لا بد قادر على تحقيق هذا الباب، الذي هو في العادة أسهل أبواب كتب علم الكلام.

وعلى هذا فلا بد من قيام ناشر جديد لتحقيق كتاب « التمهيد » بكامله، اعتماداً على المخطوطات الثلاثة المذكورة، وما عسى أن يكتشف من مخطوطات أخرى.

وكانت نشرة مكارثي بعنوان: « كتاب التمهيد تأليف الإمام القاضي أبي بكر محمد بن الطيب بن الباقلاني. عني بتصحيحه ونشره الأب رتشرد يوسف مكارثي اليسوعي »، المكتبة الشرقية، بيروت سنة ١٩٥٧، ضمن « منشورات جامعة الحكمة في بغداد: سلسلة علم الكلام ».

\* \* \*

٣ \_ « هداية المسترشدين، والمقنع في أصول الدين ».

بقي منه قسم في مكتبة الأزهر، بخط محمد بن عبد الله العدوي بمدينة صور في سنة وعلى منه قسم في ١٤٨ ورقة؛ تتضمن أحد عشر جزءاً من تجزئة المؤلف، وتبتدئ بأول الجزء السادس، وتتتهي بانتهاء الجزء السابع عشر. وكلها تقتصر على القول في النبوات. لكن المخطوطة سيئة الحال، أصاب التلف كثيراً من أور اقها، خصوصاً من ورقة ٨٦ إلى ١٠٥.

\* \* \*

٤ \_ « مناقب الأئمة ونقض المطاعن على سلف الأمة ».

يوجد منه الجزء الثاني في المكتبة الظاهرية بدمشق، عام رقم ٨٥ (٦٦).

\* \* \*

٥ \_ « البيان عن الفرق بين معجزات النبيين وكرامات الصالحين ».

وفي نسخة توبنجن بعنوان: « كتاب البيان عن الفرق بين المعجزات والكرامات والحيل والكهانة والسحر والنرنجيات ».

منه نسخة في مكتبة توبنجن بألمانيا، تحت رقم ٩٢.

\* \* \*

7 \_ « الإنصاف في أسباب الخلاف ».

منه نسخة في دار الكتب المصرية بالقاهرة (فهرس الدار، الطبعة الثانية ١: ١٦٠) برقم ٣٢٧ علم الكلام وقد نشره محمد زاهد الكوثري في القاهرة سنة ١٣٦٩ عن هذه المخطوطة.

# مذهب الباقلاني

وأمام هذا النقص الشديد فيما بقي لنا من مؤلفات الباقلاني، لا يسعنا إلا تقديم مخطط عام لمذهبه استناداً خصوصاً إلى كتاب « التمهيد ». ويلاحظ مع ذلك أن هذا الكتاب يبدو أنه كتب من أجل « الأمير » ابن عضد الدولة؛ أثناء مقام الباقلاني في بلاط عضد الدولة في سير از . يقول عياض (« التمهيد »، ص ٢٥٠، القاهرة سنة ١٩٤٧): « ودفع إليه الملك (= عضد الدولة فناخسرو بن بويه الديلمي) ابنه يعلمه مذهب أهل السنّة، وألف له « التمهيد » ». والباقلاني يقول في مقدمته (ص ٣، نشرة مكارثي): أما بعد! فقد عرفت إيثار سيدنا الأمير للطال الله في دوام العز بقاءه، وأدام بالتمسنك بالتقوى ولزوم الطريقة المثلى نعماءه.. لعمل كتاب جامع مختصر، مشتمل على ما يُحتاج إليه في الكشف عن معنى العلم وأقسامه وطرقه ومراتبه، وضروب المعلومات، وحقائق الموجودات؛ وذكر الأدلة على حدوث العالم وإثبات محدثه، وأنه مخالف لخلقه؛ وعلى ما يجب كونه عليه من وحدانيته، وكونه حياً عالماً قادراً في غير حاجة منه إليها و لا محرى ذلك من صفات ذاته؛ وأنه عادل حكيم فيما أنشأه من مخترعاته، من غير حاجة منه إليها و لا محرك وداع وخاطر وعلَل دَعَنْه إلى إيجادها ـ تعالى غير حاجة منه إليها و لا محرك وداع وخاطر وعلَل دَعَنْه إلى إيجادها ـ تعالى

عن ذلك! وجواز إرساله رسلاً إلى خلقه وسفراء بينه وبين عباده؛ وأنه قد فعل ذلك وقطع العذر في إيجاب تصديقهم بما أبانهم به من الآيات ودل به على صدقهم من المعجزات؛ وجمل من الكلام على سائر الملل المخالفين لملة الإسلام، من اليهود والنصارى والمجوس وأهل التثنية وأصحاب الطبائع والمنجمين. و ونعقب ذلك بذكر أبواب الخلاف بين أهل الحق، وأهل التجسيم والتشبيه، وأهل القدر والاعتزال، والروافض، والخوارج، وذكر جُمل من مناقب الصحابة وفضائل الأئمة الأربعة، وإثبات إمامتهم، ووجه التأويل فيما شجر بينهم، ووجوب موالاتهم ».

وهذا البرنامج قد حققه الباقلاني في كتاب « التمهيد »، وعلى أساسه كسر أبواب الكتاب:

- ١ \_ فالباب الأول في العلم وأقسامه وطرقه.
  - ٢ \_ والثاني في المعلومات والموجودات.
    - ٣ \_ والثالث في وجود الله وصفاته.
- ثم أخذ في الرد على سائر الملل والمخالفين لملة الإسلام، فكان،
  - ٤ \_ الباب الرابع في الكلام على القائلين بفعل الطبائع.
    - ٥ \_ والخامس في الكلام على المنجمين.
    - ٦ \_ والسادس في الكلام على أهل التثنية.
      - ٧ \_ والسابع في الكلام على المجوس.
      - ٨ \_ والثامن في الكلام على النصارى.
      - ٩ \_ والتاسع في الكلام على البراهمة.

وخص الباب العاشر بالكلام في إثبات نبوة محمد صلى الله عليه، والرد على من أنكر ها.

۱ « التمهيد » نشرة مكارثي، ص ٣ \_ ص ٤.

وأفضى به ذلك إلى الكلام في الباب الحادي عشر في إعجاز القرآن.

ثم عاد إلى الرد على سائر الملل فتكلم على اليهود في الأخبار، ورد على منكري نسخ شريعة موسى.

وتكلم على فرقة العيسوية منهم ويتناول ذلك في الأبواب ١٢، ١٣، ١٤، ١٥.

ويأخذ في الرد على الفرق الإسلامية المخالفة للأشاعرة: فتكلم على المجسّمة (الباب ١٦) والصفات، والأحوال عند أبي هاشم (١٧)، ومعنى الصفة وهل هي الوصف أم معنى سواه (١٨) والاسم ومما اشتقاقه وهل هو المسمى أو غيره (١٩)، ونفى خلق القرآن (٢٠) وهذا يدعوه إلى الحديث عن مذهب المعتزلة (٢١)؛ ويتناول بعد ذلك أبواباً شتى في الصفات (٢٢)، ويتكلم في جواز رؤية الله تعالى بالأبصار (٣٣)، وفي كون الله مريداً لجميع المخلوقات (٢٤)، وفي خلق الأفعال (٢٧).

وعقد فصلاً (۲۸) لبيان وجوب تسمية المعتزلة باسم القدرية؛ وتلاه بباب (۲۹) في القول في أن الله قضى المعاصي وقدرها قبيحة على خلقها. وتلا ذلك بأبواب في الأرزاق (٣٠)، والأسعار (٣١)، والآجال (٣٣)، والهدى والإضلال (٣٣)، واللطف (٣٤)، والتعديل والتجوير (٣٥)، ومعنى الدين (٣٦)، ومعنى الإيمان والإسلام والأسماء والأحكام (٣٧)، والوعد والوعيد (٣٨)، والخصوص والعموم (٣٩)، والشفاعة (٤٠).

ويختم الكتاب بالكلام في الإمامة وذكر جُمل من أحكام الأخبار: معنى الخبر، أقسام الأخبار، التواتر واستحالة الكذب على أهله، إبطال النص وتصحيح الاختيار للإمام؛ العدد الذي تتعقد به الامامة؛ صفة الإمام الذي يلزم العقد له؛ ما أقيم الإمام لأجله؛ ما يوجب خلع الإمام وسقوط فرض طاعته. ثم يأخذ في الكلام على

إمامة أبي بكر، ثم عمر وصحة عهد أبي بكر له، وإمامة عثمان وصحة فعل عمر في الشورى، والكلام في مقتل عثمان والدليل على أنه قُتِل مظلوماً، وامامة علي والرد على الواقف فيها والقادح في صحتها. ويستغرق هذا القسم المتعلق بالامامة حوالي ربع الكتاب. وربما كانت شدة اهتمام الباقلاني في هذا الكتاب بمسألة الإمامة وتخصيص هذا القدر الكبير لها إنما ترجع إلى كون الكتاب مهدى إلى « أمير »، يهتم خصوصاً بالجانب السياسي من العقائد.

كذلك يلفت النظر في كتاب الباقلاني هذا اهتمامه الكبير بالرد على النصارى، ولا بد أنه كان ثم حركة مناظرة قوية بين الإسلام والنصرانية، خصوصاً في بغداد حيث وجد أفذاذ من علماء النصرانية المشاركين في اللاهوت والفلسفة معاً، وعلى رأسهم: عيسى بن زرعة، ويحيى بن عديّ، وأبو الفرج بن الطيب. وقد درس ا. أبل A. Abel ما كتبه الباقلاني في الرد على النصارى ، كما درس ر. برونشفج ما كتبه الباقلاني عن اليهود في كتاب « التمهيد "».

وتقسيم الكتاب سيصبح التقسيم التقليدي لمتون علم الكلام، إذ يتناول: العلم \_ تقسيم الموجود \_ وجود الله وصفاته \_ الرد على المخالفين من غير أهل الملة (النصارى، الممجوس، اليهود، البراهمة) \_ إثبات نبوّة محمد \_ الرد على المخالفين من أهل الملة (المجسّمة، المعتزلة) \_ الأرزاق \_ الأسعار \_ الآجال \_ الهدى والاضلال \_ اللطف \_ الإيمان

١ مقال في سفر الدراسات المهدى إلى ذكرى ليفي بروفنصال:

A. Abel : « Le Chapitre sur le christianisme dans le *Tamhid* d'Al-Baqillani » in *Etudes d'orientalisme dédiées à la mémoire de Lévi Provençal*, Paris, 1962, I, pp. 1-11.

٢ مقال في السفر المُهدى إلى مياس فيكروسا

R. Brunschvig : « Un théologien musulman contre le judaïsme », in *Homenaje a Millas-Vallicrosa*, Barcelone, 1954, I, pp. 225-244.

والإسلام والأسماء والأحكام ـ الشفاعة ـ الامامة.

ومن هنا كان كتاب « التمهيد » أول متن مُفصل شامل لموضوعات علم الكلم، وسيصبح النموذج الذي سيتحذى لدى الأشاعرة: عبد القاهر البغدادي في « أصول الدين »، الشهرستاني في « نهاية الاقدام في علم الكلام »، أمام الحرمين في « الإرشاد » و «الشامل»، النسفي في « العقائد النسفية »، الدوّاني في شرح « العقائد العضدية »، الخ

وسنعرض فيما يلي زبدة آراء الباقلاني في هذه الموضوعات حتى يتيسر إعطاء عرض شامل لموضوعات علم الكلام. ومن الواضح أن الآراء المعروضة هي خلاصة لآراء الأشعري وما أضافه تلاميذه، ثم آراء الباقلاني نفسه. ولما كانت كتب الأشعري الرئيسية في علم الكلام وكتب تلاميذه المباشرين مفقودة. فلن نستطيع أن نميز ما هو للباقلاني بخاصة مما هو للأشعري وهؤلاء التلاميذ المباشرين.

#### العسلم

العلم ومعرفة المعلوم على ما هـو به. وهو تعريف جامع مـانع. ولم يقـل: معرفـة « الشيء»، لأن العلم يشمل الشيء وما ليس بشيء، إذ المعدوم معلوم، وهو ليس بشيء. لهـذا قال: معرفة « المعلوم » حتى يشمل المعرفة بالموجود و المعدوم معاً.

والعلم نوعان: علم قديم، وهو علم الله تعالى؛ وعلم مُحْدَث، وهو كــل مــا يعلــم بــه المخلوقون من الملائكة والجن والإنس وغيرهم من الحيوان.

وعلم المخلوقين ينقسم قسمين: علم ضرورة، وعلم نظر واستدلال.

والعلم الضروري يقع من ستة طرق هي: الحواس الخمس، والضرب السادس هو «ضرورة تُخْتَرَع في النفس ابتداءً، من غير أن تكون موجودة ببعض هذه الحواس كعلم الإنسان بوجود نفسه وما يجده فيها من الصحة والسقم، واللذة والألم، والغم والفرح، والقدرة والعجز، والإرادة والكراهة، والإدراك والغيّ، وغير ذلك مما يحدث في نفسه مما يدركه الحيُّ إذا وجد به. » (ص ١٠)، وهو أيضاً العلم بالقوانين الضرورية لفكر من مثل أن الخبرين المتضاد مخبرهما لا يجوز أن يكونا جميعاً صدقاً أو كذباً، والعلم بعدم إمكان اجتماع النقيضين، والعلم بخجل الخجل ووجل الوجل عند مشاهدة أمارات ذلك.

أما الاستدلال فيقع على وجوه يكثر تعدادها. « منها أن ينقسم الشيء في العقل على قسميْن، و أقسام يستحيل أن تجتمع كلها في الصحة والفساد. فيبطل الدليل أحد القسميْن، فيقضي العقل على صحة ضده. وكذلك إن أفسد الدليل سائر الأقسام، صحح العقل الباقي منها لا محالة. نظير ذلك علمنا باستحالة خروج الشيء عن القِدَم والحِدَث، فمتى قام الدليل على حدثه، بطل قدَمُه، ولو قام على قدمه لأفسد حدثه.

« ومنها: أن يجب الحكمُ والوصفُ للشيء في الساهد لعلة ما، فيجب القضاء على كل من وصف بتلك الصفة في الغائب فحكمه في أنه مستحق لها لتلك العلة حكم مستحقها في الشاهد، لأنه يستحيل قيام

دليل على مستحق الوصف بتلك الصفة مع عدم ما يوجبها. وذلك كعلمنا بأن الجسم إنما كان جسماً لتأليفه، وأن العالم إنما كان عالماً لوجود علمه. فوجب القضاء بإثبات علم كل من وصف بأنه جسم أو مجتمع، لأن الحكم العقلي المستحق لعلة لا يجوز أن يستحق مع عدمها ولا لوجود شيء يخالفها، لأن ذلك يخرجها عن أن تكون علة للحكم.

« ومن ذلك أن يستدل بصحة الشيء على صحة مثله وما هو في معناه، وباستحالته على استحالة مثله وما كان بمعناه \_ كاستدلالنا على إثبات قدرة القديم سبحانه على خلق جو هر ولون مثل الذي خلقه، وإحياء ميت مثل الذي أحياه، وخلق الحياة فيه مرة أخرى بعد أن أماته، وعلى أنه محال منه خلق شيء من جنس السواد والحركات لا في مكان في الماضي، كما استحال ذلك في جنسهما الموجود في وقتنا هذا » (ص ١١ \_ ١٢).

والنوع الأول من الاستدلال المذكور هنا هو الاستدلال بالتقابل استدلالاً مباشراً، والنوعان الثاني والثالث يدخلان في الاستدلال بالنظير Raisonnement par analogie: وذلك يكون إما بنقل الحكم من الشاهد إلى الغائب، أو بنقل الحكم من النظير إلى نظيره. ونراه يدرج فيه بعد ذلك القياس الفقهي بالمعنى المحدود، أي الاستناد إلى أدلة التوقيف والسمع (= الكتاب والسنة) للاستدلال منها \_ قياساً عليها \_ على غير ما ورد بنصه من أمور وأشياء.

والغريب أننا لا نراه يستعمل اصطلاحات أهل المنطق، بل نجد كلامه ها هنا شبيها بما يرد في كتب أصول الفقه، ولا نعثر أبداً على أي تأثر بمنطق أرسطو: سواء في نصه، وفي عروض الفارابي وغيره من المشتغلين بالفلسفة، مما يدل دلالة قاطعة على قلة بضاعته، إن لم يكن جهله التام، بالفلسفة الأرسطية بخاصة، والفلسفة اليونانية بعامة. ولو

استعرضنا ثبت مؤلفاته لازددنا يقيناً بصحة هذه الملاحظة، إذ لا نعثر بين عنواناتها على عنوان واحد يدل على خوضه في علوم الفلسفة أخذاً أو رداً.

## أقسام المعلومات

« جميع المعلومات على ضربيْن: معدوم، وموجود. فالموجود هـو الشـيء الثابـت الكائن... والمعدوم مُنْتَف ليس بشيء » (ص ١٥).

ويقسم المعدوم أقساماً:

ا \_ « فمنه معدوم لم يوجد قط، ولا يصح أن يوجد، وهو المحال الممتنع الذي ليس بشيء، وهو القول المتناقض: نحو اجتماع الضدين، وكون الجسم في مكانين، وما جرى مجرى ذلك. فهذا مما لم يوجد قط، ولا يصح أن يوجد أبداً.

٢ \_\_ ومنه معدوم لم يوجد قط و لا يوجد أبداً، وهو مما يصح ويمكن أن يوجد، نحو ما علم الله أنه لا يكون من مقدرواته وأخبر أنه لا يكون \_\_ من نحو رده أهل المعاد إلى الدنيا، وخلق مثل العالم، وأمثال ذلك مما علم وأخبر أنه لا يفعله، وإن كان مما يصح فعله تعالى له.

٣ \_\_ ومنه معلوم معدوم في وقتتا هذا وسيوجد فيما بعد \_\_ نحـ\_و الحشــر والنشــر، والجزاء والثواب والعقاب، وقيام الساعة، وأمثال ذلك مما أخبر الله تعالى أنه سيفعله وعلم أنه سيوجد.

علوم آخر، هو معدوم في وقتنا هذا، وقد كان موجوداً قبل ذلك \_ نحـ و مـا كـان
 وتقضي من أحوالنا وتصر ُفنا، من كلامنا

وقيامنا وقعودنا، الذي كان في أمس يومنا وتقضَّى ومضى.

معلوم آخر معدوم، يمكن عندنا أن يكون، ويمكن أن لا يكون، ولا يدرى أيكون أم لا يكون، نحو ما يقدر الله تعالى عليه مما لا نعلم نحن، أيفعله، أم لا يفعله \_\_ نحو تحرك الساكن من الأجسام، وتسكين المتحرك منها، وأمثال ذلك » (ص ١٥ \_ ١٦).

فالمعدوم على هذا ينقسم إلى خمسة أنواع:

- ١ \_ المتناقض؛
- ٢ \_ غير الموجود حالياً وسيوجد فيما بعد؟
- ٣ \_ غير الموجود فيما مضى وفى المستقبل، لكن يصح أن يوجد؟
  - ٤ \_ الماضي أي ما كان ولم يَعُدْ بَعْدُ؛
    - o \_ الممكن Contingent.

أما الموجودات فعلى ضربين: قديم لم يزل، ومحدث لوجوده أول. والقديم هو المتقدم في الوجود على غيره، ويشمل ما لم يزل، وما هو مستفتح في الوجود. إذ القديم إما أن يقال بالنسبة إلى لاحق، أو إلى غير غاية. والأول موقت، والثاني غير موقت. والمُحددث هو الموجود عن عدم.

والمحدثات ثلاثة أقسام: جسم، وجوهر، وعرض. فالجسم هو المؤلف؛ والجوهر هـو الذي يقبل من كل جنس من أجناس الأعراض عرضاً واحداً، والعرض هو ما لا يصح بقاؤه، وهو يعرض في الجوهر والجسم. والدليل على إثبات الأعراض تحرثك الجسم بعد سكونه، وسكونه بعد حركته. وذلك يكون إما لنفسه أو لعلة. فإن كان متحركاً لنفسه، لم يجز أن يسكن. أما إذا تحرك بعد سكون فلا بد أن يكون ذلك لعلة هي التي حركته. والأعراض هـي مثـل: الألوان، والطعوم،

والأراييح، والتأليف (التركيب)، والحياة، والموت، والعلم والجهل، والقدرة والعجز، وغير ذلك من ضروبها.

## إثبات وجود الله

وهذه المقدمات تهدف إلى إثبات وجود الله، وذلك ببيان أن الموجودات من أجسام وجواهر وأعراض هي مُحْدَثة، فتحتاج إلى مُحْدث، هو الله.

وللتمهيد للدليل على وجود الله يقرر أو لا أن جميع العالم: العلوي والسفلي \_ لا يخرج عن هذين الجنسين، أي الجواهر والأعراض. وهو مُحدَثُ بأسره، وذلك لأن « « الأعراض حوادث، والدليل على حدوثها هو بطلان الحركة عند مجيء السكون، لأنها لو لم تبطل عند مجيء السكون لكانا موجودين في الجسم معاً، ولوجب لذلك أن يكون متحركاً ساكناً معاً \_ وذلك مما يعلم فساده ضرورةً. » (ص ٢٢).

كذلك الأجسام حادثة، والدليل على حدوثها « أنها لم تسبق الحوادث ولم توجد قبلها، وما لم يسبق المحدث هو مُحْدَث مثله، إذ لا يخلو إما أن يكون موجوداً معه، أو بعده، وكلا الأمرين يوجب حدوثه. « والدليل على أن الجسم لا يجوز أن يسبق الحوادث أنّا نعلم باضطرار أنه متى كان موجوداً فلا يخلو من أن يكون مُتماسً الأبعاض مجتمعاً، أو متبايناً مفترقاً، لأنه ليس بين أن تكون أجزاؤه متماسةً أو متباينةً منزلةٌ ثالثة. فوجب ألا يصح أن يسبق الحوادث. وما لم يسبق الحوادث فواجب كونه محدثاً، إذ كان لا بد أن يكون إنما وجدم عوجودها أو بعدها. وأيّ الأمرين ثبت، وجب به القضاء على حدوث الأجسام. » (ص ٢٢ مع وجودها أو بعدها. وأيّ الأجسام.

ويمكن تلخيص هذه المقدمة هكذا:

العالم كله محدث لأنه مؤلّف من جواهر وأعراض، والأعراض حوادث، لبطلان الحركة عند مجيء السكون،

والأجسام حادثة لأنها لا تسبق الحوادث ولم توجد قبلها، وما لا يسبق المحدث هو محدث مثله؛

والجسم لا يجوز أن يسبق الحوادث لأنه متى وجد فهو بحالٍ ما وما لم يسبق الحوادث فمن الضروري أنه مُحْدَث، إذ يوجد مع وجودها أو بعدها. إذن العالم بأسره مُحْدَث.

### إثبات الصانع

وكل ما هو مُحْدَث فله مُحْدِث بالضرورة، فالكتابة لا بد لها من كاتب، والصورة لا بد لها من مُصورِ، والبناء لا بد له من بان، وهكذا. « فوجب أن تكون صور العام وحركات الفلك متعلقة بصانع صنعها، إذ كانت ألطف وأعجب صنعاً من سائر ما يتعذر وجوده لا من صانع من الحركات والتصويرات » (ص ٢٣).

ودليل آخر هو «علمنا بتقدم بعض الحوادث على بعض وتأخر بعضها عن بعض، مع العلم بتجانسها. ولا يجوز أن يكون المتقدم منها متقدماً لنفسه وجنسه، لأنه لو تقدّم لنفسه لوجب تقدّم كل ما هو من جنسه. وكذلك لو تأخر المتأخر منها لنفسه وجنسه، لم يكن المتقدم منها

فالدليل الأول يقوم على فكرة الصنّع، والثاني على فكرة وجود نظام وترتيب في الموجودات، ولا يمكن أن يقع ترتيب ونظام بين أمور متجانسة إلا بمُرتب ومنظم. وإثبات وجود الله على أساس فكرة وجود نظام في العالم هو البرهان الرابع عند القديس توما الأكويني الذي عاش بعد الباقلاني بأكثر من قرنين.

ودليل ثالث هو أن لكل شيء شكلاً معيناً مخصوصاً؛ بحيث لا يمكن أن يجتمع في الشيء الواحد أشكال متضادة. ولا يمكن أن يكون هذا كذلك إلا بمؤلف ألف شكل الشيء وقصد كونه كذلك.

ودليل رابع أن الحيّ كان في البدء مواتاً، فكيف يصير حيّاً بغير حيّ قادر!

## صانع المحدثات لا يشبهها

« و لا يجوز أن يكون صانع المحدثات مشبهاً لها؛ لأنه لو أشبهها لكان لا يخلو أن يشبهها في الجنس، أو في الصورة. ولو أشبهها في الجنس لكان مُحْدَثاً كهي، ولكانت قديمة كما أنه قديم، لأن المشتبهين هما ما سدّ أحدهما مسدَّ صاحبه وناب منابه. ودليل ذلك أن السواديْن المشتبهيْن يسدان

ا راجع كتابنا: « فلسفة العصور الوسطى »، ص ١٥١ \_ ص ١٥٢. القاهرة، ١٩٦٠.

في المنظر مسداً واحداً، وكذلك البياضان والتأليفان. ولو أشبهها في الصورة والتأليف، لم يكن شيئاً واحداً، ولوجب أن يكون له مصور جامع \_ لأن الصورة لا تقع إلا من مُصور، لما قدمناه من قبل \_ ولوجب أن يكون من جنس الجواهر المتماسة، وأن يكون مُحدثاً كهي، وذلك محال.

« ولا يجوز أن يكون فاعل المحدثات مُحدَثاً، بل يجب أن يكون قديماً. والدليل على ذلك أنه لو كان مُحدَثاً لاحتاج إلى مُحدِث، لأن غيره من الحوادث إنما احتاج إلى مُحدِث من خيث كان مُحدَثاً. وكذلك القول في مُحدِثه \_ إن كان محدَثاً \_ في وجوب حاجته إلى مُحدِث آخر. وذلك محال، لأنه كان يستحيل وجود شيء من الحوادث، إذ كان وجوده مشروطاً بوجود ما لا غاية له من الحوادث شيئاً قبل شيء. وهذا هو الدليل على إبطال قول مَنْ زعم من أهل الدهر أن الحوادث لا أول لوجودها » (ص ٢٤ \_ ٥٠).

والكلام هنا هو في إبطال التسلسل إلى غير نهاية في المحدثات، لأن ذلك يؤدي إلى استحالة وجود شيء من الحوادث، على أساس أن اللامتناهي لا يمكن قطعه وعبوره. والبرهان هنا مستمد من آراء الفلاسفة المسلمين.

### صانع العالم واحد

والبرهان الذي يسوقه الباقلاني هنا هو بعينه ما قاله الأشعري، ويرجع في الأصل إلى الآية القرآنية: «لو كان فيهما آلهة إلا الله لفسدتا » (الأنبياء ٢٢)، والآية: «... وما كان معه من إله إذاً لذهب كل إله بما خلق ولعلا بعضهم على بعض » (المؤمنون ٩١). وهو

دليل التمانع المشهور. وخلاصته بلغة الباقلاني: « أن الاثنين يصحّ أن يختلفا ويريد أحدهما ضدّ مراد الآخر. فلو اختلفا وأراد أحدهما إحياء جسم وأراد الآخر إمانته، لوجب أن يلحقهما العجز أو واحداً منهما، لأنه محالٌ أن يتم ما يريدون جميعاً لتضاد مراديهما. فوجب أن لا يتما، أو يتم مراد أحدهما دون الآخر، فيلحق من لم يتم مراده لعجز، لا يجوز أن يكون عاجزاً » (ص ٢٥).

### صفات الله

#### ١ \_ حي

لأنه فاعل عالم قادر، والفاعل العالم القادر لا يكون إلاَّ حياً.

#### ٢ \_ عالم

والدليل على ذلك وجود الأفعال المحكمات منه، لأن الأفعال المحكمات لا تقع منّا على ترتيب ونظام إلاَّ من عالم، وأفعال الله أدق وأحكم؛ لذا فهي أولى بأن تدل على أنه عالم.

#### ٣ \_ مريد

والدليل على ذلك وجود الأفعال منه وتقدم بعضها على بعض في الوجود، وتأخر بعضها عن بعضها في الوجود.

#### ٤ ـ سميع، بصير، متكلم

لأنه حي، «والحي يصح أن يكون سميعاً بصيراً متكلماً. ومتى عري من هذه الأوصاف \_ مع صحة وصفة بها \_ فلا بد من أن يكون موصوفاً بأضدادها من الخرس والسكوت والعمى والصمم. وكل هذه الأمور آفات قد اتفق على أنها تدل على حدث الموصوف بها. فلم يجز وصف القديم بشيء منها. فوجب أن يكون سميعاً بصيراً متكلماً » (ص ٢٦ \_ ٢٧).

#### ه \_ غضبان، راض

يرى الباقلاني أنه يجوز وصف الله بذلك، و « غضبه على من غضب عليه ورضاه عمن رضي عنه هما إرادته لإثابة المرضيّ عنه، وعقوبة المغضوب عليه، لا غير ذلك » (ص ٢٧)

### الصانع لم يزل حيا عالما قادرا سميعا بصيرا متكلما مريدا، كما أنه اليوم موصوف بذلك

« لأنه لو كان، فيما لم يزل، غير حيّ و لا عالم و لا قادر و لا سميع و لا بصير و لا متكلم و لا مريد، لكان لم يزل ميتاً عاجزاً أخرس ساكناً ـ تعالى عن ذلك علواً كبيراً. ولو كان لم يزل موصوفاً بالموت، الذي يضاد الحياة والعلم والقدرة، لكن إنما يوصف بذلك: لنفسه، أو لعلة قديمة. ولو كان لنفسه كذلك، لاستحال أن يحيا ما دامت نفسه كائنة. وكذلك لو كان... لعلة قديمة، لاستحال أن يحيا اليوم لاستحالة عدم موته القديم ـ لأن القديم لا يجوز عدمه. ولو استحال ذلك، لاستحال أن يفعل ويوجد منه ما يدل على أنه اليوم حي قادر. وفي صحة ذلك منه ووجوده ـ دليل على أنه لم يزل حياً. كذلك لو كان لم

يزل حياً، وهو غير متكلم ولا سميع ولا يصير ولا مريد ولا عالم ولا قادر، لوجب أن يوصف بأضداد هذه الصفات في أزله: من الخرس والسكوت والصمم والعمى والاستكراه والسهو والجهل والعجز تعالى عن ذلك أجمع! ولو كان لم يزل موصوفاً بهذه الأوصاف لنفسه أو لمعنى قديم لستحال أن يخرج اليوم عنها لما وصفنا من استحالة عدم القديم، ولوَجب أن يكون في وقتنا هذا غير حيّ ولا عالم ولا قادر ولا سميع ولا يصير. وذلك خلاف إجماع المسلمين » (ص ٢٨ – ٢٩).

ويعود الباقلاني في « التمهيد » (ص ١٩٧ – ١٩٩) إلى الكلام على صفات الله هذه بما لا يخرج عما قاله في هذه الفصول الأول من الكتاب (ص ٢٦ – ٢٩). والفارق بين العرضين هو أن الباقلاني في العرض الأول (ص ٢٦ – ٢٩) يتكلم خصوصاً على الصفات بصيغة اسم الفاعل (حي، قادر، عالم، مريد، الخ)، وفي العرض الثاني يتكلم خصوصاً على الصفات بصيغة المصدر (حياة، قدرة، علم، إرادة، الخ)، لأنه يريد أن يدخل من ذلك إلى الكلام في وجود هذه الصفات: هل هي عين الذات، أو منفصلة عن الذات ولهذا نراه يتبع هذا العرض الثاني بالكلام على « الأحوال » عند أبي هاشم. فإذن هذا العرض الثاني مدخل إلى الرد على المعتزلة في بيانهم لأحوال وجود صفات الله، ولم يجد غضاضة في تكرار بعض ما قاله في مستهل الكتاب.

## العلاقة بين الصفات والذات

والباقلاني يتناول هذه المسألة تفصيلاً، ويتعرض في ثنايا ذلك لأبحاث لغوية طريفة.

فهو يعقد باباً للكلام « في معنى الصفة، وهل هي الوصف، أم معنى سواه » (ص ٢١٣ ـ ٢١٤)؛ يبدؤه بأن يعرف الصفة بأنها: « الشيء الذي يوجد بالموصوف أو يكون له ويُكسبه الوصف الذي هو النعت الذي يصدر عن الصفة. فإن كانت مما يوجد تارة ويُعدم أخرى، غيرت حكم الموصوف وصيرته عند وجودها على حكم لم يكن عليه عند عدمها، وذلك: كالسواد والبياض والإرداة والكراهة والعلم والجهل والقدرة والعجز، وما جرى مجرى ذلك مما يتغير به الموصوف إذا وُجد به ويُكسبه حكماً لم يكن عليه. وإن كانت الصفة لازمة كان حكمها أن تُكسب مَنْ وُجدِت به حكماً يخالف حكم من ليست له تلك الصفة، وذلك نحو حياة الباري سبحانه وعلمه وقدرته وكلامه وإرادته، وما عدا ذلك من صفاته الثابتة الموجبة له مفارقة من ليس على هذه الصفات، وإن لم يتغير القديم سبحانه بوجودها به عن حالة كان عليها، إذ كانت لم تزل موجودة، ولم يكن قط سبحانه موجوداً وليس بذي حياة و لا علم ولا قدرة ولا سمع ولا بصر، ثم وُجدت هذه الصفات بعد أن لم تكن له. ولا يجوز أيضاً أن يوجد وقتاً ما وليس له هذه الصفات، إذ كان العدم عليها مستحيلاً. وإنما يتغير بوجود الصفات من لم تكن له من قبل، ومن جاز أن يفارقه الصفات ـ والله سبحانه يتعالى عن ذلك » (ص ٢١٣ ـ تكن له من قبل، ومن جاز أن يفارقه الصفات ـ والله سبحانه يتعالى عن ذلك » (ص ٢١٣ ـ ٢١٢).

ويعرّف الوصف بأنه « قول الوصف \_ ش تعالى ولغيره \_ بأنه عالم حيّ قادر منعم متفضل. وهذا الوصف، الذي هو كلامٌ مسموع أو عبارة عنه، غيرُ الصفة القائمة بالله تعالى التي لوجودها به يكون عالماً وقادراً ومريداً. وكذلك قولنا: « زيد حيّ عالم قادر » إنما هو وصف لزيد وخبر عن كونه على ما اقتضاه وجودُ الصفات به. وهو قول يمكن أن يدخله الصدق والكذب. وعلم زيد وقدرته هما صفتان له موجودتان بذاته يصدر الوصف والاسم عنهما، ولا يمكن دخول الصدق

والكذب فيهما » (ص ٢١٤ ــ ٢١٥).

فالوصف غير الصفة، من حيث أن الوصف قول، أي قضية، تحتمل الصدق والكذب، أما الصفة فاسم مفرد، وبالتالي لا يحتمل الصدق والكذب. لكن «كل وصف صفة، وليس صفة وصفاً » (ص ٢١٦، س ٢١).

ووصف الله لنفسه بصفات ذاته هو صفات الذات. أما وصفه لنفسه بصفات أفعاله فهو غير صفاته، لأن هذه الصفات هي أفعال الله تعالى، وهي محدثات، ومن صفات أفعاله.

وصفات الذات هي غير صفات الأفعال.

أما المعتزلة فإنهم حسبما يقول الباقلاني يرون أن الصفة ليست بمعنى أكثر من الوصف الذي هو قول القائل وإخبار المخبر عمن أخبر عنه بأنه عالم قادر. وتفخّموا القول بأن الله تعالى كان في أزله بلا صفة ولا اسم من أسمائه وصفاته العليا. قالوا: لأنه لا يجوز أن يكون في القدم واصفاً لنفسه للعتقادهم خلق كلامه ولا يجوز أن يكون معه في القدم واصفاً له مخبر واصفاً لنفسه للعتقادهم خلق كلامه ولا يجوز أن يكون معه في القدم واصف له مخبر عما هو عليه. فوجب أنه لا صفة لله سبحانه قبل أن يخلق خلقه، وأن الخلق هم الذين يجعلون لله الأسماء والصفات، لأنهم هم الخالقون لأقوالهم التي هي صفات الله سبحانه وأسماؤه. ولأنهم أيضاً يزعمون أن الاسم هو التسمية، وهو قول المُسمّي لله تعالى، وأن الله سبحانه كان، قبل خلق كلّ مَنْ كلّمه وأمره نهاه، بلا اسم و لا صفة. فلما أوجد العباد خلقوا له الأسماء والصفات » (ص ٢١٧).

وهذه النظرية \_ لو صحت نسبتها إلى المعتزلة \_ طريفة وتحتاج إلى مزيد من التفصيل. والمسألة هنا دينية لاهوتية؛ وليست لغوية. وهي تدل على المدى الذي وصل إليه المعتزلة في تجريدهم لماهية الألوهية. ولو لا أن كتب المعتزلة الباقية لا تشير إلى هذه النظرية، لأمكن التوسع في بيانها والأسباب التي دعتهم إلى اعتناقها.

### الاسم والمسمى

وقد ربط الباقلاني بهذه المسألة مسألة أخرى هي مسألة الاسم والمسمى، وهل هما شيء واحد أو هما مختلفان. ومن رأي « أهل الحق » \_ ويقصد بهم أهل السنة والجماعة، أو الأشاعرة \_ أن الاسم هو المُسمّى نفسه أو صفة متعلقة به، وأنه غير التسمية. أما المعتزلة \_ ومن وافقهم \_ فقالوا إن الاسم غير المسمى وأنه قول المسمّي وتسميته ما سماه.

ويستند الباقلاني في تأييد مذهب أهل السنة، أي مذهبه، إلى ما يقوله أهل اللغة من أمثال أبي عبيدة وغيره من أن الاسم هو المسمى نفسه؛ واستشهد ببعض الآيات مثل قوله تعالى: « ما تعبدون من دونه إلا أسماء سميتموها أنتم وآباؤكم ما أنزل الله بها من سلطان » (سورة يوسف: ٠٤) فأخبر تعالى أنهم يعبدون أسماء، وهم إنما عبدوا الأشخاص، لا القول الذي هو التسمية، وكذلك قوله تعالى: « ولا تأكلوا مما لم يذكر اسم الله عليه » (الأنعام: الذي مما لم يذكر الله عليه؛ وكذلك قوله: « سبِّح اسم ربك الأعلى » (سورة الأعلى: وأن السبّح ربك الأعلى. « وكل هذا يؤيد أن كثيراً أن كثيراً من الأسماء هي المُسمّيات. وأن الاسم ليس من التسمية في شيء » (ص ٢٣٠).

#### أسماء الله

ويقسم بعد ذلك أسماء الله تعالى على ضربين: ضرب منها هو هو تعالى، إذ كان اسماً عائداً إلى ذاته، مثل كونه: موجوداً، وشيئاً،

وقديماً، وذاتاً، وواحداً، وغيراً لما غاير وخلافاً لما خالف، وأمثال ذلك من الأسماء المراجعة الى ذاته تعالى. والضرب الآخر اسم هو شة تعالى « وهو الصفة الحاصلة لـــه. وهــي علــى ضربين: إما أن تكون صفة ذات، أو صفة فعل. فإن كانت صــفة ذات \_ــ كقولنــا « عـــالم » الراجع إلى العلم، و « قادر » و « حي » وما جرى مجرى ذلك \_ــ فهي أسماء لــه؛ ولا يقــال هي غيره، لاستحالة مفارقتها له على بعض وجوه المفارقات الموجبة للغيرية. وما كــان مــن أسمائه راجعاً إلى إثبــات صفة من صفات فعله \_ــ ككونه عدلاً ومحسناً ومتفضــلاً ومحييــاً ومميتاً \_ـ فهي غيره، لأنه قد كان موجوداً متقدماً عليها ومــع عــدمها. غيــر أن تســميته \_ـ سبحانه! \_ــ لنفسه ترجع إلى إثبات صفة لنفسه. وصفات ذاته غير مختلفة، لا يقال هي شه، و لا يقال هي غيره، لأن تسميته هي قوله، وكلامه من صفات نفسه كسائر صفاته الذاتية، فوجــب أن يقال إنها كلامً له فقط » (ص ٢٣٠ \_ ٢٣١).

ومعنى هذا أن الباقلاني يرى أن الاسم هو المسمى، وأنه غير التسمية. وبهذا رد على من اعترض بأنه لو كان الاسم هو المسمى لكان من قال «نار » احترق فوره، ومن قال «زيد » وجد زيد في فيه، لأن اسم النار واسم زيد في فيه. يقول إن هذا «من كلم العامة وتعلق الأغبياء، لأن القول «نار » والقول «زيد » الموجودين في الفم ليس باسم زيد واسم النار، وإنما هو تسمية ودلالة على الاسم » (ص ٢٣٢).

ويترتب على رأي الباقلاني هذا أنه لا توجد أسماء مشتركة بين الله وخلقه، « لأن أسماءه هي نفسه أو صفة تتعلق بنفسه، ونفسه تعالى وصفات نفسه لا يجوز أن تكون مشتركة بينه وبين خلقه. إلا أن التسمية التي تُجرى عليه، التي تدل بها على اسمه، يجوز أن يجري بعضمها على خلقه ليدل بها على أن للخلق أسماء هي هم أو أوصاف تعلقت بهم \_\_

نحو القول بأن الله حيّ عالم قادر سميع بصير متكلم مريد وخالق ورازق وعادل. ومنها تسميات لا يجوز أن تجرى إلاَّ على الله سبحانه، مثل قولنا الله، الرحمن، الإله، الخالق، المبدع، وما جرى مجرى ذلك مما لا يجوز إجراؤه على الخلق » (ص ٢٣٣).

وهكذا يتخلص الباقلاني دائماً من الاعتراضات بالتفرقة بين الاسم والتسمية، وفهم هذه بما يفهم الآخرون به « الاسم ». فهنا إذن مماحكة لفظية أكثر منها حقيقية.

#### صفات الذات وصفات الأفعال

صفات الذات هي التي لم يزل الله و لا يزال موصوفاً بها، وهي: الحياة، والعلم، والقدرة، والسمع، والبصر، والإرادة، والبقاء، والوجه والعينان واليدان، والغضب والرضا أي السخط أو الإيثار، وإدراكه تعالى لكل جنس يدركه الخلق من الطعوم والروائح والحرارة والبرودة وغير ذلك من المدركات.

وصفات الفعل وهي الدالة على أفعاله تعالى، وهي: الخلق، الرزق، العدل، الإحسان، التفضل، الإنعام، الثواب، العقاب، الحشر والنشر \_ وكل صفة كان موجوداً قبل فعله لها.

و لا يجوز الباقلاني أن يقال إن الله في كل مكان؛ «بل هو مستو على العرش، كما خبر في كتابه فقال: « الرحمن على العرش استوى » (طه: ٥)، وقال تعالى: « إليه يصعد الطيب والعمل الصالح يرفعه » (فاطر: ١٠)، وقال: « أأمنتم مَنْ في السماء أن يخسف بكم الأرض » (الملك: ١٦). ولو كان في كل مكان، لكان في

جوف الإنسان وفمه وفي الحشوش والمواضع التي يُرغَب عن ذكرها ـ تعالى في ذلك! ولوجب أن يزيد بزيادة الأماكن إذا خلق منها ما لم يكن خلقه، وينقص بنقصانها إذا بطل منها ما كان؛ ولصح أن يُرغَب إليه إلى نحو الأرض وإلى وراء ظهورنا وعن أيماننا وشمائلنا. وهذا ما قد أجمع المسلمون على خلافه وتخطئة قائله » (ص ٢٦٠).

لكنه يقرر أن لله وجهاً ويدين، مستنداً في ذلك إلى قوله تعالى: « ويبقى وجه ربك ذو الجلال والإكرام » (الرحمن: ٢٧) وقوله: « ما منعك أن تسجد لما خَلَقْتُ بيديّ؟ » (سورة ص: ٧٥). ويرد على المتأولين لذلك أن اليد معناها القدرة أو النعمة.

## جواز رؤية الله تعالى بالأبصار

ويقرر جواز رؤية الله بالأبصار. « والحجة على ذلك أنه موجود ـ تعالى! والشيء إنما يصح أن يُرى من حيث كان موجوداً، إذ كان لا يرى لجنسه، لأنّا لا نرى الأجناس المختلفة؛ ولا يرى لحدوثه، إذ قد نرى الشيء في حال لا يصح أن يحدث فيها، ولا لحدوث معنى فيه، إذ قد ترى الأعراض التي لا تحدث فيها المعانى. » (ص ٢٦٦).

ويستند في جـواز ذلك إلى الآية في قوله تعالى مخبراً عـن موسـى: « رَبِّ أُرنِـي أُرنِـي أُنظُر إليك » (الأعراف: ١٤٣). ويستدل على وجوب رؤيته لا محـالة فـي الآخـرة بقولـه تعالى « وجوه يومئذ ناضرة إلى ربها ناظرة » (القيامة ٢٢ ـ ٣٣). ويرد على الاعتراضات الواردة على هذا التفسير الحرفي، ويطيل في هذه المسألة كثيراً، مما يدل علـى أنها كانـت تشغل بال المتكلمين كثيراً في عصره (راجع « التمهيد »،

ص ٢٦٦ \_ ٢٧٩)، ولا حاجة بنا إلى مزيد القول فيها، لأننا تعرضنا لها مراراً من قبل'، ولا تخرج حجج الباقلاني عن حجج أسلافه ممن ردوا على المعتزلة في هذه المسألة.

## إرادة الله شاملة

وإرادة الله شاملة للطاعات والمعاصي وسائر الحوادث، ويستشهد الباقلاني على ذلك بالآيات: « فعّال لما يريد » (هود ١٠٧)، « ولو شاء الله ما فعلوه » (الأنعام: ١٣٧)، « ولو شاء ربُّك لآمن مَنْ في الأرض كلهم جميعاً » (يونس: ٩٩). ويستدل على ذلك أيضاً بأنه « لو كان في سلطانه منها ما ليس بمريد لكونه، للحقه العجز والتقصير عن بلوغ المراد. وكذلك لو أراد منها ما لم يكن... لدل ذلك على عجزه وتقصيره وتعذر الأشياء عليه » (ص ٢٨١).

فإن قيل: «كيف يكون آمراً بما لا يريده ويكون بذلك حكيماً؟ قيل لهم: هذا مما ورد به القرآن، واتفق عليه سلف الأمة، لأن الله تعالى أمر إبراهيم بذبح اسماعيل، عليهما السلام، ولم يرد ذلك منه، بل نهاه عنه بعد أمره به وفداه مما أمره بفعله من ذبحه. ولو كان قد فعل الذبح، لم يكن لافتدائه معنى. ولو كان إنما أمره بالإضجاع وإمرار السكين فقط دون الذبح، لم يكن ذلك امتحاناً منه ولم يكن لقوله: « إن هذا لهو البلاء المبين » (الصافات: ١٠٦) معنى، ولا كان لافتدائه من إضجاع \_ قد وقع معنى. وكذلك لو ذبحه ثم التحم، لم يكن للفداء معنى ولا لبلائه معنى. وكذلك لو كان قد منعه من ذبحه بقلب صفحة عنقه نحاساً، على ما يقوله بعض جُهاًلهم، لكان

١ راجع ص ٤٨٥ \_ ٥٥٥.

عندهم بذلك سفيهاً ومكلِّفاً للفعل مع العجز عنه والمنع منه \_ وذلك عندهم باطل » (ص ٢٨٢).

#### الاستطاعة والكسب

الإنسان مستطيع للكسب، « لأن الإنسان يعرف من نفسه فرقاً بين قيامه وقعوده وكلامه إذا كان واقعاً بحسب اختياره وقصده، وبين ما يضطر إليه مما لا قدرة له عليه، (بسبب) من الزمانة والمرض والحركة من الفالج وغير ذلك: وليس يفترق الشيئان في ذلك لجنسهما، ولا للعلم بهما، ولا لاختلاف محلهما، ولا للإرادة لأحدهما. فوجب أن يحصل مع كسبه على هذه الصفة، لكونه قادراً عليه » (ص ٢٨٦).

وهو يكتسب ذلك بقدرة تحدث له.

وهو لا يستطيع الفعل قبل اكتسابه، بل في حال اكتسابه، ولا يجوز أن يقدر عليه قبل ذلك. ويدل على ذلك أمور: « منها أن القدرة على الكسب عَرَضٌ لا يصحَ أن يبقى. فلو وجد الفعل في ثاني حال حدوثها، وهي معدومة في تلك الحال، لكان قد وجد بقدرة معدومة قد كانت وفنيت. ولو جاز ذلك، لجاز وقوع الإحراق بحرارة معدومة كانت وفنيت، والبطش بيد معدومة \_ وذلك أجمع محالٌ باتفاق. ولأن الإنسان لو كان يستطيع أن يفعل الفعل قبل كونه، لكان في حال اكتسابه له مستغنياً عن ربه وغير محتاج إليه في أن يُعينه على الفعل. ولو جاز أن يستغني عن معونة الله في حال الفعل، لكان بالاستغناء عنه \_ إذا لم يكن فاعلاً \_ أولى. وذلك محالٌ باتفاق. فوجب أن الاستطاعة مع الفعل الفعل » (٢٨٧). والسبب في أن القدرة لا يجوز أن تبقى

إلى حين وجود الفعل هو أنه لو جاز بقاؤها لكانت إنما تبقى لنفسها، أو لعلّة. فإن بقيت لنفسها لبقيت في حال حدوثها، وهذا محال. ولو بقيت لعلة، لوجب أن تقوم بها العلل، وذلك يوجب أن تكون جسماً أو جوهراً، وليس عرضاً، وهذا فاسد.

#### \* \* \*

أما الكسب فيعرفه الباقلاني بأنه « تصر ُف في الفعل بقدرة تقارنه في محله فتجعله بخلاف صفة الضرورة، من حركة الفالج وغيرها. وكل ذي حس سليم يفرق بين حركة يده على طريق الاختيار وبين حركة الارتعاش من الفالج؛ وبين اختيار المشي والإقبال والادبار وبين الجر والسحب والدفع. وهذه الصفة المعقولة للفعل حسناً هي معنى كونه كسباً » (٣٠٧).

ويؤكد الباقلاني نظرية الكسب هذه، ويرد على شُبِّه الخصوم، وهم هنا المعتزلة:

ا \_ الشبهة الأولى: لو كانت أفعالنا خلقاً من الله، لكانت مقدورة لنا وله. ولـ و كـان ذلك كذلك لجاز أن نفعلها نحن ويتركها هو، أو نتركها نحن ويفعلها هو، فيكون الشيء الواحد مفعولاً ومتروكاً معاً.

ويرد الباقلاني على هذه الشبهة قائلاً إن هذا القول باطل، لأن الإنسان لا يقدر على الفعل إلا في حال وجوده، فلا يجوز أن يتركه الله في حال وجوده. ولا يجوز أن يتركه الله في تلك الحال لأنه هو الموجد لعينه دون العبد الذي يكسبه، فلو تركه لم يكن موجوداً.

وفي رد الباقلاني مصادرة على المطلوب، لأنه يفترض أن الموجد للفعل هو الله؛ وهو ما لا يسلم له به الخصم، وإلا لما كان ثم وجه للاختلاف.

٢ \_ الشبهة الثانية: قال الخصوم إن الدليل على أن أفعالنا خلقٌ لنا

كونها تقع بحسب قصودنا وإرادتنا وامتناعنا منها إذا شئنا.

ويرد الباقلاني قائلاً: « ما أنكرتم أن يكون الله هو الخالق لها والخالق لقصودكم إليها، وهو التارك لخلقها في حال انصرافكم عنها وإعراضكم عن القصد إلى اكتسابها؟ » (ص ٣٠٧).

" \_ الشبهة الثالثة: الدليل على أن أفعالنا ليست مخلوقة لله هو أنه لو كان هو الخالق لها، لم يصح أمره بها ونهيه عن بعضها، وإثابته على الحسن الجميل منها، وعقابه على القبيح من جملتها.

ورد الباقلاني هنا في غاية الضعف. فهو يقول: «لم قلتم ذلك؟ فلا يجدون في ذلك وجهاً » وهذا رد غريب منه. ويضيف: «ثم يقال لهم: ما أنكرتم أن لا يكون الله تعالى آمراً لأحد من خلقه بخلق شيء من الأفعال، ولا ناهياً له عن ذلك، ولا مثيباً لأحد على أن خلَق شيئاً، ولا معاقباً له على ذلك، لأن الخلق مستحيل من العبد، وأن يكون إنما أمر باكتساب ما خلقه ونهى عن ذلك وأثاب وعاقب وذم ومدح ووعد وتوعد على أن اكتسب العبد ما نهى عنه وأمر به فقط؟ بل ما أنكرتم أن يكون إنما جعل هذه الأفعال علماً على إثابة من أحب إثابته، وعقاب من أحب عقابه فقط؟ » (ص ٣٠٧) ومحصل كلام الباقلاني هذا هو أن الله جعل هذه الأفعال علامة على إثابة من يحب الله إثابته، وعلى عقاب من يحب الله عقابه! بيكون لهما ويبقى بعد هذا أي معنى أو مدلول.

و هكذا نجد ردود الباقلاني متهافتة تماماً.

ونراه بعد ذلك يؤول الآيات التي يستخدمها القدرية في إثبات أن العباد يخلفون أفعالهم. وطريقته في التأويل تشبه طريقة خصومه في تأويل الآيات التي تؤذن بأن الله هو خالق أفعال العباد: تأويلات لفظية لغوية تتسع لها

اللغة العربية بمجازاتها واشتراك معاني الكثير من ألفاظها. ولا حاجة بنا إلى ايراد نماذج عنها، فلتراجع في « التمهيد » (ص ٣٠٩ \_ ٣١٩).

\* \* \*

وينتهي الباقلاني إلى تأكيد أن الله خلق العصيان، وجعله على حسب قصده، ولكنه لـم يقض به، أي لم يأمر به. ويوضح معاني القضاء:

۱ \_ القضاء بمعنى الخلق، كما في قوله تعالى: « فقضاهن سبع سموات في يومين » (فصلت ۱۲).

لقضاء بمعنى الإخبار والكتابة والاعلام، كما في قوله تعالى: « وقضينا إلى بني إسرائيل في الكتاب لتُفسِدُن في الأرض مرتين » (الاسراء ٤) \_\_\_ أي أعلمناهم ذلك وأخبرناهم به.

" - القضاء بمعنى الأمر، قال تعالى: « وقضى ربتك ألا تعبدوا إلا الياه » (الاسراء ٢٣) - أي أمر ربتك.

٤ \_ القضاء بمعنى الحكم والالزام، وهو مأخوذ من قولهم: «قضى القاضي على فلان بكذا » \_ أي حكم عليه به وحتمه.

والله \_ كما يقول الباقلاني \_ قضى المعاصى وقدرها على الوجهين الأول والثاني من هذه الوجوه الأربعة، لا على الوجهين الثالث والرابع وهو أن يكون فرضها وأمر بها وحتم على العباد أن يفعلوها. أي أنه قضى المعاصى بمعنى خلقها، وأخبر عنها، لكنه لم يأمر بها ولم يحتم على العباد أن يفعلوها.

وكان يترتب على هذا أن يرضى الباقلاني بقضاء الله وقدره، ولكنه يفرق فيقول: « نرضى بقضاء الله الذي هو خلقه الذي أمرنا أن نريده ونرضاه. ولا نرضى من ذلك ما نهانا أن نرضى به، ولا نتقدم بين يديه ولا نعترض على حكمه. وجواب آخر وهو أننا نقول: إنّا نرضى

بقضاء الله في الجملة على كل حال. فإن قالوا: أفترضون الكفر والمعاصي التي هي من قضاء الله? قيل لهم: نحن نطلق الرضا بالقضاء في الجملة، ولا نطلقه في التفصيل لموضع الإبهام، كما يقول المسلمون كافة على الجملة: « الأشياء لله »، ولا يقولون على التفصيل: « الولد لله، والصاحبة والزوجة والشريك له »، وكما نقول: « الخلق يفنون ويبيدون ويبطلون »، ولا نقول: « حجج الله تفنى وتبطل وتبيد » في نظائر لهذا من القول الذي يُطلق من وجه » (ص ٣٢٧).

وهكذا نرى تحرّج الباقلاني من إطلاق القول بالرضا بقضاء الله وقدره، لما يترتب على ذلك من الرضا بالكفر والمعاصي، وهو أمرٌ يلزمه ويلزم أصحابه من الأشاعرة.

ونرى نفس الحرج حينما يتعرض لمسألة الهدى والاضلال (« التمهيد »، ص ٣٣٥ ـ ونرى نفس هدى المؤمنين بأن الله يخلق هداهم وينور بالإيمان قلوبهم، أو يشرح صدورهم ويتولى توفيقهم وإعانتهم على الإيمان؛ ويفسر إضلال الله للكافرين بمعنى أنه يخلق ضلالهم قبيحاً فاسداً، أو يضلّهم بترك توفيقهم وتضييق صدورهم وإعدام قدرتهم على الاهتداء.

والله قادر على أن يفعل ما يجعل الناس جميعاً يؤمنون بدليل قوله تعالى: « ولو شاء ربُك لآمَنَ مَنْ في الأرض كُلُهم جميعاً » (يونس ٩٩).

#### التعديل والتجوير

واتساقاً مع مذهبه في إطلاق إرادة الله ومشيئته، يجوّز الباقلاني « أن يُؤلم الله تعالى الأطفال من غير عوض، وأن يأمر بذبح الحيوان وإيلامه،

لا لنفع يصل إليهم، وأن يُسخّر بعض الحيوان لبعض، وأن يفعل العقاب الدائم على الأجرام (ج جُرم = إثم، ذنب) المنقطعة، وأن يكلّف عباده ما لا يطيقون، وأن يخلق فيهم ما يعذبهم عليه، وغير ذلك من الأمور » وكل ذلك « عدلٌ من فعله، جائز مستحسنٌ في حكمته » (ص ١٤٦). وهو يفسر ذلك بأن القبيح ليس عقلياً، بل الله هو الذي يبيح ويحظر، لا آمر عليه. « فلم يجب أن يقبح جميعُ ما ذكرناه من فعله قياساً على قبحه منا » (ص ٣٤٦).

#### الأرزاق

واتساقاً مع نفس المذهب، يرى الباقلاني أن الله «لما كان منفرداً بالخلق والإماتة والإحياء، كان منفرداً بتولي الأرزاق ». يدل على ذلك قوله تعالى: «الله الدي خلقكم شمرزقكم ثم يميتكم ثم يحييكم » (الروم ٤٠). والله يرزق الحلال والحرام، ومعنى كونه يرزق الحرام أنه « يجعله غذاءً للأبدان وقواماً للأجسام، لا على معنى التمليك والإباحة لتناوله، لأن ذلك مما قد أجمع المسلمون على خلافه. وهو تعالى رازق الحلال على الموجهين جميعاً » (ص ٣٢٨).

وقد سبق للأشعري أن تعرض في « الابانة » لمسألة الرزق الحرام، وقال إن الله يقولون إنه ليس من الله إنما يقرون « بأن للخلق رازقين: أحدهما يرزق الحلل، والآخر يرزق الحرام، وإن الناس تتبت لحومهم وتشتد عظامهم والله غير رازق لهم ما اغتذوا به. وإذا قلتم إن الله لم يرزق الحرام لزمكم أن الله لم يُغذّه به ولا جعله قواماً لجسمه، وإن لحمه

وجسمه قام وعظمه اشتد بغير الله عز وجل وهو من رزقه الحرام. وهذا كفر عظيم «».

ولكن الباقلاني لم يتعرض لمسألة: هل رزق كل إنسان محدد له من الله تحديداً سابقاً؟ على أن مذهبه في كون الرزق من الله يؤذن بهذا القول.

#### الأسعار

ويرى الباقلاني أن غلاء الأسعار ورخصها هو من فعل الله تعالى « الدي يخلق الرغائب في شرائه ويوفر الدواعي على احتكاره، لا لقلة ولا لكثرة؛ ولأنه طبع الخلق على حاجتهم إلى تتاول الأغذية، التي لولا حاجتهم إليها لم يكترث بها ولا فكر فيها. » (ص ٣٣٠). فلا توجد إذن أسباب اقتصادية: من عرض وطلب، أو وفرة ونُدرة، هي المؤثرة في رخص أسعار الحاجيات أو غلائها، لأن في ذلك قولاً بأن ثمة فاعلاً (هو هنا الأسباب الاقتصادية) غير الله. ويفسر ذلك بأن الله هو الذي يخلق الحاجات في الناس، فلو لم يخلقها لما حدث إقبال على ما يشبعها؛ ولو شاء لأبطل هذه الحاجات فتتوافر البضائع؛ أو زاد منها، فتقل ويزداد سعرها.

فإذا قيل له: لكن لو حاصر بعض السلاطين أهل حصن أو بلد

ا الأشعرى: « الابانة عن أصول الديانة »، ص ٥٩، القاهرة، ١٣٤٨ ه.

وقطع الميرة عنهم، لغلت أسعارهم وقل ما في أيديهم، ولصلح أن يقال: « إن السلطان أغلى أسعارهم » \_ يرد على ذلك فيقول: « قد يقع الغلاء عند مثل هذا الحصار. ولكن يقال: « إن السلطان أغلى أسعارهم »: مجازاً واتساعاً، كما يقال: « قد أماتهم السلطان جوعاً وضراً وهزلاً » و « قد قتلهم بالحصار »؛ وهو في الحقيقة لم يفعل بهم موتاً ولا قاتلاً، وإنما فعل أفعالاً أحدث الله عندها موتهم وهلاكهم، وإن نسب الموت والهلاك إلى السلطان مجازاً » (ص ٣٣٠).

فإن عادوا وقالوا: « يجب أن يكون الغلاء الحادث واقعاً عن فعل السلطان الذي أوقع الحصار، لأنه لو لم يفعله لم يقع الغلاء. » قيل لهم « ليس الأمر كما ظننتم، لأنهم لو لم يطبعوا طبعاً يحتاجون معه إلى المأكول والمشروب، لم يمس أطعمتهم شيء من الغلاء. فعلم أنه واقع من فعل من طبعهم على الحاجة إلى الغذاء، ولو لا طبعه لهم كذلك ما احتاجوا إليه وهذا أولى وأحرى، ومع أنه (أي: ولو أنه) خلق الزهد فيهم عن الاغتذاء وايثار الموت، لما اشتروا ما عندهم، وإن قل، بقليل و لا كثير. وعلى أنه لو وجب أن يكون غلاء الأسعار من السلطان الذي يوقع الحصار، ويحمل الناس ويجبرهم على تسعير الطعام و لأنه لو لم يفعل ذلك لم يقع الغلاء على قولهم لوجب، إذا ماتوا جوعاً عند الحصار، أن يكون هو أماتهم وفعل موتهم. وإذا رفع ذلك عنهم وأمدهم بالميرة فحيوا بأكل ما يحمله إلى يهم، (لوجب) أن يكون هو أحياهم. فدل ما وصفناه على أن جميع هذه الأسعار من الله تعالى » (ص ٣٣١).

#### الآجال

هل الآجال مقدرة؟ وهل المقتول يموت بآجله المحكوم له به، أم هـو مقطـوع عليـه أجله؟

يضع الباقلاني هذا السؤال ويجيب بأنه يموت بأجله المقدور. والدليل على ذلك قوله عز وجل: « فإذا جاء أجلهم لا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون » (الأعراف: ٣٤). وأجل الموت هو وقت الموت، كما أن أجل الدّين هو وقت حلوله. وكل شيء وقت به شيء فهو أجل له. وأجل الإنسان هو الوقت الذي يعلم الله أنه يموت فيه لا محالة. وهو وقت لا يجوز تأخير موته عنه، لا من حيث أنه ليس بمقدور تأخيره. وأجل حياته هو مدة الزمان الذي علم الله عز ووجل أنه يحيا إليه، لا تجوز الزيادة عليه ولا الانتقاص منه » (« التمهيد »، ص ٣٣٢).

و إذن فالأجل يطلق بمعنيين:

١ \_ مدة عمر الإنسان.

٢ \_ وقت موته.

والمعتزلة، يما يروي الباقلاني نفسه، قال كثير منهم « إن المقتول مات بغير أجله الذي ضرُب له، وإنه لو لم يقتل لحيي. » ويرد عليهم الباقلاني فيقول: « وهذا غلط عندنا، لأن المقتول لم يمت من أجل قتل غيره، بل من أجل ما فعله الله سبحانه من الموت الذي ورُجد به. وليس يجوز أن يقال فيما لم يمت الإنسان من أجله: « لو لم يكن لحيي »، لأن القتل ليس بضد للحياة و لا بدل منها، فيقال له: « إنه لو لم يكن، لحيي المقتول »، ولأن في ذلك دفع ما تلوناه من التنزيل. وقد قال قوم منهم (أي من المعتزلة): يجوز أن يحيا لو لم يُقتل، ويجوز أن لا يحيا، وأن يكون ذلك الوقت وقت موته.

« فإن قال قائل: فهل كان جائزاً في قدرة الله تعالى أن يُبقي من أماته ابن عشرين سنة إلى ثلاثين سنة أو ما هو أكثر منها؟ قيل له: أجل، لو بقّاه لبقي. وإن كان لا يفعل ذلك، كان المعلوم عن حاله أنه يميته ابن عشرين سنة، ولن يجوز ترك فعل ما في المعلوم أنه يفعل، وإن كان مقدوراً تركه. على أنه لو تُرك، لكان السابق في المعلوم أنه يُترك.

« فإن قال قائل: فما أنكرتم أن يكون أجله ثلاثين سنة، لأنه لو لم يمته لبقي إلى ذلك الوقت؟ قيل له: لا يجب ذلك، لأن أجل الإنسان وقت موته، على ما بينا. ولسيس يجوز أن يكون ما لم يبق إليه، مما كان يصح في العقل أن تمتد حياته إليه أجلاً له، إنْ كان المعلوم من حاله أنه يُخْترم دونه، كما لا يجوز أن تكون جهنم دار الأنبياء والصالحين وسائر المؤمنين، لأنه جائز في العقل أن يدخلوها لو كفروا، وأن تكون الجنة دار الفراعنة والكفرة على أنهم لو آمنوا لسكنوها. وكما لا يجب أن تكون المرأة التي يعلم الله أن الإنسان لو بقي لتروج بها زوجة له على معنى أنه لو بقي وتزوجها لكانت زوجة له. فكذلك لا يجوز أن يكون ما لم يبق إليه من الأوقات أجلاً له، لأنه لو لم يمت لصح أن يبقى إليه. » (« التمهيد »، ص ٣٣٣ —

وإذن فالأجل محدود، ولله أن يجيز تأخيره، ولكنه لا يؤخره لأنه في معلومــه ذلــك. وهذا الجواز لا يعدّ جزءاً من الأجل، بل هو مجرد جواز افتراضي بحت.

وهذا الفصل الذي عقده الباقلاني على مسألة الآجال يكرر تقريباً ما أورده الأشعري في « الابانة » (ص ٥٨ \_ ٥٩) بأدلته واعتراضاته والردود عليها، وإن كان في « الابانة » حجة أخرى وهي أنه « إذا كان القاتل عندكم قادراً على أن لا يقتل هذا المقتول فيعيش، فهو قادر "

على قطع أجله وتقديمه قبل أجله، وهو قادر على تأخيره إلى أجله. فالإنسان، على قولكم، يقدر أن يقدّم آجال العباد ويؤخرها، ويقدر أن يبقى العباد ويفنيهم ويخرج أرواحهم. وهذا الحاد في الدين سي الحاد في الدين الحاد في الحاد في الدين الحاد في الحاد في الحاد ال

#### الدين والإيمان والإسلام والكفر

الدِّين يطلق بعدة معان:

١ \_ الدين بمعنى الجزاء، ومنه قوله تعالى: « مالك يوم الدين » (الفاتحة ٤). ومنه قول الشاعر:

واعْلَم وأَيْقِن أَنَّ مُنْكَكَ زَائِل وَاعْلَم بِأَنَّ كَمِا تُدين تُدان

أي: كما تفعل يُفعل بك.

٢ \_ الدين بمعنى الحكم، ومنه قوله تعالى: « ما كان ليأخذ أخاه في دين الملك » (يوسف ٧٦) أي في حكمه.

 ٣ لدين بمعنى الدينونة بالمذاهب والملل، ومنه قولهم: « فلان يدين بالإسلام » أي أنه يتدين بذلك على معنى أنه يعتقده وينطوى عليه ويتقرّب به.

٤ \_ الدين بمعنى الانقياد والاستسلام لله عز وجل، ومن ذلك قوله تعالى: « إن الدين عند الله الإسلام » (آل عمر ان ١٩) \_ يريد دين الحق.

۱ في المطبوع: ويبلغهم. ۲ الأشعري: « الابانة »، ص ٥٩.

ويرى الباقلاني أن « اليهودية لا تسمّى في اللغة وغيرها: من الأديان » («التمهيد»، ص ٣٤٥).

\* \* \*

أما الإيمان فهو التصديق بالله تعالى، وهو العلم. والتصديق يوجد بالقلب. والدليل على ذلك قوله تعالى: « وما أنت بمؤمن لنا ولو كنا صادقين » (يوسف ١٧)، أي ما أنت بمصدق لنا. ومنه قولهم: فلان يؤمن بالشفاعة، وفلان لا يؤمن بعذاب القبر \_ أي لا يصدق بذلك.

\* \* \*

أما الإسلام فهو الانقياد والاستسلام. « وكل طاعة انقاد العبد بها لربه تعالى واستسلم فيها لأمره فهي إسلام. والإيمان خصلة من خصال الإسلام. وكل إيمان إسلام، ولحيس كل إسلام إيماناً »؛ والدليل على ذلك قوله تعالى: « قالت الأعراب آمنا، قُل لم تؤمنوا. ولكن قولوا أسلمنا » (الحجرات ١٤) فنفى عنهم الإيمان، وأثبت لهم الإسلام، وإنما أراد بما أثبته: الانقياد والاستسلام. وكل من استسلم لشيء فقد أسلم، وإن كان أكثر ما يستعمل ذلك في المستسلم شعز وجل ولنبيه صلى الله عليه وسلم.

\* \* \*

والكفر ضد الإيمان، وهو الجهل بالله والتكذيب به، الساتر لقلب الإنسان عن العلم به، فهو كالمغطى للقلب عن معرفة الحق. ومنه قول الشاعر:

في ليلةٍ كَفَر النجومَ غمامُها

أي: غطّاها. ومنه قولهم: زيد متكفر بسلاحه، ومنه سمي مغطي الزرع: كافراً. وقد يكون الكفر بمعنى التكذيب والجحد والإنكار. ومنه قولهم: كفرنى حقى \_ أي

جحدني حقي.

\* \* \*

والإيمان والفسق قد يجتمعان، ولهذا يمكن أن يسمى الفاسق من أهل الملّة مؤمناً، لأن فسقه لا يضاد إيمانه، إذ الإيمان كما رأينا هو العلم بالله والتصديق به، وارتكاب معصية لا ينفي العلم به والتصديق به. فالمؤمن مؤمن بما فيه من التصديق الذي لا يرول بارتكاب المعاصي. والمليّ الفاسق ليس بكافر ولا مشرك.

والمذنبون من أهل ملّة الإسلام يجوز لله العفو عنهم فلا يعاقبهم بما اجترحوا من سيئات. والله يغفر الذنوب جميعاً فيما عدا الشرك، لقوله تعالى: « إن الله لا يغفر أن يُشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء » (النساء: ٤٨) وهذا القول يقيد قوله المطلق في آية أخرى: « إن الله يغفر الذنوب جميعاً » (الزمر ٥٣)، أي إلا الكفر والشرك به.

## نظرية الإمامة

الامامة \_ في نظر الباقلاني \_ لا تتم إلا بأحد وجهين: النصِّ، والاختيار. والنص باطل، « والذي يدلّ على إبطال النص أنه لو نص النبي

\_ صلى الله عليه \_ على إمام يعينه وفرض طاعته على الأمة دون غيره، وقال له\_م: هذا خليفتي والإمامُ من بعدي، فاسمعوا له وأطيعوا، \_ لكان لا يخلو أن يكون قال ذلك وفرضه بمحضر من الصحابة أو الجمهور منهم أو بحضرة الواحد والاثنين ومن لا يوجب خبر والعلم. فإن كان قد أعلن ذلك وأظهره وقاله قولاً ذائعاً فيهم، وجب أن يُنقَل ذلك نقل مثله مما شاع وذاع: من نحو الصلوات وفرض الحج والصيام وغيرها من العبادات التي لا اختلاف بين الأمة في أنها مشروعة مفروضة في دين النبي \_ صلى الله عليه \_، ولا سيما أن كان فرض الإمامة من الفرائض العامة اللازمة لكل أحد في عينه، وكان النص من النبي \_ صلى الله عليه \_ أمراً عظيماً وخطراً جسيماً لا ينكتم مثله ولا يستتر عن الناس علمه؛ مع العلم بأن الأمة قد نقات بأسرها تولية النبي \_ صلى الله عليه \_ الإمرة لزيد بن حارثة ولأسامة بن زيد وعبد الله بن رواحة و عمرو بن العاص ولأبي موسى الأشعري و عمرو بن حَرْم، وغير هؤلاء من أمرائه و قضائه حتى لم يذهب علمه على أحد من أهل العلم والأخبار.

والنص منه على إمام على صفة ما تدّعيه الشيعة من التصريح والإظهار أعظم وأخطر من تولية الأمراء والقضاة، وتوفّر الدواعي على نقله أكثر. وإذا كان ذلك كذلك، وجب لو كان الأمر على ما قالوه — أن يغلب نقل النص من الكافة على كتمانه وأن يظهر وينقله خلّف عن سلف إلى وقتنا هذا نقلاً شائعاً ذائعاً، يكون أول نقلته ووسطهم وآخرهم سواء في أنهم جميعاً حجة يجب العلم عند نقلهم. ولو كان ذلك كذلك، لوجب أن يُعلم ضرورة صدف الشيعة فيما تنقله من النص، وألا يوجد لهم مخالف من الأمة يوفي على عددهم ينكر النق ويجحد علمه كما لم يوجد فيها من ينكر فرض الصلاة والصيام وإمرة أسامة بن زيد وزيد بن حارثة. وفي العلم ببطلان هذا ووجود أنفسنا غير مضطرة له ولا عالمة به وعلمنا بأن جمهور الأمة والسواد الأعظم منها

ينكر ذلك ويجده ويبرأ من الدائن به؛ ورأينا أكثر القائلين بفضل علي \_ عليه السلام \_ من الزيدية ومعتزلة البغداديين وغيرهم ينكر النص عليه ويجده مع تفضيله عليّاً على غيره. وزوال التهمة عنه في بابه أوضحُ دليل على سقوط ما ذهبوا إليه وبطلانه'. »

ويرد على الذين يجعلون هذا الخبر بمنزلة أخبار الآحاد فيقول « إنا إنما نعمل بأخبار الآحاد إذا كانت على صفات مخصوصة وعربت مما يدل على فسادها أو معارضتها وثبت تعدالة نقلتها. ونحن لا نعرف أحداً قال بالنص على علي السلام إلا وهو يتبرأ من أبي بكر وعمر وسائر أهل الشورى سوى علي ويشتم الصحابة ويكفرهم ويزري على أفعالهم ويرزعم أنهم ارتدوا بعد الإسلام على أعقابهم ويضيف إلى ذلك مذاهب أخر نرغب عن ذكرها لللا يظن قاري كتابنا أنّا نقصد الشناعة عليهم دون الاحتجاج على فساد قولهم. وببعض هذه الأمور تسقط العدالة وتزول الثقة والأمانة، لأن هذا الدين عندهم لا يتم إلا بالولاء والبراء، ومنهم من يرى الشهادة لموافقة على خصمه، والشريعة إنما أوجبت العمل بخبر الواحد إذ كان عدلاً مرضياً. وليست هذه صفة القائلين بالنص ولا صفة الآحاد الذين رووا لهم ذلك في الأصل. » (ص ١٦٧ — ١٦٨).

ويتابع الردّ على الشيعة في أدلتهم على دعواهم بالنص على عليّ للخلافة.

وبهذا يثبت بطلان وجود نص من النبي على من يخلف بعده في تولي شئون المسلمين.

أما وقد بطل النص، فلم يبقَ إلا الاختيار. والإمام لا يصير إماماً إلا بعقد مَنْ يُعقّد لـــه الإمامة من أفاضل المسلمين الذين هم من أهل

الباقلاني: « التمهيد »، تحقيق المرحوم الأستاذ محمود الخضيري، والدكتور محمد عبد الهادي أبو ريدة،
 ص ١٦٥، القاهرة ١٩٤٧، وستكون إشاراتنا في هذا الفصل إلى هذه النشرة، لخلو نشرة مكارثي منه.

الحل والعقد والمؤتمنين على هذا الشأن » (ص ١٧٨).

وعند الباقلاني وأصحابه أن الامامة « تنعقد وتتم برجل واحد من أهل الحل والعقد إذا عقدها لرجل على صفة ما يجب أن تكون عليه الأئمة. » (ص ١٧٨)، إذ ليس ثم دليل على تعيين عدد معين بشرطهم يتم العقد.

وأنكر الباقلاني أيضاً أن يكون عقد الخلافة من شأن كل فضلاء الأمة في كل عصر من أعصار المسلمين، ذلك لأن الله فرض علينا فعل العقد على الامام وطاعته إذا عُقد له، وأنه متعذر ممتنع اجتماع سائر أهل الحل والعقد في سائر أمصار المسلمين بصقع واحد وإطباقهم على البيعة لرجل واحد، والله لا يكلّف فعل المحال الممتنع، كما أن سلف الأمة لم يراعوا في العقد لأبي بكر وعمر وعثمان وعليّ حضور جميع أهل الحل والعقد في أمصار المسلمين ولا في المدينة أيضاً. ولا يشترط حضور عدد معين، حتى ولا أربعة، غير العاقد والمعقود، قياساً على فعل عمر في الشوري.

ومن رأيه أن الأمة لا تملك فسخ العقد على الإمام من غير حَدَث يوجب خلعه، مع أنها تملك العقد له. « فإن قيل: فكيف يملك العقد من لا يملك فسخه؟ قيل له: هذا في الشريعة أكثر من أن يحصى. ألا ترى أن العاقد على وليته لا يملك فسخ النكاح من حيث كان يملك عقده؟ وكذلك العاقد البيع على سلعته لا يملك حله وإن ملك عقده، وكذلك يملك عقد الصيام إلى مدة ولا يملك فسخه، وكذلك يملك كتابة عبده وتدبيره، والمتطوع بالصيام والصلة إذا دخل فيهما لا يملك حل شيء من ذلك. فبطل ما سألتم عنه » (ص ١٧٩).

وهنا يرد السؤال: « وما تقولون إذا عقد جماعات من أهل الحل والعقد لعدة أئمة من بلدان متفرقة، وكانوا كلهم يصلحون للامامة،

وكان العقد السائرهم واقعاً مع عدم إمام وذي عهد من إمام — ما الحكم فيهم عندكم؟ ومن أولى بالامامة فيهم؟ — قيل لهم: إذا اتفق مثل هذا تُصفَحت العقود وتؤمّلت ونُظ و أيها السابق، فأقرّت الإمامة فيمن بدئ بالعقد له، وقيل للباقين:انزلوا عن الأمر. فإن فعلوا، وإلا قوتلوا على فأقرّت الإمامة فيمن بدئ بالعقد له، وإذا لم يُعلّم أيها تقدم على الآخر، وادعى كل واحد منهم أن العقد سبق له، أُبطلت سائر العقود واستؤنف العقد لواحد منهم أو من غيرهم؛ وإن أبوا ذلك، قاتلهم الناس عليه. فإن تمكّنوا، وإلا فهم في غلبة وفتتة وغدر في ترك إمامة الامام. وإن تمكن من العقد لغيرهم، فعل ذلك، وكان الإمام المعقود له حرباً لسائر هو لاء حتى يذعنوا ويرجعوا إلى الطاعة والسداد. وإن تؤمّلت العقود ووجدت كلها وقعت في وقت واحد، أبطل أيضاً جميعها واستؤنف العقد لرجل منهم أو من غيرهم. ونظر ذلك من الشريعة عقد ولاة المرأة عليها ووجوب تسليمها إلى من سبق بالعقد له، فإن أشكل ذلك وتنازع الأزواج وعُدمَت فسخت أيضاً. وكذلك القول في الإمامة » (ص ١٨٠).

#### صفات الإمام

ويضع الباقلاني الشروط الآتية فيمن تُعْقَد له الإمامة:

١ \_ أن يكون قرشياً من الصميم؛

٢ \_ أن يكون من العلم بمنزلة من يصلح أن يكون قاضياً من قضاة المسلمين؟

- ٣ ــ أن يكون ذا بصيرة بأمر الحرب وتدبير الجيوش والسرايا وسد الثغور وحماية البيضة وحفظ الأمة والانتقام من ظالمها والأخذ لمظلومها وما يتعلق به من مصالحها؛
- ٤ ـــ أن يكون ممن لا تلحقه رقة ولا هوادة في إقامة الحدود، ولا جزع لضرب الرقاب والأبشار؛
- م \_\_ أن يكون من أمثلهم في العلم وسائر الصفات التي يمكن التفاضل فيها. إلا أن
   يمنع عارض من إقامة الأفضل فيسوغ نصب المفضول.

« وليس من صفاته أنْ يكونَ معصوماً، ولا عالماً بالغيب. ولا أفرس الأمة وأشجعهم، ولا أن يكون من بني هاشم فقط دون غيرهم من قبائل قريش » (ص ١٨٢).

ويسوق الأدلة على وجوب توافر الشروط الخمسة التي أوردها.

ويلاحظ أنه يحاول دائماً في هذا الفصل الذي عقده لنظرية الامامة أن يرد على دعاوى الشيعة بخاصة.

### ما يوجب خلع الإمام

ويوجب خلع الإمام أمور: « منها كفر بعد إيمان، ومنها تركه إقامة الصلاة والدعاء الى ذلك، ومنها \_ عند كثير من الناس \_ فسقه وظلمه بغصب الأموال وضرب الأبشار وتناول النفوس المحرمة وتضييع الحقوق وتعطيل الحدود. » (ص ١٨٦).

ويشير إلى أن الجمهور من أهل الإثبات وأصحاب الحديث يقولون إن الامام لا ينخلع بهذه الأمور، ولا بد أنه يقصد هذه الأخيرة من قوله: فسقه... حتى قوله: وتعطيل الحدود. وهو نفسه تحفظ وقال قبل

سوقها: « عند كثير من الناس »، وإن كان الظاهر من سياق الكلام أنه هو أيضاً من هؤلاء.

كذلك مما يوجب خلع الامام « تطابق الجنون عليه وذهاب تمييزه وبلوغه في ذلك إلى مدة يضر المسلمين زوال عقله فيها أو يؤذن باليأس من صحته. وكذلك القول فيه إذا صحم أو خَرِس وكبر وهرم أو عَرَض له أمر "يقطع عن النظر في مصالح المسلمين والنهوض بما نصب لأجله أو عن بعضه، لأنه إنما أقيم لهذه الأمور. فإذا عطل وجب خَلْعُه ونص بن غيره وكذلك إن حصل مأسوراً في يد العدو إلى مدة يُخاف معها الضرر الداخل على الأمة ويُوءس معها من خلاصه، وجب الاستبدال به. فإن فُك أسره أو ثاب عقله أو برئ من مرضه وزمانته لم يعد إلى أمره، وكان رعية للوالي بعده، لأنه عُقِد له عند خلعه وخروجه من الحق، فلا حق له فيه.

وليس مما يوجب خلع الامام حدوثُ فضل في غيره ويصير به أفضل منه، وإن كان لو حصل مفضو لا عند ابتداء العقد، لوجب العدول عنه إلى الفاضل، لأن تزايد الفضل في غيره ليس بحدث منه في الدين و لا في نفسه يوجب خلعه » (ص ١٨٦ ـ ١٨٧).

\* \* \*

وبعد أن قرر الباقلاني هذه المبادئ شرع في الدفاع عن إمامة الخلفاء الراشدين الأربعة: أبي بكر، وعمر، وعثمان، وعلي، وصحة إمامتهم جميعاً وتوافر شروطها، والرد على من طعنوا فيها. واستقصاء ذلك يخرج بنا عن غرضنا في هذا الكتاب.

# عبد القاهر البغدادي\*

أبو منصور عبد القاهر بن طاهر بن محمد التميمي.

لم يذكر أحد من المؤرخين تاريخ ميلاده و لا مكانه.

وإنما يذكر أنه « ورد نيسابور مع أبيه أبي عبد الله طاهر. وكان ذا مال وثروة ومروءة. وأنفق على أهل العلم والحديث حتى افتقر ' ».

وتتامذ على أبي اسحق الاسفر اييني، « واقعد بعده للاملاء مكانه، وأملى سنين. واختلف إليه الأئمة، وقرءوا عليه. مثل ناصر المروزي وأبي القاسم القشيري وغير هما. » (الكتاب نفسه، الموضع نفسه). وسمع عمرو بن نجيد، وأبا عمرو محمد بن جعفر بن مطر، وأبا بكر الاسماعيلي، وأبا بكر بن عديّ.

ولما وقعت فتنة التركمانية في نيسابور خرج منها ورحل إلى اسفرايين فمات بها. و« لما حصل أبو منصور باسفرايين ابتهج الناس بمقدمه إلى الحد الذي لا يوصف. فلم يبق بها إلا يسيراً حتى مات. واتفق أهل

<sup>\*</sup> راجع عنه: «طبقات الشافعية » للسبكي، ج ٣، ص ٢٣٨ \_ ٢٤٢، «وفيات الأعيان » لابن خلكان تحت رقم ٣٦٥، ابن عساكر: «تبيين كذب المفتري... »، ص ٢٥٣ \_ ٢٥٤. 1 السبكي، ج ٣، ص ٢٣٨.

العلم على دفنه إلى جانب الأستاذ أبي اسحق (الاسفراييني). فقبراهما متجاوران... مات سنة تسع وعشرين، وهو تصحيف من السع وعشرين، وهو تصحيف من الناسخ أو وهم من المصنف » (الموضع نفسه).

ودرّس في سبعة عشر نوعاً من العلوم منها: الفقه، وأصول الفقه، والكلام، والفرائض. والنحو والحساب. وقد برز خصوصاً في علم الحساب. قال ابن خلكان: «كان ماهراً في فنون عديدة خصوصاً علم الحساب، فإنه كان متقناً له، وله فيه تآليف نافعة، منها كتاب « التكملة »'. » وقد أثنى الفخر الرازي في كتابه « الرياض المونقة » على هذا الكتاب فقال: « لو لم يكن له إلا كتاب التكملة في الحساب، لكفاه . »

وحمل عنه العلم أكثر أهل خراسان.

## مؤلَّفاته

ذكر السبكي له أسماء الكتب التالية:

١ \_ كتاب التفسير

٢ \_ فضائح المعتزلة

٣ \_ الفَرْق بين الفروق

٤ \_ الفصل في أصول الفقه

١ ج ٢، ص ٣٧٢، القاهرة، طبعة محمد محيي الدين عبد الحميد ١٩٤٩.

٢ أورده السبكي، ج ٣، ص ٢٣٨.

- ٥ \_ تفضيل الفقير الصابر على الغنى الشاكر.
  - ٦ \_ فضائح الكرامية
  - ٧ \_ تأويل متشابه الأخبار
- ٨ \_ الملل و النحل، مختصر « ليس في هذا النوع مثله »
  - ٩ \_ نفى خلق القرآن
    - ١٠ \_ الصفات
  - ١١ \_ الإيمان وأصوله
  - ١٢ \_ بلوغ المدى عن أصول الهدى
    - ١٣ \_ ابطال القول بالتولُّد
- ١٤ \_ العماد في مواريث العباد، « ليس في الفرائض والحساب له نظير »
- ١٥ \_ التكملة في الحساب، « وهو الذي أثنى عليه الإمام فخر الدين في كتاب الرياض المونقة »
- ١٦ ــ شرح مفتاح ابن القاص، « وهو الذي نقل عنه الرافعي في آخر باب الرجعة »
  - ١٧ \_ نقض ما عمله أبو عبد الله الجرجاني في ترجيح مذهب أبي حنيفة
  - ١٨ ــ أحكام الوطء التام، وهو المعروف بـ « التقاء الختانيْن »، في أربعة أجزاء.
- 19 \_ « قال ابن الصلاح: ورأيت له كتاباً في معنى لفظتي: التصوف والصوفي \_ جمع فيه من أقوال الصوفية ألف قول مرتبة على حروف المعجم ».
  - \* \* \*

وقد وصلنا من هذه الكتب:

أ \_ كتاب الناصح والمنصوح \_ مخطوط في برلين برقم ٢٤٧٨ ٩

ب \_ الفرق بين الفرق \_ مخطوط في برلين برقم ٢٨٠٠؛ الظاهرية بدمشق برقم ٥٤. حققه لأول مرة محمد بدر في القاهرة ١٩١٠ بمطبعة المعارف'. راجع جولدتسيهر ZDMG ج ۲۰، ص ۳٤٩/ ۳۲۳؛ رنر في Islam ج ۱۸، ص ٤٢.

وقد ترجم بعض فصول Kate Chambers Seely بعنو ان:

Moslem Schisms and Sects, Columbia University Oriental studies, vol. XV, New York 1920.

ثم ترجم كذلك قسماً آخر منه A.S. Halkin بعنوان:

Moslem Schisms and Sects, being the history of the various philosoph. Systems developed in Islam. Part 2. Translated from the Arabic with introduction, 1936.

و اختصره أبو خلف عبد الرزاق الرسعي، وذلك في سنة ٦٤٧ هـ (١٢٤٩ م)، ومن هذا المختصر نسخة خطية في الظاهرية بدمشق ٦٦، ٣٧. ونشر هذا المختصر فيليب حتِّى في القاهرة ١٩٢٤.

ج \_ الملل و النحل \_ منه مخطوط في مكتبة عاشر أفندي باستانبول برقم ٥٥٥.

د \_ أصول الدبن \_ منه مخطوط في مكتبة جار الله باستانبول برقم

١ ثم طبعه الشيخ زاهد الكوثري وعلق عليه تعليقات مفيدة، القاهرة ١٩٤٨، ثم أعاد طبعه، بــدون فهــارس محيي الدين عبد الحميد بمطبعة صبيح، بدون تاريخ (حوالي ١٩٦٤) وزوده بتعليقات عديدة. ٢ يذكر زاهد الكوثري وجود مخطوط منه في مكتبة الأوقاف ببغداد (راجع نشرته « للفرق »، ص ٧،

القاهرة ١٩٤٨).

٢٠٧٦؛ ونشر في استانبول سنة ١٩٢٨، وكان من المفروض إصدار مجلد ثان «يحتوي على مقدمة في ترجمة المؤلف وتدقيق آثاره، وخلاصة مباحث الكتاب مع فهرست الاعلام. » كما ورد في غلاف المجلد الأول؛ ولكن لم يصدر شيء. وقد التزم نشره وطبعه مدرسة الإلهيات بدار الفنون التوركية (كذا!) باستانبول، مطبعة الدولة.

ه \_ تفسير أسماء الله الحسنى، \_ منه مخطوط في المتحف البريطاني برقم ٧٥٤٧ شرقى.

و \_ التكملة في الحساب \_ منه مخطوط في مكتبة لاللي باستانبول برقم ٢٧٠٨ (١).

ز \_ كتاب في المساحة \_ منه مخطوط في مكتبة الاللي باستانبول برق ۲۷۰۸ (۲).

ح ـ تأويل المتشابهات في الأخبار والآيات ـ منه مخطوط في عليجره، برقم ٩٥ (١٤).

#### خراسان والتيارات الكلامية

وعبد القاهر البغدادي عاش في إقليم خراسان. وحدود خراسان كما يصفها ياقوت الهي:

« خراسان: بلاد واسعة، أول حدودها مما يلي العراق: أزاذوار، قصبة جُوين، وبَيْهق. وآخر حدودها مما يلي الهند: طخارستان،

۱ معجم البلدان، ج ۲، ص ٤٠٩ ــ ٤١٥، نشرة فستنفلد.

وغزنة، وسجستان، وكرمان \_ وليس ذلك منها إنما هو أطراف حدودها. وتشتمل على أمهات من البلاد، منها: نيسابور، وهراة، ومرو \_ وهي كانت قصبتها \_ وبلخ، وطالقان، ونسا، وأبيورد، وسرَخْس، وما يتخلل ذلك من المدن التي دون نهر جيحون. ومن الناس من يُدخل أعمال خوارزم فيها، ويُعدُّ ما وراء النهر منها. وليس الأمر كذلك. وقد فتحت أكثر هذه البلاد عنوة وصلحاً... وذلك في سنة ٣١ أيام عثمان بإمارة عبد الله بن عامر بن كُريَرْ. وقد اختلفت في تسميتها بذلك... قيل: خر اسم للشمس بالفارسية الدريّة، وأسان: كأنه أصل الشي ومكانه... وأما بالنسبة إليها ففيها لغات في كتاب العين: الخُرسي، منسوب إلى خراسان، ومثله الخراسي والخراساني، ويجمع على الخراسين بتخفيف ياء النسبة كقولك: الأشعرين...

وقال البلاذري: خراسان أربعة أرباع. فالربع الأول: ايران شهر، وهي نيسابور، وقهستان، والطّبسان، وهراة، وبوشنْج، وباذغيس، وطوس واسمها طابران. \_ والربع الثاني: مرو الشاهجان، وسررخس. ونسا، وأبيوررد، ومرو الرود، والطالقان، وخوارزم، وآمل. وهما على نهر جيحون. \_ والربع الثالث: وهو غربي النهر، وبينه وبين النهر ثمانية فراسخ: الفارياب، والجوزجان، وطخارستان العليا، وخست، وأنداربة، والباميان، وبغلان، ووالج، وهي مدينة مُزاحم بن بسطام، ورستاق بيل، وبذَخشان، وهو مدخل الناس إلى تُبت. ومن أندرابة مدخل الناس إلى كابُل، والترمّذ، وهو في شرقي بلخ، والصغانيان. وطخارستان السفلي، وخُلْم، وسمنْجان. \_ والربع الرابع: ما وراء النهر: بُخارى، والشاش، والطّرار بنْد، والصنعُد وهو كش، وسَمَنْ والروبستان، وأشروسَنَة، وسنام قلعة المقنَّع، وفرغانة، وسمَر قَنْد.

قال المؤلف (أي ياقوت): والصحيح في تحديد خراسان ما ذهبنا

إليه أو لاً، وإنما ذكر البلاذري هذا لأن جميع ما ذكره من البلاد كان مضموماً إلى والي والي خراسان، وكان اسم خراسان يجمعها. فأما ما وراء النهر فهي بلاد الهياطلة: ولاية برأسها. وكذلك سجستان، ولاية براسها ذات نخيل، لا عمل بينها وبين خراسان...

وقال ابن قتيبة: أهل خراسان أهل الدعوة وأنصار الدولة. ولم يزالوا في أكثر ملك العجم لقاحاً لا يؤدون إلى أحد إتاوة و لا خراجاً. وكانت ملوك العجم، قبل ملوك الطوائف بتزل بلخ حتى نزلوا بابل. ثم نزل أردشير بن بابك فارس، فصارت دار ملكهم، وصار بخراسان ملوك الهياطلة، وهم الذين قتلوا فيروز بن يزدجرد بن بهرام ملك فارس. وكان غزاهم فطارده بمكيدة في طريقه حتى سلك سبيلاً معطشة، يعني مهلكة. ثم خرجوا إليه فأسروا أكثر أصحابه معه. فسألهم أن يمنوا عليه وعلى من أسر معه من أصحابه، وأعطاهم موثقاً من الله وعهدا مؤكداً لا يغزوهم أبداً ولا يجوز حدودهم. ونصب حجراً بينه وبينهم، صيره الحد الذي حلف عليه وأشهد الله عز وجل على ذلك ومن حضره من أهله وخاصة أساورته. فمنوا عليه وأطلقوه ومن أراد ممن أسر معه. فلما عاد إلى مملكته دخاته الأنفة والحمية مما أصابه، وعاد لغزوهم ناكثاً لأيمانه غادراً بذمته. وجعل الحجر الذي كان نصبه وجعله الحد الذي حلف أنه لا يجوزه، محمولاً أمامه في مسيره يتأول به أنه لا يتقدمه ولا يجوزه. فلما صار إلى بلدهم ناشدوه الله وأذكروه به، فأبى إلاً لجاجاً ونكثاً. فواقعوه وقتلوه وحماته وكماته وكماته والمسرى بن قباذ.

ثم أتى الإسلام فكانوا فيه أحسن الأمم رغبةً وأشدّهم إليه مسارعةً، مناً من الله عليهم وتفضيّلاً لهم. فأسلموا طوعاً ودخلوا فيه سلماً، وصالحوا عن بلادهم صلحاً. فخف خراجهم، وقلّت نوائبهم، ولم يجر عليهم سباءً، ولم تُسفك فيما بينهم دماء. وبقوا على ذلك طول

أيام بني أميّة، إلى أن أساءوا السيرة واشتغلوا باللذات عن الواجبات، انبعثت عليهم جنودٌ من أهل خراسان مع أبي مسلم الخراساني، ونزع عن قلوبهم الرحمة، وباعد عنهم الرأفة، حتى أز الوا ملكهم عن آخرهم رأياً وأحنكهم سنّاً وأطولهم باعاً، فسلموه إلى بني العباس. »

أما كيف غزاها المسلمون، فيقول: « أنفذ عمر بن الخطاب \_ رضه \_ الأحنف بن قيس في سنة ١٨. فدخلها وتملّك مدنها. فبدأ بالطّبسَيْن، ثم هراة، ومرو الشاهجان ونيسابور في مدة يسيرة. وهرب منه يزدجر بن شهريار، ملك الفرس، إلى خاقان ملك الترك بما وراء النهر. فقال ربْعيّ بن عامر في ذلك:

ونحن وردنا من هراة مناهلا رواءً من المَرْوَيْن، إن كنت جاهلا وبلخ ونيسابور قد شقيت لنا وطوس ومرو قد أزرن القنابلا أنخنا عليها كورة بعد كورة فداة أزرنا الخيل تُرْكا وكابُلا فلله عينا مَنْ رأى مثلنا معا

وبقي المسلمون على ذلك، إلى أن مات عمر \_ رضي الله عنه \_ وولي عثمان. فلما كان لسنتين من و لايته تزايدوا (كذا) بنو كنازا، وهم أخوال كسرى بنيسابور، وألجاوا عبد الرحمن بن سمرة وعمّاله إلى مرو الروذ. وثنى أهل مرو الشاهجان. وثلّث نيرك التركي، فاستولى على بلخ. وألجأ من بها من المسلمين إلى مرو الروذ، وعليها عبد الرحمن بن سمرة. فكتب ابن سمرة إلى عثمان بخلع أهل خراسان... فأرسل إلى ابن عامر عبد الله بن بشير في جند أهل البصرة. فخرج ابن عامر في الجنود حتى تولّج خراسان من جهة يرد والطبّسرين. وبثّ الجنود في كُورها. وساروا نحو هراة. فافتتح البلاد في مدة يسيرة. وأعاد عُمّال المسلمين عليها ».

ويدافع ياقوت عَمّن طعن في أهل خراسان فزعم أنهم بخلاء.

وأبرز مكانتهم في العلم فقال: « فأما العلم فهم فرسانه وسادته وأعيانه، ومن أين لغيرهم مثل: محمد بن اسماعيل البخاري، ومثل مُسلم بن الحجاج القشيري، وأبي عيسى الترمذي، واسحق بن راهويه، وأحمد بن حنبل، وأبي حامد الغزالي، والجويني إمام الحرمين، والحاكم أبي عبد الله الله النيسابوري، وغيرهم من أهل الحديث والفقه. ومثل: الأزهري، والجوهري، وعبد الله بن المبارك وكان يعد من أجواد الزهاد والأدباء، والفارابي صاحب ديوان الأدب، والهروي، وعبد القاهر الجرجاني، وأبي القاسم الزمخشري. هؤلاء من أهل الأدب، والنظم والنثر الذين يفوت حصرهم ويعجز البليغ عن عدهم. »

ومن هذا نرى أن خراسان كانت تطلق على البلاد الإسلامية الشمالية الشرقية حتى جبال الهند، ونشمل بهذا المعنى كل بلاد ما وراء النهر في الشمال الشرقي، فيما عدا سجستان في الشمال وقوهستان في الجنوب. ويحدها شرقاً صحراء الصين والبامير من ناحية آسيا الوسطى، وجبل هندكوش من ناحية الهند. ثم ضاقت حدودها حتى أصبحت تطلق على منطقة يحدها من الشمال الشرقي نهر جيحون، ومن الشمال الغربي المفازة الكبرى. وكانت تنقسم إلى أربعة أرباع، ينسب كل واحد منها إلى مدينة كبرى وهي: نيسابور، ومرو، وهراة. وبلخ. ومن الفتح الإسلامي حتى عصر المأمون كانت عاصمتا خراسان هما مرو وبلخ. ولكن في عهد الأمراء الطاهريين صارت نيسابور عاصمة الإقليم. واسم نيسابور في الفارسية الحديثة: نيشابور، وهو مشتق من الفارسية القديمة: نيو شاه بور: أي (صُقْع) سابور الطيب، وسميت بذلك نسبة إلى الملك سابور الثاني من آل ساسان، إذ هو الذي جدد بناءها في القرن الرابع الميلادي. أما مؤسس المدينة الأول فهو سابور الأول بن أردشير بابكان أ. ويقع جزء

ا راجع: لسترانج: «بلاد الخلافة الشرقية »، (الترجمة العربية بعنوان: بلدان الخلافة الشرقية، ص ٤٢٣ \_ 3٢٤. بغداد ١٩٥٤). وراجع فيه الفصل الخاص بخراسان (ص ٤٢٣ \_ ٤٧٥ من الترجمة العربية).

كبير من خراسان اليوم في شمال غربي أفغانستان، والباقي موزع بين الروسيا شمالاً وإيران من ناحية الجنوب الغربي.

أما و لاتها منذ الفتح الإسلامي فنذكر منهم:

ا \_ أول من دخل خراسان من المسلمين هو عبد الله بن عامر بن كُريْز بن ربيعة بن حبيب بن عبد شمس، كتب إليه عثمان بن عفان في سنة ثلاثين هجرية \_ وكان يومئذ على البصرة \_ بالنفوذ إلى خراسان، فوصلها، وافتتح عدة كور من خراسان في سنة ٣١؛ وكان على مقدمته عبد الله بن خازم السلمي، وكان معه الأحنف بن قيس التميمي.

٣ ــ ثم وُلِّي عبدُ الله حاتم بن النعمان الباهي، فأقام بخر اسان يفتح ويغزو حتى قُتِل عثمان بن عفان سنة خمس وثلاثين.

٤ ـــ وولى علي بن أبي طالب على خراسان جَعْدة بن هُبَيْرة بن أبي وهب بن عمــرو
 بن عائذ المخزومي.

ولما قتل عليّ سنة ٤٠ ه وتولى معاوية ولى معاوية عبد الله بن عامر خراسان؟ فوجه إليها ابن عامر عبد الله بن خازم السلمي وعبد الرحمن بن سمرة، فسارا جميعاً وهاجما بلخ حتى افتتحاها. ثم انصرف عبد الرحمن بن سمرة فسلم خراسان إلى عبد الله بن خازم السلمي.

7 ـــ ثم ولى معاويةُ زيادَ بن أبي سفيان البصرة وخراسان وسجستان. فوجه زيادٌ إلى خراسان الحكم بن عمرو الغفاري أميراً فخرج إلى خراسان سنة أربع وأربعين. ومات الحكم بخراسان.

لا ـ فوجه زياد بن أبيه الربيع بن زياد بن أنس بن الديان بن قطن ان زياد الحارثي أميراً على خراسان، وكان الحسن البصري كاتبه.

۸ \_ وولى معاوية خالد بن مُعَمَّر السدوسي خراسان، فسار يريدها، فدس إليه زياد سماً فمات ولم يصل خراسان. فولى زياد خراسان عبد الله بن الربيع بن زياد مكان أبيه، شم عزله وولى عبد الرحمن بن سمرة بن حبيب.

9 ــ ثم توفي زياد بن أبيه فأقر معاوية عبد الرحمن بن سمرة على سجستان، وولــى عبيد الله بن زياد خراسان. وأنفذه في جيوش، وأمره أن يعبر النهر مــن بــلاد طخارســتان، فخرج في جمع وغزا بلاد طخارستان، وكان المهلب بن أبي صفرة هو مدبر الأمر وصــاحب الحرب. وأقام عبيد الله بن زياد بخراسان سنتين، ثم انصرف إلى معاويــة، واســتحلف علــى خراسان:

١٠ \_ اسلم بن زرعة بن عمرو بن الصَّعق الكلابي.

۱۱ \_ وولى معاوية عبد الله بن زياد خراسان، فأقام أربعة أشهر، وبلغ معاوية ضعفه ومهانته فعزله.

١٢ \_ وولى معاوية بعد عبد الله بن زياد: عبد الرحمن بن زياد فلم يحمده فعزله.

۱۳ \_ وولى معاوية سعيد بن عثمان فنفذ إلى خراسان وغزا سمرقند؛ ويقال إنه أول من قطع إلى ما وراء النهر، وغزا طخارستان وبخارى وسمرقند.

1 . ـ ثم عزل معاوية سعيد بن عثمان وولى أسلم بن زرعة خراسان. فخرج أسلم الله خراسان حتى قدم مرو الشاهجان، وبها سعيد بن عثمان. وكان أسلم في جمع كثيف، فطعن بعض أصحابه سرادق سعيد بن عثمان بالرمح فقتل جارية له. فكتب إلى معاوية. فكتب إليه وإلى أسلم أن أقدما جميعاً عليّ. وانصرف سعيد بن عثمان عن خراسان.

١٥ \_ وولى عبيد الله بن زياد أخاه عبّاد بن زياد خراسان.

١٦ \_ ثم ولى عبدُ الرحمن بن زياد خراسان. ثم انصرف عنها واستخلف بها:

١٧ \_ قيس بن الهيثم السُلَمي.

۱۸ \_ ـ ثم ولى يزيدُ بن معاولة سلَّمَ بن زياد خراسان. وغزا سَلْمُ خــوارزم، وافتــتح مدينة كنداكين وبخارى.

19 \_ ومات يزيد بن معاوية، وكانت فتنة ابن الزبير فانصرف سلم واستخلف عرفجة بن الورد السعدي. وسار عبد الله بن خازم السلمي مع سلم مُتبعاً له، فردّه وكتب عهده على خراسان. فلما رجع امتنع عرفجة أن يسلم إليه. فتحاربوا بالسهام، فأصاب عرفجة سهم فمات. وأقام عبد الله بن خازم بخراسان يغزو ويفتح وهو في طاعة ابن الزبير، إلى أن قتل عبد الله بن مروان مصعب بن الزبير. فوجه برأسه إلى عبد الله بن خازم، وكتب يدعوه إلى طاعته. ولكنه لم يستجب، ولم يقبل ما جعل له عبد الملك. فوثب عليه أهل خراسان فقتلوه، قتله وكيع بن الدور ثقية، وبايع لعبد الملك بن مروان.

٢٠ ــ ولما استقامت الأمور لعبد الملك بن مروان ولى على خراسان: أمية بن عبد الله بن خُلد بن أسيد بن أبي العيص بن أمية بن عبد شمس. فقطع أمية إلى مــا وراء النهــر، وصار إلى بخارى. ثم خالف عليه بُكيْر بن وشاح، فرجع. ولم يزل أمية على خراسان حتــى ولي الحجاج العراق.

71 \_ فكتب إلى عبد الملك يخبره أن أمر خراسان قد اضطرب. فرد إليه الأمر، فولى المهلب بن أبي صفرة خراسان، وولى عبيد الله ابن أبي بكرة سجستان. ولما صار المهلب إلى خراسان أقام مدة، ثم سار إلى طخارستان، ثم إلى ركش، مدينة الصنُّغْد. ثم اعتل المهلب فرجع إلى مرو روذ، وهو عليل من إكلة وقعت في رجله. ثم مات

المهلب بخراسان، وقد عهد إلى ابنه:

٢٢ \_ يزيد بن المهلب، فأقام مدة.

۲۳ ــ ثم عزل الحجاج يزيد بن المهلّب وولّى المفضلّل بن المهلب خراسان. فلم يــزل بخراسان حتى وثب الحجاج بيزيد بن المهلب وحبسه.

7٤ \_ ولما وثب الحجاج بيزيد بن المهلب كتب إلى قتيبة بن مُسلم الباهلي \_ وكان عامله بالريّ \_ بولاية خراسان، وأمره أن يقبض على المفضل وسائر آل المهلب؛ وقدم قتيبة بن مسلم خراسان وحمل آل المهلب إلى الحجاج. وتوجه إلى بخارى فافتتحها؛ ثم صار إلى الطالقان، وقد عصى باذام، فحاربه حتى ظفر به. وتولى الوليد بن عبد الملك الخلافة وقتيبة على خراسان. وفتح خوارزم وسمرقند.

معد رولم ولى يزيد بن المهلب العراق وأمره أن يقصد أسباب الحجاج قد توفي قبل ذلك بشهور، ولى يزيد بن المهلب العراق وأمره أن يقصد أسباب الحجاج. فلما بلغ قتيبة بن مسلم أراد أن يخلع، فوثب عليه وكيع بن سود التميمي، فقتله. وأقام وكيع بخراسان وهو لا يشك في أن سليمان بن عبد الملك يوليه خراسان؛ ولكنه لم يفعل، بل ولى يزيد بن المهلب خراسان مع العراق. وتوجه يزيد بن المهلب إلى خراسان بنفسه فتتبع أصحاب قتيبة وحبس وكيع بن أبي سود. وخالفت كور خراسان على يزيد بن المهلب ففرق إخوته وولده في كور خراسان وولاهم أعمالها.

77 \_ ولما تولى عمر بن عبد العزيز بن مروان الخلافة عزل يزيد وولى مكانه عديّ بن أرطاة الفزاري فأخذه عديّ بالشخوص إلى عمر، فشخص فحبسه.

٢٧ \_ وولى عمر بن عبد العزيز الجراح بن عبد الله الحكمي خراسان،

٢٨ ــ ثم عزله وولى مكانه عبد الرحمن بن نعيم الغامدي.

٢٩ \_ ولما تولى يزيدُ بن عبد الملك بن مروان الخلافة ولى مسلمة بن

عبد الملك العراق وخراسان فولى مسلمة خراسان سعيد بن عبد العزيز بن الحارث بن الحكم بن أبي العاص. فحارب ملك فرغانة. وحاصر خُجَنْده من بلاد الصنُّغْد.

٣٠ ــ ثم عزله مسلمة وولى سعيد عمرو الحَرَشي من أهل الشام.

٣١ ــ ثم جُمِعَتُ خراسان والعراق لعمر بن هُبَيْرة الفزاري، فولى خراسان، مسلم بن سعيد بن أسلم بن زرعة الكلابي. فقدم خراسان، وغزا فلم يعمل شيئاً وقاتله أهل فرغانة حتى هزموه.

٣٢ \_ ولما ولي هشام بن عبد الملك بن مروان كان قد ظهر بخراسان دعاة ابني هاشم. فولى خالد بن عبد الله بن يزيد بن أسد بن كُرْز القَسْريَّ العراق وخراسان. وأمره أن يوجه إلى خراسان من يثق به. فوجه خالد أخاه أسد بن عبد الله. فبلغه خبرهم، فأخذ جماعة اتهمهم فقطع أيديهم وأرجلهم.

٣٣ \_ وبلغ هشاماً اضطراب خراسان فولى من قبله: أشْرَس بن عبد الله السُّآميّ، شم عزله.

٣٤ \_ وولى الجنيد بن عبد الرحمن بن عمرو بن الحارث بن خارجة بن سنان المري. ثم عزله.

٣٥ \_ وولى عاصم بن عبد الله بن يزيد الهلالي.

٣٦ \_ وبلغ هشاماً أن خراسان قد نشبت فيها الفتنة، فضمها ثانية إلى خالد بن عبد الله القسرى فوجه إليها أخاه أسد بن عبد الله. ومات أسد بن عبد الله بخراسان.

٣٧ \_ وعزل هشامٌ خالد بن عبد الله عن العراق، وولى يوسف بن عمر الثقفي، وأمره أن يوجه إليه برجل له علم بخراسان فوجه إليه بعبد الكريم بن سليط بن عطية الحنفي، فسأله عن خراسان وحالها ورجالها. فجعل يقص عليه حتى أسمى له نصر بن سيار الليثي. فكتب

بعهده على خراسان، وكان قبل ذلك يتولى كورة من كُور خراسان. وتولى خراسان.

۳۸ \_ وولى الخلافة الوليد بن يزيد بن عبد الملك واستمر نصر بن سيار في الولايــة على خراسان وكان قد أخذ يحيى بن زيد بن الحسين بن علي بن أبي طالب من بلخ، وحبسـه في القهندز، ولكن يحيى احتال حتى هرب من الحبس وصار إلى ناحية نيسابور. فوجه نصــر بن سيار سلّم بن أحوز الهلالي فلحقه بالجوزجان فحاربه، وقتل يحيى بن زيد وصــلبه علــى باب الجوزجان. فلم يزل يحيى بن زيد مصلوباً حتى غلب أبو مسلم الخراساني فأنزله وكفنــه ودفنه وقتل كل من شايع على قتله.

وكثرت دعاة بني هاشم بخراسان في سنة ست وعشرين ومائة للهجرة. وحارب نصرُ بن سيار:جُدَيْعَ بن على الكرماني الأزديَّ.

وقُتِل الوليد بن يزيد، وولي الخلافة بعده يزيد بن الوليد بن عبد الملك، وأمر خراسان مضطرب، ودعاة بني هاشم قد كثروا، ونصر بن سيار قد اعتزلته ربيعة واليمن.

ثم ولي الخلافة محمد بن مروان بن الحكم، آخر الخلفاء الأمويين؛ وقد ظهر أمر أبي مسلم بخراسان، وضعف عنه نصر بن سيار. ثم قتل أبو مسلم نصر بن سيار، وغلب على خراسان في سنة ثلاثين ومائة. ووجه بعماله ورجاله؛ وجه قحطبة وغيره إلى العراق. وأقلم أبو مسلم بخراسان إلى سنة ست وثلاثين ومائة؛ ثم استأذن أبا العباس السفاح وهو أول الخلفاء العباسيين في الحج فأذن له. فقدم أبو مسلم العراق واستخلف على خراسان:

٣٩ \_ أبا داود خالد بن إبراهيم الذُهايّ. ومات أبو العباس السفاح، وتولى بعده الخلافة أبو جعفر المنصور، وكان أبو داود خالد بن إبراهيم لا يزال بخراسان خليفة لأبي مسلم. ثم قُتل أبو مسلم،

فخرج بخراسان سننفاذ يطالب بدم أبي مسلم. فوجه إليه المنصور: جَهْوَرَ بن مَـرّار العجلي فهزمه وقتله.

- ٤ \_ وولى أبو جعفر المنصور عبد الجبار بن عبد الرحمن الأزديّ خراسان سنة ثمان وأربعين ومائة، فخرج إليها؛ وكان يتولى شرطة المنصور. فلما كثرت أمواله وعدده بخراسان أظهر المعصية، فوجه المنصور إليه المهديّ، فحاربه وأسره وحمله إلى أبي جعفر فقتله وصلبه بقصر ابن هُبَيْرة سنة تسع وأربعين ومائة.
  - ٤١ ــ وولى المهدي خراسان: أسيدَ بن عبد الله الخزاعي فمات بها.
- ٤٢ ـــ ثم ولى على خراسان بعده حُميند بن قحطبة الطائي، فأقام بها مدة. ثــم عزلــه المنصور وولى أبا عون عبد الملك بن يزيد.
- ٤٣ \_ وتولى المهدي الخلافة فولى خراسان: حميد بن قحطبة من جديد، فأقام بها حتى مات. ثم ولى المهدي تراسان: معاذ بن مسلم الرازي.
  - ٤٤ \_ ثم عزله المهدى وولى مكانه: المُستَبِ بن زهير الضبيق.
- دع ــ ثم عزل المهديُّ المسيّبَ في آخر خلافته وولى خراسان: الفضل بـن ســليمان الطوسى فلم يزل عليها حتى مات المهدي.
- 27 \_ وفي خلافة موسى الهادي ولى هرون الرشيد خراسان: جعفر بن محمد بن الأشعث. الخزاعي، ففُلج ومات. وولى مكانه ابنه العباس بن جعفر بن محمد بن الأشعث.
- ٤٧ ــ ثم عزله وولى الغطريف بن عطاء، وكان خال الرشيد. فلم يضبط خراسان، فعزله.
  - ٤٨ \_ وولى حمزة بن مالك بن الهيثم الخزاعي.
- 93 \_ ثم عزله وولى خراسان: الفضل بن يحيى بن خالد بن برمك. فصار إلى بلخ، وافتتح عدة كُورَ من طخارستان، وكابل شاه، وشقنان.

• ٥ ــ ثم عزل هارونُ الفضلُ بن يحيى بن خالد البرمكي وولى مكانه: علي بن عيسى بن ماهان، وكان على شرطة الرشيد. وقد حارب الخارجين، وقوي سلطانه وجمع أموالاً عديدة. فوجه إليه الرشيد هرثمة بن أعين البلخي فقبض على عليّ بن عيسى وقبض أمواله وحملها.

10 \_ وولى الرشيد هرثمة على خراسان في سنة إحدى وتسعين ومائة. ثـم خـرج الرشيد إلى خراسان واستخلف ابنه محمداً الأمين ببغداد، وأخرج معه المأمون إلى خراسان. وخرجت العساكر معه. فلما صار إلى طوس اعتل واشتدت به العلة، فأنفذ المـأمون ومعـه هرثمة والقواد إلى مرو. وتوفي الرشيد بطوس في جمادى الآخرة سنة ثلاث وتسعين ومائـة، وقبره بطوس.

20 \_ وأقام المأمون عمرو عاملاً على خراسان وكورها وسائر أعمالها. وأنفذ هرثمة بن أعين إلى سمرقند لمحاربة رافع بن الليث بن نصر بن سيار الليثي؛ فلم يزل يحاربه حتى فتح سمرقند. وأقام المأمون بمرو بقية سنة ثلاث وتسعين ومائة، وسنة أربع وتسعين ومائة. ثم كتب إليه محمد الأمين في القدوم إلى بغداد، فامتنع، وأقام مكانه. فوجه الأمين إليه علي بن عيسى بن ماهان، فوجه المأمون طاهر بن الحسين بن مصعب البوشنجي من مرو في أربعة آلاف، فلقي علي بن عيسى بالري فقتله. ثم وجه المأمون هرثمة بن أعين أيضاً إلى العراق. ولم يزل المأمون مقيماً بمرو حتى قُتِل محمد الأمين في آخر المحرم سنة ثمان وتسعين ومائة، وبويع له بالخلافة. ولكن ظل يقيم في خراسان سنتي ١٩٩ و ٢٠٠ ه. وكاتب جميع ملوك خراسان فاستصلحهم حتى استقامت.

٥٣ \_ وولى خراسان كلها: رجاء بن أبي الضحاك وكان زوج أخت الفضل بن سهل وقدم المأمون بغداد في منتصف صفر سنة أربع ومائتين.

- ٤٥ ــ وفسدت خراسان كلها على يد رجاء ابن أبي الضحاك فولى المأمون خراسان:
   غسان بن عباد فاستقام له الأمر.
- م احتال طاهر بن الحسين بن مصعب البوشنجي حتى و لاه المأمون خراسان،
   فخرج إليها في سنة خمس ومائتين.
- ٥٦ \_ وبلغه سوء رأي من المأمون فيه، فأظهر خلافاً، وبلغ المأمون ذلك، فيقال إنه احتيل له بشربة فيها سم، وتوفي طاهر في سنة سبع ومائتين. فولى المأمون مكانه ابنه طلحة بن طاهر بن الحسين، فأقام أميراً بخراسان سبع سنين، حتى توفى سنة ٢١٥.
- ٥٧ \_ فولى بعده أخاه عبد الله بن طاهر، فنزل نيسابور، ولم ينزلها وال من ولاة خراسان قبله وجعلها وطنه. واستقام له الأمر في ولاية خراسان أربع عشرة سنة حتى توفي بنيسابور في سنة ثلاثين ومائتين.
- ٥٨ \_ فولى الخليفة الواثق خراسان: ابنه طاهر بن عبد الله بن طاهر، فأقام بخراسان طوال خلافة الواثق والمتوكل والمنتصر وبعض خلافة المستعين، لمدة ثماني عشرة سنة. وتوفي بنيسابور في رجب سنة ثمان وأربعين ومائتين.
- 90 \_\_ وولى المستعينُ خراسان ابنه: محمد بن طاهر بن عبد الله بن طاهر، فأقام والياً عليها من سنة ثمان وأربعين ومائتين إلى سنة تسع وخمسين ومائتين. وقد كانت الأمور اضطربت بخروج الحسن بن زيد الطالبي بطبرستان، وخروج يعقوب بن الليث الصفار الى نيسابور في شوال سنة تسع وخمسين ومائتين بسجستان، ثم سار يعقوب بن الليث الصفار إلى نيسابور في شوال سنة تسع وخمسين ومائتين فقبض على محمد بن طاهر واستولى على أمواله، وحمله في الأصفاد إلى قلعة بم في كرمان. وبهذا انتهت دولة الطاهريين في خراسان.

وهكذا نرى أن آل طاهر تولوا إمارة خراسان طول خمس وخمسين

سنة، وليها منهم خمسة أمراء، واتخذوا نيسابور عاصمة لهم .

والذي قضى على دولتهم هو يعقوب بن الليث الصفّار، ولقب «صفّاراً » لأنه كان في حداثته يشتغل في صقل النحاس. وكان هو وأخوه عمر يظهران الزهد. وصحبا رجلاً اشتهر بالتطوع في قتال الخوارج يقال له صالح بن النضر الكناني المطوعي من أهل بُسْت. يقول ابن الأثير في تاريخه عن سنة سبع وثلاثين ومائتين: « في هذه السنة تغلب إنسان من أهل بست، اسمه صالح بن النضر الكناني، على سجستان، ومعه يعقوب بن الليث، فعاد طاهر بن عبد الله بن الحسين للمور عالي خراسان واستنقذها منه. ثم ظهر بها إنسان اسمه درهم بن الليث، ومالحسين، من المطوعة، فغلب عليها. وكان غير ضابط لأمور عسكره. وكان يعقوب بن الليث، وملّكوه قائد عسكره. فلما رأى أصحاب درهم ضعفه وعجزه اجتمعوا على يعقوب بن الليث، وملّكوه أمرهم لما رأوا من تدبيره وحسن سياسته وقيامه بأمرهم. فلما تبين له ذلك لم ينازعه في الأمر وسلّمه إليه واعتزل عنه. فاستبدّ يعقوب الأمر، وضبط البلاد، وقويت شوكته، وقصدته العساكر من كل ناحية ».

ولما تولى يعقوب بن الليث أمر المطوعة، أي المتطوعين لقتال الخوارج (أو الشراة)، حارب الخوارج الشراة وانتصر عليهم، حتى أفناهم وأخرب ضياعهم. واستطاع بمكره ودهائه أن يتملك أصحابه، فأطاعوه طاعة لم يطيعوها أحداً من قبله. ثم اشتدت شوكته، وزادت صولته، فغلب على سجستان وهراة وبوشنج وما والاها. وكان قصده هراة وبوشنج في سنة ثلاث وخمسين ومائتين، وأمير خراسان يومئذ هو محمد بن طاهر

١ عن كتاب « البلدان » لأحمد بن أبي يعقوب بن واضح، المعروف باليعقوبي المتوفى ٢٨٤ هـ، نشرة دي خويه، ليدن ١٨٩٢، ص ٢٩٥ ــ ٢٠٨ ــ مع التصرف.

ابن عبد الله بن طاهر بن الحسين الخزاعي، وعامله على بوشنج هو محمد بن أوس الأنباري. وأرسل يعقوب إلى الخليفة المعتز بالله هدية وسأله أن يعطيه بلاد فارس. ثـم شـخص مـن سجستان يريد كرمان، فنزل مدينة بمّ. (وهي الحد الفاصل بين سجستان وكرمان). وخُلع الخليفة المعتز بالله في ٣ رجب سنة ٢٥٦، وبويع الامام المهتدى. وفي خلافته لم يكن ليعقوب بن الليث كبير أمر « بل كان يغزو ويحارب من يليه من الملوك بسجستان وأعمالها، ويتطرق كُور خراسان وما قرُب من قوهستان ونواحي هراة وبوشنج وما اتصل بسجستان. ثـم عـاد يعقوب إلى بلاد فارس' ». ثم دخل مدينة بلخ في جمادي الآخرة سنة ٢٥٨، ثم خرج منها ودخل نيسابور في ذي القعدة من سنة تسع وخمسين ومائتين؛ وقبض على محمد ابن طاهر أمير خراسان وجميع الطاهريين. ثم خرج عنها في المحرم من سنة ستين ومائتين ومعه محمد بن طاهر مقيداً ومعه نيف وستون من أهله وتوجه نحو جرجان القاء الحسن بن زيد العلوى أمير طبرستان وجرجان، فهرب هذا أمامه، ودخل يعقوب جرجان. ثم تقدم ودخل آمل (وهي كرسيّ بلاط طبرستان). ثم أرسل رسله إلى المعتمد فدخلوا بغداد في ١٤ جمادى الآخرة سنة ٢٦٢ ه. ثم سار إلى واسط، وأقام بها نائباً عنه. ثم سار على دير العاقول، ومنها إلى اصطربند وعلم الخليفة المعتمد أنه يقصد بغداد، فخرج لملاقاته. فانهزم يعقوب الصفار؛ وكان ممن تخلص من أسره في ذلك اليوم أبو عبد الله محمد بن طاهر أمير خراسان. ومضي الصفار منهزماً إلى واسط، ثم مضى إلى السوس، فتستر، ورحل إلى فارس. وتوفي يعقوب بن الليث الصفار في ١٤ شوال سنة ٢٦٢ ه. وكانت مدة تغلبه على سجستان وتلك النواحي أربع عشرة سنة وشهوراً، وكانت وفاته بجنديسابور من كور الأهواز، فيما روى ابن الأثير عن حو ادث سنة

١ ابن خلكان تحت رقم ٧٩٩ (ج٥، ص ٤٥٣، القاهرة ١٩٤٩).

٢٦٥ وهو يجعل وفاته في هذه السنة ٢٦٥، لا سنة ٢٦٢.

وتولى أخوه عمرو بن الليث مكانه؛ وأقر الخليفة المعتمد على الله ذلك. وقد أحسن عمرو التدبير والسياسة غاية الإحسان، وبرع في إدارة البلاد.

ولكن أحد أتباع يعقوب الصفار، وهو الخجستاني (نسبة إلى خجستان: من جبل هـراة، من قرى بادغيس) خلع طاعة عمرو وتغلب على نيسابور وبسطان في سنة ٢٦١ ه.

ثم عزل الخليفة الموفق بالله: عمرو بن الليث الصفار عن ولاية خراسان، وجعلها لأبي عبد الله محمد بن طاهر الخزاعي في سنة إحدى وسبعين ومائتين (سنة ٢٧١ ه)، فاستخلف محمد بن طاهر عليها رافع بن هرثمة، ما خلا أعمال ما وراء النهر، فإن الموفق بالله أقر عليها نصر بن أحمد بن أسد الساماني خليفة لمحمد بن طاهر.

توفي الخليفة المعتمد على الله في رجب سنة ٢٧٩ وتولى الخلافة بعده المعتضد بالله. وعزل رافع بن هرثمة عن خراسان، وولاها عمرو بن الليث الصفّار. فجرت حروب بينه وبين إسماعيل بن أحمد، انهزم فيها عمرو على باب بلخ في يوم ١٨ ربيع الآخر سنة ٢٨٧. وتوفي المعتضد بالله في ٢٢ ربيع الآخر سنة ٢٨٩، ومات عمرو بن الليث غداة ذلك اليوم.

وقد ملك بعده بلاد فارس حفيده طاهر بن عمرو بن الليث في ١٨ صفر سنة ٢٨٨، ثم استمر في ولايتها حتى سنة ٢٩٦، وتولى بعده الليث بن علي بن الليث، وهو ابن أخي يعقوب وعمرو بن الليث. وجرى بين طاهر وبين سبك السبكري الصفاري منازعات، وانتهى بناك أمر الصفارية في محرم سنة سبع وتسعين ومائتين.

وتولى أمر خراسان بعدهم آل سامان. إذ استولى أبو نصر أحمد بن إسماعيل الساماني على سجستان في سنة ٢٩٧

إلى الريّ، وكان يسكن بخارى، ثم سار إلى هراة فسيّر منها جيشاً في المحرم من سنة ٢٩٨ إلى سجستان فاستولى عليها واستعمل عليها الأمير أحمد أبا صالح منصور بن اسحق. ولكنها عصت عليه، فأنفد إليها عسكراً يفتحها ثانياً، فحصرها تسعة أشهر في سنة ٣٠٠، وفتحها واستعمل عليها سيمجور الدواتي.

واستمرت خراسان تحت حكم الأمير أحمد بن إسماعيل بن أحمد الساماني هي وما وراء النهر إلى أن قتل في سنة ٣٠١ ه، فانتقضت سجستان إذ تغلب عليها كثير بن أحمد بن شهفور.

وتولى بعده السعيد نصر بن أحمد، أبو عبد الله محمد بن أحمد الجيهاني، ولكنه خرج على طاعته أهل سجستان، واسحق بن أحمد بسمرقند، وبعض العلويين بطبرستان، غير أنه انتصر عليهم، واستمر على ولاية خراسان وما وراء النهر حتى توفي في سنة ٣٣١ ه. وتولى بعده ابنه نوح، ولقب « بالأمير الحميد »، واستمر في ولايته حتى توفي في سنة الآخر سنة ٣٤٣ ه. ولما توفي ملك بعده ابنه عبد الملك، فاستمر في الحكم حتى توفي في سنة ١٣٥٠ ه. وافتتت خراسان بعده وولي بعده أخوه منصور بن نوح، وقد وقع قتال شديد بينه وبين ركن الدولة وابنه عضد الدولة انتهى بصلح عقد في سنة ٣٦١ ه. وتوفي منصور بن نوح، وكان عمره حين ولي الأمر ١٣ سنة ولقب بالمنصور.

وفي هذه السنة \_ سنة ٣٦٦ \_ كان ابتداء دولة آل سبكتكين، إذ فيها ملك سبكتكين مدينة غزنة وأعمالها. وكان ابتداء أمره أنه كان من غلمان أبي إسحق بن البتكين، صاحب جيش غزنة للسامانية. وكان مقدّماً عنده، وعليه مدار أمره. وقدم إلى بخارى أيام الأمير منصور بن نوح مع أبي اسحق، فعرفه أرباب تلك الدولة بالعقل والعفة وجودة

الرأي والصرامة، وعاد معه إلى غزنة، فلم يلبث أبو اسحق أن توفي، ولم يُخلف من أهله وأقاربه من يصلح المتقدم. فاجتمع عسكره ونظروا فيمن بلي أمرهم ويجمع كلمتهم. فاختلفوا، ثم اتفقوا على سبكتكين لما عرفوه من عقله ودينه ومروءاته وكمال خلال الخير فيه. فقدموه عليهم وولوه أمره وحلفوا له وأطاعوه. فوليهم وأحسن السيرة فيهم، وساس أمورهم سياسة حسنة، وجعل نفسه كأحدهم في الحال والمال. وكان يدّخر من إقطاعه ما يعمل منه طعاماً لهم في كل أسبوع مرتين. \_ ثم إنه جمع العساكر وسار نحو الهند مجاهداً، وجرى بينه وبين الهنود حروب يشيب لها الوليد. وكشف بلادهم وشن الغارات عليها، وطمع فيها. وخافه الهند. فقتح من بلادهم حصوناً ومعاقل؛ وقتل منهم ما لا يدخل تحت الإحصاء... ثم إن سبكتكين عظم شأنه وارتفع قدره... واستولى سبكتكين على بست الله قصد إلى قصدار فاستولى عليها. ولما فرغ من بست وقصدار غزا الهند بعدد كبير من عساكره ومن المتطوعة، وحارب عليها. ولما فرغ من بست وقصدار غزا الهند بعدد كبير من عساكره ومن المتطوعة، وحارب ملك الهند جيبال وانتصر عليه؛ والتقى به في موقعة تالية فانتصر عليه انتصاراً عظيماً. وتوفي سبكتكين في سنة ٣٨٧ وهو في الطريق من بلخ إلى غزنة. وكانت مدة ملكه نحو عشرين سنة.

ولما توفي سبكتكين وبلغ الخبر إلى ولده يمين الدولة محمود بنيسابور جلس للعزاء، ثم أرسل إلى أخيه إسماعيل يعزيه بأبيه ويعرفه أن أباه إنما عهد إليه لبعده عنه، ويدكره بما يتعين من تقديم الكبير ويطلب منه الوفاق. فلم يوافق اسماعيل، وترددت الرسل بينهما، فلم يفلح التوسط. لهذا سار محمود عن نيسابور إلى هراة عازماً على قصد أخيه بغزنة، واجتمع بعمه: بفراجق في مدينة هراة، فساعده على أخيه، وسار نحو بُست وبها أخوه نصر فتبعه وأعانه وسار معه إلى غزنة. وأسرع اسماعيل،

١ ابن الأثير، جـ ٨، ص ٢٢٧.

واقتتل الفريقان اقتتالاً شديداً، فانهزم إسماعيل، وتخلى عن الملك، وكانت مدة ملكه سبعة أشهر. واستتب الأمر لمحمود بن سبكتكين. ولما فرغ من أمر أخيه وملّك غزنة وعدد إلى بلخ، رأى بكتوزون قد ولي خراسان. فأرسل إلى الأمير منصور بن نوح يذكر طاعته والمحاماة عن دولته، ويطلب خراسان. فرد منصور معتذراً عن خراسان، آمراً اياه بأخذ ترمذ وبلخ وما وراءها من أعمال بست وهراة. فلم يقنع محمود بذلك، وأعاد الطلب. فلما تيقن المنع سار إلى نيسابور وبها بكتوزون، فلما بلغه مسيرة محمود رحل عنها، فدخلها محمود وملكها. فلما سمع بذلك منصور بن نوح سار عن بخارى نحو نيسابور. فلما علم محمود بذلك سار عن نيسابور إلى مرو الروذ، ونزل عند قنطرة راعول. فسار بكتوزون إلى الأمير منصور وهو بسرخس، ودبر محمود حيلة انتهت بالقبض على الأمير منصور بن نوح سنة ٣٨٩ هـ. وتولى استولى على خراسان واستقر ملك محمود بخراسان. فأزال عنها اسم السامانية، وخطب فيها استولى على خراسان واستقر ملك محمود بخراسان. فأزال عنها اسم السامانية، وخطب فيها للقادر بالله واستقل بملكها منفرداً. وهكذا انقرضت دولة السامانية على يد محمود بن سبكتكين في سنة ٣٨٩ هـ.

وهكذا استولى على خراسان محمود بن سبكتكين وبدأت دولة آل سبكتكين فيها. وقد استمر محمود يحارب في الهند، فانتصر مرة أخرى على جيبال ملك الهند في سنة ٣٩٦ عند برشور وفتح بعدها ويهند، وعاد إلى غزنة ظافراً. وسار إلى سجستان فانتزعها من يد خلف بن أحمد. وفي سنة ٣٩٦ غزا المولتان، وافتتح كواكير واستولى على حصن كالنجار. ثم بلغه عن خراسان اضطراب الأحوال فيها بسبب قصد ايلك الخان لها، والتقى به فهزمه، وسلمت خراسان لمحمود، وانهزم ايلك الخان في سنة ٣٩٧. ولما فرغ محمود من الترك سلر إلى الهند لاستئناف الغزو. وعاد إليها في سنة ٤٠٠ فانتصر في معركة ناردين بالهند.

وفي سنة ٤٠٧ غزا قشمير وقنوج، وفي سنة ٤١٦ فتح عدة حصون ومدن في الهند وأخذ الصنم المعروف بـ « سُومنات »، وكان فتحاً عظيماً. وفي سنة ٢٠ استولى على الريّ وبلد الجبل. واستخلف بالري ابنه مسعود، وقصد أصبهان فملكها من علاء الدولة، وسار إلى الرى فأقام بها. وتوفى يمين الدولة محمود بن سبكتكين في ربيع الآخر من سنة إحدى وعشرين وأربعمائة، وكان مولده يوم عاشوراء سنة ستين وتلثمائة. وقد أوصى بالملك لولده محمد. فلما بلغ مسعوداً خبر وفاة أبيه وهو بأصبهان سار إلى خراسان وكتب إلى أخيه محمد بأنه لا يريد من البلاد التي وصبى له أبوه بها شيئاً وأنه يكتفى بما فتحه من بلاد طبرستان وبلد الجبل و أصبهان و غير ها، ويطلب منه المو افقة. فر د عليه محمد ر داً غليظاً. فسار مسعود لملاقاته فانهزم جند محمد، ووصل مسعود إلى غزنة في ٨ جمادي الآخرة من سنة ٢٢٢، وثبت ملكه، واجتمع له مُلك خراسان وغزنة وبلاد الهند والسند وسجستان وكرمان ومكران والرى وأصبهان وبلاد الجبل وغير ذلك. وسار إلى النيز ومكران فملكهما. واستأنف الغزوات في الهند ففتح قلعتي سرستا وغيرها من بلاد الهند، ولكن أتاه خبر هجوم الغُزّ على بلاده فعاد إلى خراسان وأجلى السلجوقية عنها في سنة ٤٣٠ وهزم الغز في عدة مواقع. ولكن خطر السلجوقية زاد، ومن ناحية أخرى اتفق أخوه محمد وابن عمه يوسف بن سبكتكين على قتل مسعود، فاحتالوا حتى قتله أو لاد أحمد نيالتكين وذلك في سنة ٤٣٢ ه. واستولى السلجوقية على خراسان.

ودالت دولة آل سبكتكين، وعَظُم شأن السلجوقية، وارتفع شأن ملكهم طغرلبك وأخيه داود، وهما ميكائيل بن سلجوق بن بغاق. ففي سنة ٣٣٤ ملك طغرلبك جرجان وطبرستان؛ وفي سنة ٤٣٧ أرسل أخاه ابراهيم إلى بلاد الجبل فملكها، وإلى الدينور فملكها وتابع سيره إلى حلوان. وفي سنة ٤٤٧،

وصار أول « ملوك » السلجوقية، وتملُّك على العراق. وتوفي في ٨ رمضان سنة ٥٥٥ ه. وتولى بعده ألب أرسلان، الملقب بسلطان العالم، وهو ابن داود جغرى بك بن ميكائيل بن سلجوق التركى. وملك بعد عمه طغرلبك سبع سنين وستة أشهر وأياماً. وتوفى في ١٠ ربيع الأول سنة ٤٦٥ ه. وتولى بعده ابنه ملكشاه. وقد استوزر كلاهما نظام الملك وهو الحسن بن على بن اسحاق، ووزر الملك ألب أرسلان وولده ملكشاه تسعاً وعشرين سنة؛ وولد بطوس سنة ٤٠٨، وكان أبوه من أصحاب محمود بن سبكتكين، وكان من الدهاقين. وهو الذي بني المدرسة النظامية ببغداد ونيسابور وغيرهما؛ وكان مجلسه عامراً بالفقهاء والعلماء، بحيث يقضى معهم غالب نهاره. وكان إذا دخل عليه أبو القاسم القشيري وأبو المعالى الجوبني قام لهما وأجلسهما معه في المقعد. فإذا دخل أبو على الفارمذي قام وأجلسه مكانه وجلس بين يديه. وخرج نظام الملك مع السلطان ملكشاه من أصبهان قاصداً بغداد في مستهل سنة ٤٨٥ فلما كان في بعض طريقه بقرية بالقرب من نهاوند « وهو يسايره في محفة، قال: قد قُتل هنا خُلُقٌ من الصحابة زمن عمر. فطوبي لمن يكون عندهم! فاتفق أنه لما أفطر (في مغرب ١٠ رمضان من تلك السنة) جاءه صبى في هيئة مستغيث به ومعه قصة (= شكوى). فلما انتهى إليه، ضربه بسكين في فؤاده وهرب، وعثر بطنب الخيمة فأُخذ فقُتل. ومكث الـوزير ساعة. وجاءه السلطان يعوده فمات وهو عنده. وقد اتَّهم السلطان في أمره أنه هو الذي مالأ عليه. فلم تطل مدته سوى خمسة و ثلاثين يوماً وكان في ذلك عبرة لأولى الألباب' ».

\* \* \*

۱ ابن كثير: « البداية والنهاية »، ج ۱۲، ص ۱٤١ بيروت ١٩٦٦.

ونكتفي بهذا القدر من تاريخ خراسان. وقد توسعنا فيه أكثر مما ينبغي في مثل هذا الكتاب الذي هو في العقائد، لا في التاريخ السياسي، لأن خراسان لم تلق عناية كافية من الباحثين، ولأن الأحداث السياسية العنيفة فيها كانت لها ظلال على العقائد؛ ولأنها كانت من أخصب بلاد الإسلام، خصوصاً في القرن الخامس الهجري، بالتيارات الكلامية والفلسفية. ويكفي أن نذكر أسماء: عبد القاهر البغدادي، وإمام الحرمين الجويني، وأبو إسحاق الاسفراييني، وأبو القاسم القشيري، وأبو حامد الغزالي.

وقد كانت خراسان المركز الرئيسي لمذهب الكرّامية، إذ أن مؤسس المذهب، أبا عبد الله محمد بن كرّام السجستاني ورد نيسابور في زمان و لاية محمد بن طاهر بن عبد الله بن طاهر (وقد تولى خراسان من سنة ٢٤٨ إلى سنة ٢٥٩ هـ) وتبعه على مذهبه «شرذمة من أكرّة القُرى والدُّهم سن الها سواد نيسابور. واستمر المذهب من منتصف القرن الثالث الهجري في خراسان إلى أوائل القرن الخامس الهجري على الأقل، وكان لهم مشايخ يتولون رسالة المذهب. فقد ذكر رسالة المذهب. فقد ذكر عبد القاهر البغدادي وكان لهم مشايخ يتولون رسالة المذهب. فقد ذكر عبد القاهر البغدادي (« الفرق بين الفرق »، ص ٢٢٤، طبعة محي الدين) أنه كان في عصره شيخ للكرامية يعرف بإبراهيم بن مهاجر، اخترع آراءً لم يسبق غليها « فزعم أن أسماء الله وزّ وجلً كلها أعراض فيه. وكذلك اسم كل مسمى عرض فيه. فزعم أن الله تعالى عَرض خاص دالً في جسم قديم، والرحمن عَرض آخر... » ويقول إنه ناظر ابن مهاجر هذا في مجلس حالً في جسم قديم، والرحمن عَرض آخر... » ويقول إنه ناظر ابن مهاجر هذا في سنة سبعين ناصر الدولة أبي الحسن محمد بن إبراهيم بن سيمجور صاحب جيش السامانية في سنة سبعين والشائة فيما ذهب إليه ابن مهاجر من أن الزاني عَرض في الجسم الذي يضاف إليه الزني،

ا عبد القاهر البغدادي: « الفرق بين الفرق »، ص ٢١٦، طبعة محي الدين عبد الحميد، القاهرة، بدون تاريخ.

الذي تضاف إليه السرقة، وليس الجسم زانياً ولا سارقاً.

وانتشر بها مذهب الأشاعرة، ومن أوائله في خراسان: أبو الطيب ابن أبي سهل الصعلوكي النيسابوري، المتوفى في سنة ٣٦٩. وقد تخرج على يديه جماعة من الفقهاء بنيسابور وسائر مدن خراسان؛ وأبو على الدقاق النيسابوري، شيخ أبي القاسم القشيري، وقد ولد في نيسابور، وخرج إلى مرو، وسلك طريق التصوف، وصحب الأستاذ أبا القاسم النصر أباذي وتوفى في ذي الحجة سنة ٤٠٥ ه؛ والحاكم أبو عبد الله بن البيع النيسابوري الحافظ، أمام أهل الحديث في عصره، ولد في ٣ ربيع الأول سنة ٣٢١، وسمع بخراسان أبا العباس بن يعقوب وأبا عبد الله الصفّار وأبا العباس المحبوبي وطبقتهم، وبالجبال: أبا محمد بن حمدان وأبا جعفر بن عبيد الحافظ الهمذاني، وهـو صاحب كتـاب « تاريخ علماء أهل نيسـابور »، و « مزكى الأخبار »، و « المدخل إلى علم الصحيح » و « الإكليل في دلائل النبوة »، وتوفي في ٣ صفر سنة ٤٠٥ ه؛ وأبو بكر بن فورك الأصبهاني، أقام أو لا بالعراق حتى درس بها مذهب الأشعري، وورد إلى نيسابور فتخرج عليه جماعة كثيرة، وتوفي في سنة ٤٠٦، وكان قد دُعي إلى غزية وجرت له بها مناظرات. وأبو سعد بن أبي عثمان النيسابوري الخركوشي الزاهد، تزهد وجالس الزهاد والمتجردين، وسمع بنيسابور الحديث من أبي محمد يحيى بن منصور القاضى، وأبى عمر بن نجيد وأقرانهم، وتوفى في سنة ٢٠٦ في رواية، وسنة ٢٠٧ في رواية أخرى؛ \_ وأبو حازم العبدوي النيسابوري، تـوفي سـنة ٤١٧؛ \_ أبـو اسـحق الاسفراييني، المتكلم الكبير، أحد كبار الأشاعرة، درّس في نيسابور في مدرسة بنيت من أجله ولم يبن بنيسابور قبلها مثلها، وكان فقيهاً متكلماً أصولياً، وعليه دَرَس القاضي أبو الطيب الباقلاني أصول الفقه باسفر إيين، وأخذ عنه الكلام والأصول عامةُ شيوخ نيسابور، توفي يوم عاشوراء سنة ثماني عشرة وأربعمائة، وكان الصاحب بن عباد

إذا انتهى إلى ذكر الباقلاني وابن فورك والاسفراييني \_ وكانوا متعاصرين \_ من أصحاب الأشعري قال الأصحابه: ابن الباقلاني بحر مُغْرق، وابن فورك صلّ مطرق، والاسفر اييني نار " تُحرِق؛ ﴿ ﴿ وَالْإِمامِ أَبُو مَحْمَدُ الْجَوِينِي وَالْدُ الْأَمَامِ أَبِي الْمَعَالَى إِمَامِ الْحر مين، كان فقيهاً أصولِياً أديباً نحوياً مفسراً، تخرَّج به جماعة من أئمة الإسلام لــ في الفقه تصانيف كبيرة الفوائد مثل « التبصرة » و « التذكرة » وله التفسير الكبير، وتوفي في ذي القعدة سنة ثمان وثلاثين وأربعمائة؛ \_ أبو القاسم الاسفر ابيني الأصم المعروف بـ « الاسكاف »، من أصحاب الأشعري، توفى في ٢٨ صفر سنة ٤٥٢ وقرأ عليه امامُ الحرمين الأصول؛ \_ أبو بكر النيسابوري البيهقي الحافظ الفقيه الأصولي، واحد زمانه في الحفظ، ومن كبار أصحاب الحاكم أبي عبد الله الحافظ، توفي في نيسابور في ١٠ جمادى الأولى سنة ٤٥٨ ه؛ أبو القاسم القشيري النيسابوري، عبد الكريم بن هوازن بن عبد الملك بن طلحة بن محمد، الصوفي الكبير صاحب « الرسالة » المعروفة باسمه (« الرسالة القشيرية »)، كان في الأصول على مذهب الأشعري، وفي الفروع على مذهب الشافعي ولد في ربيع الأول من سنة ست وسبعين وثلثمائة، لسان عصره وسيد فرقته، وأستاذ الجماعة ومقدم الصوفية في عصره، وأصله من ناحية استوا من العرب الذين وردوا خراسان وسكنوا النواحي، درس على أبي بكر بن فورك الأصولُ، ثم اختلف إلى أبي اسحق الاسفراييني، وأخذ طريق التصوف من أبي على الدقاق، وأبو على أخذه عن أبي القسم النصر أباذي ، والنصر أباذي عن الشبلي، والشبلي عن الجنيد، والجنيد عن السَّريِّ السَّقطي، والسريِّ عن معروف الكرخي، ومعروف عن داود الطائي، و داود لقى التابعين. وسعى بعض الولاة ضده، فاضطر إلى مفارقة الأوطان، وورد على أمير المؤمنين القائم بأمر الله في بغداد ولقي قبو لا عنده، وعاد إلى نيسابور، توفي صبيحة يوم الأحد ١٦ ربيع الآخر سنة خمس وستين وأربعمائة.

وهنا نروي خبر المحنة التي نالت أصحاب مذهب الأشعري في مفتتح سنة خمس و أربعين أربعمائة هجرية (ابن عساكر « تبيين كذب المفتري »، ص ١١٠ س ١٠) في مدينة نيسابور، في زمان تولى طغرلبك. ذلك أن طغرلبك أراد أن يستظهر بأهل السنة المتشددين، لتأبيد ملكه. فحدث ما يحدث عادة في مثل هذه الظروف من السعاية بين أصحاب المذاهب للانتقام من خصومهم. ومن ذلك أن بعض أهل السنة نسبوا إلى الأشعري مذاهب ذميمة، وحكوا عنه مقالات من شأنها أن تظهر الأشاعرة بمظهر المبتدعة؛ فانبرى أصحاب الأشعري للدفاع عنه. فرفع أبو القاسم عبد الكريم بن هوازي القشيري شكوي سماها « شكاية أهل السُّنة بحكاية ما نالهم من المحنة »، ونصبها هكذا: « أما بعد! فإن الله إذا أر اد أمراً قدره، فمن ذا الذي أمسك ما سيّر ه، أو قدَّم ما أخر ه، أو عار ض حكمه فغيّر ه، أو غلبه على أمر ه فقهر ه؟! كلا بل هو الله الواحد القهار، الماجد الجبار. ومما ظهر ببلد نيسابور، من قضايا التقدير، في مفتتح سنة خمس وأربعين وأربعمائة من الهجرة، ما دعا أهل الدين إلى شق صدور صبرهم، وكشف قناع ضُرّهم. بل ظلت الملة الحنيفية تشكو غليلها، وتبدي عويلها؛ وتتصب غرائر رحمة الله على من يسمع شكوها، وتصغي ملائكة السماء حين تندب شجوها \_ ذلك مما أُحدث من لعن إمام الدين، وسرُج ذي اليقين، مُحيي السُّنّة وقامع البدعة، وناصر الحق، وناصح الخَلق، الزكيّ الرضيّ أبي الحسن الأشعري \_ قدس الله روحه، وسقى بماء الرحمة ضريحه. وهو الذي ذب عن الدين بأوضح حُجج، وسلك في قمع المعتزلة وسائر أنواع المبتدعة أبين منهج، واستنفد عمره في النصح عن الحق، وأورث المسلمين بعدَ وفاته كتبه الشاهدة بالصدق. ولما مَنّ الله الكريم على الإسلام بزمان السلطان المعظم، المحكم بالقوة السماوية في رقب الأمم، الملك الأجل شاهانشاه، يمين خليفة الله، وغياث عباد الله: طغر لبك أبي طالب

محمد بن ميكائيل، وقام بإحياء السنّة والمناضلة عن الملة، حتى لم يبق من أصناف المبتدعة حزباً إلا سلّ لاستئصالهم سيفاً عضباً، وأذاقهم ذلاً وخسفاً، وعقب لآثارهم نسفاً حرجت صدور أهل البدع عن تحمّل هذه النقم، وضاق صبرهم عن مقاساة هذا الألهم، ومُنهوا بلعه انفسهم على رؤوس الأشهاد بألسنتهم، وضاقت عليهم الأرض بما رحبت بانفرادهم بالوقوع في مهواة محنتهم. فسولت لهم أنفسهم أمراً، فظنوا أنهم بنوع تلبيس وضرب تدليس يجدون لعسرهم تيسيراً. فسعوا إلى عالى مجلس السلطان المعظم بنوع نميمة، ونسبوا الأشعري إلى مذاهب ذميمة، وحكوا عنه مقالات لا يوجد في كتبه منها حرف؛ ولم ير في المقالات المصنفة للمتكلمين الموافقين والمخالفين من وقت الأوائل إلى زماننا هذا لهيء منها حكاية ولا وصف، بل كل ذلك تصوير بتزوير، وبهتان بغير تقدير. وما نقموا من الأشعري إلا أنه قال وإرادته، وحياته، وبقائه وسمعه، وبصره، وكلامه، ووجهه، ويده؛ وأن القرآن كلام الله غير مخلوق، وأنه تعالى موجود تجوز رؤيته، وأن إرادته نافذة في مراداته، وما لا يخفى مسن مسائل الأصول التي تخالف طرقه طرق المعتزلة والمجسمة فيها.

« معاشر المسلمين! الغياث، الغياث! سعوا في إيطال الدين، وراموا هدم قواعد المسلمين، وهيهات هيهات! « يريدون ليطفئوا نور الله بأفواههم، ويأبى الله إلا أن يتم نوره ». وقد وعد الله للحق نصره وظهوره، وللباطل محقه وثبوره. إلا أن كتب الأشعري في الآفاق مبثوثة، ومذاهبه عند أهل السُنّة من الفريقين معروفة

ا أيْ طغرلبك، السلطان السلجوقي، وقد استولى على نيسابور في ٧ رمضان ٤٣١ هـ (= ٢٢ مايو ١٠٤٠).

ومشهورة. فمن وصفه بالبدعة علم أنه غير محق في دعواه، وجميع أهل السنة خصمه فيما افتراه (ثم ذكر « القشيري » أربع مسائل شنع بها عليه، وبين براءة ساحته فيما نسب منها إليه، ثم قال:) ولما ظهر ابتداء هذه الفتنة بنيسابور، وانتشر في الآفاق خبره، وعظم على قلوب كافة المسلمين من أهل السُنة والجماعة أمره، ولم يبعد أن يخامر قلوب بعض أهل السلامة والوداعة توهم في بعض هذه المسائل أن لعل الإمام أبا الحسن علي بن اسماعيل الأشعري و رحمه الله قال ببعض هذه المقالات في بعض كتبه ولقد قيل: مَنْ يَسْمَعْ يُخِلِ البُتنا هذه الفصول في شرح هذه الحالة، وأوضحنا صورة الأمر بذكر هذه الجملة، ليضرب كلُ مَنْ (هو) مِنْ أهل السنة إذا وقف عليها بسهمه في الانتصار لدين الله من دعاء يخلصه، واهتمام يصدقه، وكل عن قلوبنا بالاستماع إلى هذه القصة يحمله، بل ثواب من الله على التوجع بذلك يستوجبه. والله غالب على أمره، وله الحمد على ما يمضيه من أحكامه ويبرمه، ولا قوة إلاً بالله ألعلي العظيم " ».

ولم يورد ابن عساكر نص هذه الأربع مسائل، ولكننا نجد هذه الرسالة بكاملها في «طبقات الشافعية » للسبكي (ج ٢، ص ٢٧٥ \_ ٢٨٨). ومن ناحية أخرى كتب أبو القاسم القشيري بخطه مكتوباً في ذي القعدة سنة ست وثلاثين وأربعمائة وقع هو عليه ومعه وقع: أبو عبد الله الخبازي المقري، وأبو محمد الجويني، وعبد الله بن يوسف، وأبو الفتح الشاشي، وعلي بن أحمد الجويني (والد إمام الحرمين)، وأبو الفتح العمري الهروي الفقيه، وناصر بن الحسين، والأيوبي (!)، وأحمد بن محمد بن الحسن بن أبي أيوب،

۱ ابن عساكر: « تبيين كذب المفتري... »، ص ۱۱۰ ـ ۱۱۲.

وعلي بن محمد بن أبي أيوب، والإمام أبو عثمان الصابوني، وإسماعيل بن عبد الرحمن الصابوني، وابنه أبو نصر الصابوني، وعبد الله بن إسماعيل الصابوني، والشريف البكر، وعلي بن الحسن البكري الزبيري، ومحمد بن الحسن، وأبو الحسن الملقاباذي، وعبد الجبار الاسفراييني الذي كتب بالفارسية تقريظاً للأشعري، وعبد الجبار بن علي بن محمد الاسفراييني، وابنه محمد.

ونص هذا البيان الموجز الذي أصدره هؤلاء وكتبه أبو القاسم عبد الكريم ابن هـوازن القشيري بخطه، ووقع عليه، وأحياناً مع تعليق، هؤلاء المذكورون ــ هو:

« بسم الله الرحمن الرحيم. اتفق أصحاب الحديث أن أبا الحسن علي بن اسماعيل الأشعري رضي الله عنه \_ كان إماماً من أئمة أصحاب الحديث، ومذهبه مذهب أصحاب الحديث. تكلم في أصول الديانات على طريقة أهل السُّنة، وردّ على المخالفين من أهل الزيغ والبدعة. وكان على المعتزلة والروافض والمبتدعين من أهل القبلة والخارجين عن الملة \_ سيفاً مسلولاً. ومن طعن فيه أو قدح، أو لعنه أو سبه \_ فقد بسط لسان السوء في جميع أهل السُّنة. بذلنا خطوطنا طائعين بذلك في هذا الذكر، في ذي القعدة سنة ست وثلاثين وأربعمائة. والأمر على هذه الجملة المذكورة في هذا الذكر. وكتبه عبد الكريم بن هوازن القشيري'. »

والسبكي في طبقات الشافعية (ج ٢، ص ٢٦٩ ـ ٢٧٢) يشرح حال هذه الفتنة التي وقعت بمدينة نيسابور، قاعدة خراسان، وكيف أدت إلى خروج إمام الحرمين، والحافظ البيهقي، وأبي القاسم القشيري من نيسابور، فيقول إن السلطان في ذلك الوقت كان هو طغرلبك السلجوقي، « وكان رجلاً حنفياً سُنياً خيراً عادلاً محبباً إلى أهل العلم، من كبار الملوك وعظمائهم. وهو أول ملوك السلجوقية. وكان يصوم الاثنين

۱ ابن عساكر: « تبيين كذب المفترى... »، ص ١١٣، دمشق ١٣٤٧هـ.

والخميس » (ج ٢، ص ٢٦٩). وكان له وزير «سوء » على حد تعبير السبكي، هـو أبـو مضر منصور بن محمد الكندري. « وكان معتزلياً رافضياً... يقول بخلق الأفعال وغيره من قبائح القدرية، وسب الشيخين (أبي بكر وعمر) وسائر الصحابة وغير ذلك من قبائح شر الروافض، وتشبيه الله بخلقه وغير ذلك من قبائح الكرامية والمجسمة » (ص ٢٧٠). واتفق أن رئيس البلد كان هو الأستاذ أبا سهل ابن الموفق، وكان جواداً ذا أموال جزيلة وصدقات دارة وهبات هائلة، وكان مرموقاً بالوزارة، وداره مجتمع العلماء وملتقى الأئمة من فريقي الحنفية والشافعية في داره يتناظرون. وكان عارفاً بأصول الدين على مذهب الأشعري، مناضلاً في الذب عن هذا المذهب. فعظم ذلك على الكندري، لما في نفسه من كراهية مذهب الأشعري، ومن بغض ابن الموفق وخشيته من أن يثب على الوزارة. لهذا حسّن الكندري للسلطان طغرابك لَعْنَ المبتدعة على المنابر. فأمر طغرابك بلعن المبتدعة على المنابر. فاتخذ الكندري من ذلك ذريعة إلى التتكيل بالأشعرية، « وصار يقصدهم بالإهانة والأذى والمنع من الـوعظ والتدريس وعزلهم عن خطابة الجامع. واستعان بطائفة من المعتزلة الذين زعموا أنهم يقلُّدون مذهب أبي حنيفة؛ أشربوا في قلوبهم فضائح القدرية، واتخذوا التمذهب بالمذهب الحنفي سياجاً عليهم. فحسنوا إلى السلطان الازراء بمذهب الشافعي عموماً، وبالأشعرية خصوصاً. وهذه هي الفتنة التي طار شررها فملأ الآفاق، وطال ضررها فشمل خراسان والشام والحجاز والعراق » (ج ۲، ص ۲۷۰).

فتدخل أبو سهل ابن الموفق لدفع الأذى عن الأشاعرة، وتردد إلى المعسكر في هذا الغرض؛ لكن لم يفلح مسعاه، وبالعكس «جاء الأمر من قبل السلطان طغرلبك بالقبض على الرئيس الفراتي، والأستاذ أبي القاسم القشيري، وامام الحرمين، أبي سهل ابن الموفق، ونفيهم، ومنعهم عن المحافل. وكان أبو سهل غائباً إلى بعض النواحي. ولما قرئ الكتاب بنفيهم

أغري بهم العامة والأوباش. فأخذوا بالأستاذ أبي القاسم القشيري والفراتي يجرونهما ويستخفون بهما، وحبُسا بالقهندز '. وأما إمام الحرمين فإنه كان أحس بالأمر، واختفى، وخرج على طريق كرمان إلى الحجاز؛ ومن ثم جاور وسمى إمام الحرمين. وبقى القشيري والفراتي مسجونين أكثر من شهر. فتهيأ أبو سهل ابن الموفق من ناحية باخررْز، وجمع من أعوانه رجالاً عارفين بالحرب. وأتى باب البلد، وطلب إخراج الفراتي والقشيري. فما أجيب، بل هُــدد بالقبض عليه بمقتضى ما تقدم من مرسوم السلطان. فلم يلتفت، وعزم على دخول البلد ليلاً، وإخراجهما مجاهرة. وكان متولى البلد قد تهيأ للحرب. فزحف أبو سهل ليلاً إلى قرية له على باب البلد، و دخل مُعافصةً ٢ إلى داره و صاح من معه بالنقر ات العالية. فلما أصبحوا تر ددت الرسل والنصحاء في الصلح، وأشاروا على الأمير بإطلاق الأستاذ والسرئيس. فأبي، وبسرز برجاله وقصد محلة أبي سهل. فقام واحد من أعوان أبي سهل، إلاَّ أنه يُعدُّ بألف، وضرغام إلاَّ أنه في زي إنسان، واستدعى منه كفاية تلك الثائرة إياه وأصحابه. وأذنوا لهم. فالتقوا في السوق، وثبت هؤلاء حتى فرغ نُشَّاب أولئك، وتأنى الحقُّ حتى انقضت تُرهات الباطل. ثم حمل أصحاب ابن الموفق على أولئك حملة رجل واحد، فهزموهم بإذن الله، وجرحوا أمير البلد وهموا بأسره. ثم توسَّط الناسُ ودخلوا على أبي سهل في تسكين الفتنة وإطفاء الثائرة. وأتوا بالأستاذ (القشيري) والرئيس إلى داره. وقالوا: قد حصل القصد، وأخْرج هذان من الحبس. فلما انتصر أبو سهل وتم له ما ابتغي تشاور هو وأصحابه فيما بينهم، وعلموا

ا قهندز: كلمة فارسية الأصل، أصلها بالفارسية: كهن \_ دز: اسم لأربعة أماكن محصنة، ث\_م أطلق على
 القلعة بوجه عام.
 ٢ أي عنوة و غلبة.

أن مخالفة السلطان لها تبعة، وأن الخصوم لا ينامون. فاتفقوا على مهاجرة البلد إلى ناحية استواء، ثم يذهبون إلى الملك (طغرلبك)، وبقي بعض الأصحاب بالنواحي مفرقين. وذهب أبو سهل إلى المعسكر، وكان على مدينة الري. وخرج خصمه من الجانب الآخر، فتوافيا بالري، وأنهى إلى السلطان ما جرى، وسعى بأصحاب الشافعي وبالإمام أبي سهل خصوصاً. فق بض على أبي سهل وحُسِ في بعض القلاع وأخذت أمواله وبيعت ضياعه، ثم فرج عنه وخرج وحج. فهذا ما كان من الفتتة. وكان هذا السلطان مع دينه وخيره ممن لم يمهله الله بعد إذنه بالسب وبحبس القشيري. ولم يمكث بعد هذه الوقعة الشنيعة واتفاق هذه الفضيحة الفظيعة إلا زمناً يسيراً، وتوفي. وتسلطن بعده السلطان الأعظم عضد الدولة أبو شجاع ألب أرسلان. وله يلبث الكندري إلا بسيراً وقُتل شر قتلة وجُعل كل جزء من أجزائه في ناحية ولذلك شرح يلبث الكندري إلا بسيراً وأسفر صباح الزمان عن طلعة الوزير نظام المُلْك، فقام في نصرة الدين قياماً مؤزراً، وعاد الحق معززاً موقراً، وأمر بإسقاط ذكر السب وتأديب من فعله » (السبكي: «طبقات الشافعية »، ج ٢، ص ٢٧٠ — ٢٧١، الطبعة الأولى بالمطبعة الحسينية) وكان مقتل الكندري في سنة ٤٥٦ ه.

ويذكر بعد ذلك أن أهل خراسان من نيسابور ونواحيها ومرو وما والاها تفرقوا: فمنهم من ذهب إلى العراق، ومنهم من ذهب إلى الحجاز. فممن حجّ: الحافظ أبو بكر البيهقي، وأبو القاسم القشيري، وامام الحرمين أبو المعالي الجويني. ويقال إن أربعمائة قاض من قضاة المسلمين من الشافعية والحنفية هجروا بلادهم بسبب هذه الواقعة.

وكان البيهقي بمدينة بيهق حين وقعت المحنة بنيسابور، فكتب إلى عميد الملك الكندري كتاباً أورده بكامله ابن عساكر («تبيين كنب المفتري...»، ص ١٠٠ \_ ١٠٨) وأورده باختصار السبكي («طبقات

الشافعية »، ج ٢، ص ٢٧٢ \_ ٢٧٥)، فراجعه فيهما. وفيه يدافع عن الأشاعرة ويطلب من الكندري وقف اضطهادهم. ولكن لم يفلح في ذلك، وبعد أن وفد على نيسابور لشد أزر أصحابه، اضطر معهم أن يهاجر فهاجر إلى الحجاز كما رأينا مع القشيري وإمام الحرمين. ولم يعد إلا بعد مصرع الكندري في سنة ٤٥٦، ولما كان قد توفي في سنة ٤٥٨ ه فكأنه لم يعش بعد عودته إلى نيسابور إلا عامين.

وابن الأثير في حوادث سنة ٥٦٤ التي قتل فيها عميد الملك الكندري يشير إلى هذه الأحداث فيقول عن الكندري إنه «كان شديد التعصب على الشافعية، كثير الوقيعة في الشافعي للأحداث فيقول عن الكندري إنه «كان شديد التعصب على الشافعية، كثير الوقيعة في الشافعي للشعرية الله تعالى عنه. بلغ من تعصبه أنه خاطب السلطان (= طغرلبك) في لعن الرافضة (= الشيعة) على منابر خراسان. فأذن في ذلك، فأمر بلعنهم. وأضاف إليهم الأشعرية، فأنف من ذلك أئمة خراسان: منهم الإمام أبو القاسم القشيري، والإمام أبو المعالي الجويني وغيرهما، ففارقوا خراسان. وأقام إمام الحرمين بمكة أربع سنين إلى أن انقضت دولته، يدرس ويُفتي، فلهذا لُقب: « إمام الحرمين ». للها جاءت الدولة النظامية (نسبة إلى نظام الملك الذي تولى الوزارة لألب أرسلان) أحضر من انتزح منهم وأكرمهم وأحسن إليهم اليهم اليهم الملك الذي تولى

وكان سبب اتصال الكندري بالسلطان طغرلبك أن السلطان لما ورد نيسابور طلب رجلاً يكتب له ويكون فصيحاً بالعربية، فدل عليه الموفق والد أبي سهل. فاستطاع أن ينال الحظوة عند السلطان حتى صار وزيراً له ولقب بلقب « عميد الملك » (= وزير)، وظل في هذه المكانة إلى أن توفى السلطان طغرلبك في  $\Lambda$  رمضان سنة 500. فأجلس

ابن الأثير الجزري المتوفى ٦٣٠ ه: « الكامل في التاريخ »، ج ٨، ص ٩٧، القاهرة، المكتبة التجارية.

الكندري مكانه في السلطنة: سليمان بن داود جغري بك أخي السلطان طغرلبك، وكان طغرلبك قد عهد إليه بالملك. ولكن الأمراء السلاجقة اختلفوا في أمر تعيين سليمان سلطاناً. فمضي باغي سيان واردم إلى قزوين، وخطبا لعضد الدولة ألب أرسلان محمد بن داود جغري بك، وكان حينئذ صاحب خراسان، ومعه نظام الملك وزيره. وكان الناس يميلون إليه فلما رأى عميد الملك الكندري انعكاس الحال عليه أمر بالخطبة للسلطان ألب أرسلان. ثم ذهب قاصداً خدمة نظام الملك وزير ألب أرسلان، وقدم بين يديه خمسمائة دينار، واعتذر وانصرف من عنده، فسار أكثر الناس معه، فخوف نظام الملك السلطان ألب أرسلان من مغبة ذلك. فقبض عليه، وأنفذ إلى مروالروذ، وحبس هناك عاماً. ثم بعث إليه غلامين ضرباه بالسيف وقتلاه، وكان ذلك في ذي الحجة من سنة ست وخمسين وأربعمائة، وكان عمره يوم قتل نيفاً وأربعين سنة.

فالكندري إذن حمل على الشيعة والأشاعرة والشافعية واضطهدهم من سنة ٤٤٥ حتى سنة ٥٥٠.

#### منهج عبد القاهر البغدادي

يتميز منهج عبد القاهر البغدادي بذكر الآراء المختلفة في المسألة الواحدة، أي أن عنده حاسة تاريخية مذهبية واضحة. ويظهر هذا خصوصاً في كتاب «أصول الدين »، إذ هو يذكر دائماً المذاهب المختلفة بأسمائها ويورد آراء أصحاب الآراء. ولهجته هنا موضوعية هادئة، بعكس لهجته الحادة العنيفة الظاهرة في عرضه لسائر المذاهب عدا مذهب أهل السنة، في كتاب « الفرق بين الفرق »، والسبب في هذا أن هذا

الكتاب الأخير قصد به إلى « بيان الفرقة الناجية » أي أهل السنة، فاضطر من أجل ذلك إلى الهجوم العنيف على سائر الفرق: الشيعة، المعتزلة، الخوارج، الكرامية، الجهمية، الخ.

والتبويب الذي التزمه عبد القاهر في « أصول الدين » منظم عقلي مُحْكَم. فقد ذكر فيه خمسة عشر أصلاً من أصول الدين، وشرح كل أصل بخمس عشرة مسئلة. وراح يبرر اتخاذه الرقم ١٥ أساساً للتقسيم والحصر فقال إن كثيراً من أحكام الشريعة تتعلق أو يرد فيها الرقم ١٥، ولهذا لم يكره تقسيم قواعد الدين على خمسة عشر أصلاً، وتقسيم كل أصل منها خمس عشرة مسئلة. وتبعاً لذلك انقسم كتابه هذا إلى مائتين وخمس وعشرين مسئلة في كل مسئلة منها: المذهب، والخلاف، أي رأي الأشاعرة والرد على آراء مخالفيهم.

والأصول الخمسة عشر التي بينها في هذا الكتاب هي:

١ \_ بيان الحقائق والعلوم على الخصوص والعموم

٢ \_ حدوث العالم على أقسامه من أعراضه وأجسامه

٣ \_ معرفة صانع العالم ونعوته في ذاته

٤ \_ معرفة صفاته القائمة بذاته

٥ \_ معرفة أسمائه وأوصافه

٦ \_ معرفة عدله وحكمه

٧ \_ معرفة رُسُله وأنبيائه

٨ \_ معرفة معجزات أنبيائه وكرامات أوليائه

٩ \_ معرفة أركان شريعة الإسلام

١٠ ــ معرفة أحكام التكليف في الأمر والنهي والخبر

١١ \_ معرفة أحكام العباد في المعاد

١٢ \_ بيان أصول الإيمان

- ١٣ \_ بيان أحكام الإمامة وشروط الزعامة
  - ١٤ \_ معرفة أحكام العلماء والأئمة
- ١٥ \_ بيان أحكام الكفر وأهل الأهواء الفَجَرة

وهو في العادة يبتدئ بإيراد رأي الأشاعرة، ويتلوه برأي الخصوم والرد عليه. ولا نستطيع أن نحدد إلى أي مدى أو متى يكون الرد من عند البغدادي وليس منقولاً عن أحد شيوخ المذهب: فهو عادة يستخدم التعبير: « عندنا » أو « أصحابنا » للدلالة على آراء شيوخ المذهب، ورأيه هو رأيهم. ويفرق أحياناً بين أجيال من هؤلاء الأصحاب فيقول مثلاً: « قال قدماء أصحابنا... » (« أصول الدين »، ص ١٠٨، س ١٧). ويخص بالذكر من أصحاب مذهب الأشعرية التالية أسماؤهم:

أبو محمد عبد الله بن سعيد القطان (ص ۸۹، ۹۰، ۹۷، ۲۱، ۱۰۹، ۱۰۹، ۱۰۹، الخ الخ) أبو العباس القلانسي (ص ۱۰، ۲۹، ۲۰، ۲۷، ۲۷، ۸۷، ۹۸، ۹۰، ۹۷، ۱۰۹، ۱۱۱...) أبو بكر محمد بن الطيب الباقلاني (۲۵، ۲۷، ۹۰، ۹۰، ۱۲۳... الخ الخ)

وهو يقول في « الفرق بين الفرق الله »: « وقد أدركنا منهم (أي أهل السنة) في عصرنا: ابن مجاهد، وابن الطيب، وابن فورك، وابراهيم بن محمد الله بن سعيد

١ ص ٢٢١، نشرة الكوثري، القاهرة ١٩٤٧.

٢ هو أبو اسحق ابراهيم بن محمد الاسفراييني، المتوفى في ١٠ محرم ٢١٨، ومؤلف: « أصول الدين » (٥ مجلدات)، و « تعليقه في أصول الفقه » الخ.. وبه تفقه أبو الطيب الطبري والقشيري والبيهقي، راجع عنه « شذرات =

القطان مقروناً بالنعت: قال شيخنا... (ص ١٠٤). ويعد البغدادي لذلك مصدراً رئيسياً من مصادرنا عن مذهب الأشاعرة، أولاً لدقته في إيراد مذهبهم، ولاستيفائه لأوجُه آرائهم في مختلف مسائل الدين، والحجج التي أدلوا بها في الدفاع عن هذه الآراء ضد الخصوم، خصوصاً وأنه ينقل عن كتب للأشعري والقطان والقلانسي ضاعت. وهو يمتاز عن الباقلاني مثلاً بتقسيماته الهندسية المحكمة، وعرضه الآراء المختلفة في المسألة الواحدة بإيجاز مجزئ. وقدرته على التقسيمات الدقيقة الهندسية راجعة على عقليته الرياضية الفذة.

ولكن لما كان لا يتميز له مذهب خاص في هذا العرض، فإن من الصعب جداً عرض مذهبه الخاص الذي انفرد به دون أصحابه من الأشاعرة.

لقد كان عبد القاهر البغدادي \_ بحسب ما لدينا من مؤلفاته \_ عارضاً لآراء الأشاعرة أكثر منه مفكراً أصيلاً ذا آراء انفرد بها أو براهين جديدة ساقها. ولهذا نجد عنده أوضح عرض لجماع مذهب أهل السنة، وذلك في القسم الأخير من كتاب « الفرق بين الفرق ». وهذا العرض يتفق تماماً مع ما يورده من آراء الأشاعرة في « أصول الدين »، بحيث يمكن أن نعد ذلك القسم من « الفرق » بمثابة تجريد لما في « أصول الدين » من عرض لآراء الأشاعرة.

الذهب »، ج  $\pi$ ، ص  $\pi$ ، ۲۰۹ \_ . ۲۱۰ \_ أما ابن فورك (بضم الفاء وفتح الراء) فتوفي سنة  $\pi$ . وقد دعي إلى نيسابور، وبنيت له مدرسة بها، ودعي إلى مدينة غزنة وجرت له بها مناظرات عظيمة ويقال إن السلطان محمود بن سبكتكين دس سما فمات ونقل إلى نيسابور فدفن بها. راجع « شذرات الذهب »، ج  $\pi$ ، ك المدرود من المدرود بن سبكتكين دس سما فمات ونقل إلى نيسابور فدفن بها. راجع « شذرات الذهب »، ج  $\pi$ ،

# مذهب أهل السنة والجماعة كما يعرضه البغدادي

والبغدادي يحاول أن يبين في « الفرق » (ص ٣٦٢ \_ ٣٦٥، طبعة محي الدين) أن مذهب أهل السنة والجماعة \_ ويقصد مذهب الأشعري \_ هو بعينه مذهب الصحابة والتابعين ومن تلاهم من الأئمة الأعلام. إذ يجعل أول متكلمي أهل السنة من الصحابة: على بن أبي طالب حيث ناظر الخوارج في مسائل الوعد والوعيد، وناظر القدرية في المشيئة والاستطاعة والقدر.

ويتلوه عبد الله بن عمر حيث تبرًّا من معبد الجهني في نفيه القدر.

وأول متكلمي أهل السنة من التابعين: عمر بن عبد العزيز، وينسب إليه البغدادي «رسالة بليغة في الرد على القدرية » (ص ٣٦٣). ثم زيد بن علي زين العابدين، وله كتاب في الرد على القدرية. ثم الحسن البصري، وله رسالة إلى عمر بن عبد العزيز في ذم القدرية يقول البغدادي إنها «معروفة ». ثم الشعبي، وكان أشد الناس على القدرية. ثم الزهري، وهو الذي أفتى عبد الملك بن مروان بدماء القدرية.

ويتلو هذه الطبقة: جعفر بن محمد الصادق، وينسب إليه: كتاب الرد على القدرية، وكتاب الرد على الخوارج، ورسالة في الرد على الغلاة من الروافض.

وأول متكلمي أهل السنة من الفقهاء وأرباب المذاهب: أبو حنيفة والشافعي. فأبو حنيفة «له كتاب في الرد على القدرية سماه كتاب: الفقه الأكبر؛ وله رسالة أملاها في نصرة قـول أهل السنة إن الاستطاعة مع الفعل... وللشافعي كتابان في الكلام، أحدهما: في تصحيح النبوة والرد

على البراهمة، والثاني في الرد على أهل الأهواء. »

ثم من بعدهم جاء الامام أبو الحسن الأشعري. ولا يذكره البغدادي على أنه مؤسس المذهب أو واضع أسسه الحقيقية مثلاً، بل يكتفي بأن ينعته بقوله: « الإمام أبو الحسن الأشعري الذي صار شَجىً في حلوق القدرية ».

ويذكر من تلامذة الأشعري المشهورين: أبا الحسن الباهلي، وأبا عبد الله بن مجاهد، « وهما اللذان أثمرا تلامذة هم إلى اليوم شموس الزمان وأئمة العصر: كأبي بكر محمد بن الطيب (الباقلاني)، وأبى اسحق ابراهيم بن محمد الاسفراييني، وابن فورك ».

ثم يستدرك ويقول إنه كان قبل هذه الطبقة: أبو علي الثقفي « وفي زمانه كان إمام السُنة أبو العباس القلانسي الذي زادت تصانيفه في الكلام على مائة وخمسين كتاباً ». وأما الذين أدركهم البغدادي فهم كما قلنا من قبل: ابن مجاهد، وابن الطيب، وابن فورك، وابراهيم بن محمد.

ويضيف إلى هؤلاء طوائف من أئمة الفقه، وأئمة الحديث والاسناد، وجمهرة من أهـــل النحو واللغة والأدب من كوفيين وبصريّين، وأئمة القراءة وحملة التفســير بالروايـــة وبعــض مشاهير علماء المغازي والسير والتواريخ ونقد الأخبار.

ويريد أن يتوصل من هذا إلى أن «جِماع الفضل في العلوم في أهل السنة والجماعة » (ص ٣٦٥)

وصنيعه هذا سنجده عند المرتضى في « المنية والأمل »، وهو يعدد في الفصل الأخير أسلاف المعتزلة من الصحابة والتابعين وتابعي التابعين والخلفاء الخ.

و هو في مستهل الباب الخامس من « الفررق » \_ و هو الذي عقده على بيان مذهب أهل السنة و الجماعة \_ يصنفهم إلى ثمانية أصناف:

- ١ \_ صنف المتكلمين على مذهب أهل السنة؛
- حنف أئمة الفقه من فريقي الحديث والرأي، ويدخل فيه أصحاب مؤسسي المذاهب كلهم تقريباً: مالك، الشافعي، الأوزاعي، الثوري، أبو حنيفة، ابن أبو ليلى، أبى ثور، أحمد بن حنبل و أهل الظاهر،
  - ٣ \_ علماء الحديث.
- علماء اللغة من نحويي الكوفة والبصرة « الذين لم يخلطوا علمهم.. بشيء من
   بدع القدرية أو الرافضة أو الخوارج »؛
  - ٥ \_ علماء القراءة وتفسير القرآن؛
  - ٦ \_ الزهاد الصوفية « الذين أبصروا فأقصروا واختبروا فاعتبروا... »
- ٧ ــ «قوم مرابطون في ثغور المسلمين فـــي وجــوه الكفــرة، يجاهــدون أعــداء المسلمين... ويظهرون في ثغورهم مذاهب أهــل السُــنة والجماعــة » (ص
   ٣١٧).
- ٨ ــ « عامة البلدان التي غلّب فيها شعار أهل السُنة دون عامة البقاع التي ظهر فيها شعار أهل الأهواء الضالة » (ص ٣١٨)، بيد أنه لم يحدد هذه البلدان.

#### أهل السنة والجماعة هم الفرقة الناجية

ثم يأخذ في بيان الأسباب التي تقطع بأن أهل السنة والجماعة هم وحدهم الفرقة الناجية من بين فرق الأمة الثلاث والسبعين، لأنهم وحدهم الموافقون للصحابة، بينما سائر الفرق تخالف الصحابة أو تطعن فيهم.

### الأصول التي اجتمع عليها أهل السنة والجماعة

ويبين الأصول التي اتفق عليها أهل السنة والجماعة، وقسم ذلك على أركان عدتها خمسة عشر ركناً، تمشياً مع الرقم ١٥ الأثير لدى صاحبنا. وفي كل ركن يبين مذهب أهل السنة الذي أجمعوا عليه. والتناظر دقيق واضح \_ كما قلنا \_ بين عرضه في « الفرق » و إما عرضه في « الفرق » هو مجرد تقرير لمذهب أهل السنة دون بيان الآراء المخالفة، ودون سرد الحجج المؤيدة لأقوال أهل السنة أو تقييد الآراء المخالفة. ومن شاء عرضاً واضحاً متسقاً مجرداً من الجدل لمذهب أهل السنة والجماعة لما وجده خيراً منه في كتاب « الفرق بين الفرق » (ص ٣٢٤ \_ ٣٥٩) فهو أوضح وأوجز وأدق عرض لعقيدة المحورة المجردة، خصوصاً وأنه بهذه الصورة قد صار بمثابة عقيدة كافة أهل السنة منذ ذلك التاريخ حتى يوم الناس هذا. ويمكن أن يجد فيه من يلتمس معرفة عقيدة المسلمين بوجه عام خير عرض وأوفاه وأوضحه.

## إمام الحرَمين أبو المعالي الجويني

هو عبد الملك بن عبد الله بن يوسف بن محمد بن عبد الله بن حيويه الجويني النيسابوري، إمام الحرمين؛ وكنيته أبو المعالى.

ولد في ثامن عشر المحرم سنة تسع عشرة وأربعمائة (١٧ فبراير سنة ١٠٨ م) في بليدة تدعى أزانوار، وهي قصبة كورة جُوين من أعمال نيسابور، وأول هـنه الكـورة لمـن يجيئوها من ناحية الريّ!. ويقول ياقوت («معجم البلدان »، ج ١، ص ٢٣١، نشرة قسـتنفلد) عن البلد: «وعهدي به عامر ّ آهِل، ذو سوق ومساجد، وظاهره خان كبير عمره بعض التجار من أهل السبيل. وينسب إليه جماعة من أهل العلم منهم أبو عبد الله محمد بن حفص بن محمد بن يزيد الشعراني النيسابوري الأزاذواري... توفي ببلده سنة ٣١٣، وأبو العباس محمود بـن محمد بن العباس الازاذواري ».

ولكن أبا المعالي لم ينسب إليها، بل نسب إلى الكورة: جوين. وجوين (بضم الجيم وفتح الواو وسكون الياء)، وأهل خراسان يقولون گوان، كورة من كُور نيسابور، يقول عنها ياقوت : « عهدى بها

ا ياقوت: « المشترك وضعا والمفترق صعقا »، ص ١١٥ ــ ١١٦، نشرة فستنفلد، جتنجن، سنة ١٨٤٦.

مليحة نزهة متصلة العمارة كثيرة القنيّ والبساتين، طويلة مسيرة ثلاثة أيام، وعرضها نحو ميل. أولها مدينة صغيرة يقال لها ازاداوار (!) إلى دون نيسابور بيوم. خرج منها جماعة من الأئمة الأعلام، منهم إمام الحرمين أبو المعالي عبد الملك بن أبي محمد عبد الله بن يوسف بن عبد الله الجويني هو وأبوه وجده أئمة، وغيرهم كثير ».

ويظهر أن أبا الفداء في « تقويم البلدان » أساء فهم هذا الموضع، فظن أن قوله خرج « منها » يعود الضمير فيه على ازاذوار، مع أنه يعود على جوين كما هو واضح من النص. ولهذا الفهم الخاطئ قال أبو الفداء في ذلك الموضع: « ومن ازاذوار إمام الحرمين الجويني ».

ويلاحظ أن ياقوت لم يذكر في مادة أزاذوار أن إمام الحرمين ولد بها. وإذن فرواية أبي الفداء هذه هي سوء فهم لما أورده ياقوت في « المشترك وضعاً ».

ومن ناحية أخرى لم تذكر لنا المصادر كلها مكان ولادته. فهل هذا الإغفال لما هو متبادر إلى الذهن من نسبته، فيكون مولده في جوين؟ لا نستطيع أيضاً أن نقطع بهذا.

ويقول ألار « إنه يبدو أن والديه سكنا حينئذ في نيسابور » لأن السبكي لي يدكر أن الامام أبا محمد الجويني استقر في نيسابور في سنة ٤٠٧ بعد أسفار طويلة؛ « فلا بد إذن أن يكون (أبو المعالي) قد ولد في العاصمة (= نيسابور) أو في نواحيها المباشرة "». وهذا احتمال يحتاج إلى مزيد تأييد.

١ ص ٥٥١، نشرة رينو والبارون دي سلان، باريس ١٨٤٠.

۲ ج ۳، ص ۲۰۸، س ۱٤.

<sup>3</sup> M. Allard: Le problème des attributs divins dans la doctrine d'Al-As'ari, p. 373, Beyrouth, 1965.

#### نشأته ووالده

وقد درس على والده أبي محمد عبد الله بن يوسف بن محمد بن عبد الله بن حيويه الجويني، وكان فقيها يدرس الفقه في إحدى المدارس في نيسابور. وقد أفرد له السبكي ترجمة واسعة (ج ٣، ص ٢٠٨ \_ ٢١٩) أورد ضمنها الرسالة التي أرسلها إليه الحافظ البيهقي، كما ذكر بعض الفرائد والغرائب والمسائل المنقولة عنه. يقول السبكي عن أبي محمد، والد إمام الحرمين: « أوحد زمانه علماً وزهداً وتقشفاً زائداً، وتحرياً في العبادات. كان يلقب بـ «ركـن الإسلام ». له المعرفة التامة بالفقه والأصول والنحو والتفسير والأدب... سمع الحديث من القفّال وعدنان بن محمد الضبّي، وأبي نعيم عبد الملك بن الحسن وابن محسن، وببغداد من أبي الحسين بن بشران، وجماعة. وروى عنه ابنه إمام الحرمين، وسهل بن إبراهيم المسجدي وعلى بن أحمد المديني، وغيرهم. تفقه أولاً على أبي يعقوب الأبيوردي، بناحية جوين. ثم قدم نيسابور واجتهد في التفقه على أبي الطيب الصعلوكي. ثم ارتحل إلى مرو قاصداً القفال المروزي، فلازمه حتى تخرج به: مذهباً وخلافاً، وأنقن طريقته. وعاد إلى نيسابور سنة سبع وأربعمائة، وقعد للتدريس والفتوى ومجلس المناظرة وتعليم الخاص والعام. وكان ماهراً في إلقاء الدروس. وأما زهده وورعه فإليه المنتهى. قال الامام أبو سعيد بن الإمام أبي القاسم القشيرى: كان المتأخرون في عصره والمحققون من أصحابنا يعتقدون فيه من الكمال والفضل والخصال الحميدة أنه لو جاز أن يبعث الله نبياً في عصره لما كان إلا هو: من حُسن طريقت ه وز هده وكمال فضله » (ج ٣، ص ٢٠٨). وتوفي الشيخ أبو محمد سنة ثمان وثلاثين و أربعمائة بنيسابور. ومن تصانيفه: « الفروق »؛ و « السلسلة »؛ و « التبصرة »؛ و «التذكرة»؛ و « مختصر المختصر »؛ و « شرح الرسالة »؛ وله مختصر « في موقف الإمام و الماموم »؛ وعلق عنه شرح على كتاب « عيون المسائل » تصنيف أبي بكر الفارسي؛ وله تفسير كبير يشتمل على عشرة أنواع في كل آية أ.

فكان والده إذاً عالماً فقيهاً شافعياً غزير الانتاج، مستقيم السيرة، حريصاً على ألا يتناول إلا الحلال. ويقول عبد الغافر الفارسي عن أخذ أبي المعالي العلم عن أبيه: « تفقه (أبو المعالي) في صباه على والده، ركن الإسلام، فكان يزهى بطبعه وتحصيله وجودة قريحته وكياسة غريزته لما يرى فيه من المخايل. فخلفه فيه من بعد وفاته؛ وأتى على جميع مصنفاته فقلبها ظهراً لبطن، وتصرّف فيها، وخرّج المسائل بعضها على بعض. ودرس سنين. ولم يرض في شبابه بتقليد والده وأصحابه، حتى أخذ في التحقيق وجدد واجتهد في المذهب والخلاف ومجالس النظر، حتى ظهرت نجابته ولاح على أيامه همة أبيه ».

ولما كان قد توفي في سنة ٤٣٨، فإنه ترك ابنه وهو في سن التاسعة عشرة. ورغم حداثة سنه قعد مكانه للتدريس. فيلقي الدروس في المدرسة التي كان يدرس فيها والده، وفي نفس الوقت يتم تحصيل نفسه بالاختلاف

ا بقي له من الكتب: أ \_ كتاب « الجمع والفرق »، في الفقه، منه مخطوط في برلين برقم ٤٨١١، ودار الكتب المصرية، الفهرس القديم ٣: ٢٥ و الفهرس الجديد ١: ٥٠٨ و بنى جامع باستانبول ٢: ١٤٦، ب \_ « الوسائل في فروق المسائل »، مخطوط في جار الله برقم ١٦٥٣. ج \_ « موقف الامام والمأموم »، مخطوط في بلدية الاسكندرية « فقه شافعي » ٣٨ (٢).

٢ أورده السبكي ج ٣، ص ٢٥٤. وعبد الغافر الفارسي ولد ٤٥١ ه (١٠٥٩ م) وهو اذن شاهد الجويني
 وعرفه عن قرب، وحضر دروسه كما يبدو من كلامه (ج ٣، ص ٢٥٤، س ٦ من أسفل).

إلى مدرسة البيهقي «حتى حصل الأصول (= أصول الدين) وأصول الفقه على الأستاذ الامام أبي القاسم الاسكافي الاسفراييني . وكان يواظب على مجلسه. وقد سمعته يقول في أثناء كلامه: كنت علقت عليه في الأصول أجزاء معدودة، وطالعت في نفسي مائة مجلدة » (٣/ ٢٥٤).

كما حضر مجلس أبي عبد الله الخبازي، ويقرأ عليه القرآن. وهو مع ذلك مواظب على التدريس في مدرسة والده.

## محنة الأشاعرة وأبو المعالى

وقد أشرنا من قبل بالتفصيل إلى ما أصاب الأشاعرة \_ والشافعية والشيعة \_ من محنة أوقعهم فيها عميد الملك الكندري سنة ٥٥٥، وكيف انتهت إلى اضطرار الجويني مع غيره إلى مغادرة نيسابور. وذكرنا أن أبا المعالي يمم شطر الحجاز عن طريق كرمان (السبكي ٢/ ٢٧١).

لكن المصادر لا تدلنا على التاريخ الدقيق لمغادرته نيسابور، متوجها إلى الحجاز. وفضلاً عن ذلك يذكر عبد الغافر الفارسي (السبكي ٣/ ٢٥٥) أن أبا المعالي واظب على المناظرة إلى أن ظهر التعصب بين الكندري من ناحية، والأشاعرة والشافعية من ناحية أخرى «واضطربت الأحوال

ا ذكره الجويني في « الشامل » (ص ٤٦٠ وص ٤٦١) بهذا الوصف: « (والذي ارتضاه) الأستاذ شيخي أبو القاسم الاسفرايني... »، « وقد ذكر شيخي... » راجع عنه السبكي ج ٣، ص ٢٢٠. واسمه الكامل: عبد الجبار بن علي بن محمد بن حسكان، أبو القاسم الاسفراييني الاسكافي. ويظهر من ترجمته أنه كان فقيها عنى بالفقه والأصول، ولم يكن متكلما، وقد توفى في ٢٨ صفر سنة ٤٥٢ هـ.

والأمور، فاضطر إلى السفر والخروج عن البلد. فخرج مع المشايخ إلى المعسكر، وخرج إلى بغداد يطوف مع المعسكر ويلتقي بالأكابر من العلماء ويدارسهم ويناظرهم، حتى تهذب في النظر وشاع ذكره. ثم خرج إلى الحجاز وجاور بمكة أربع سنين يدرس ويفتي ويجمع طرق المذهب، ويقبل على التحصيل، إلى أن اتفق رجوعه بعد مضي نوبة التعصب. فعدد إلى نيسابور، وقد ظهرت نوبة و لاية السلطان ألب أرسلان. وتزين وجه المُلكِ بشارة نظام الملك. واستقرت أمور الفريقين، وانقطع التعصب، فعاد إلى التدريس » (السبكي ٣/ ٢٥٥).

ونحن نعلم من ناحية أخرى أن ألب أرسلان تولى حكم نيسابور سنة ٤٥٥، وخُلِع الكندري في هذه السنة، وتولى الوزارة نظام الملك.

فإذا كانت عودة أبي المعالي إلى نيسابور قد تمت بعد تولي ألب أرسلان الملك في نيسابور وتولي نظام الملك الوزارة، وإذا كانت مدة إقامة إمام الحرمين في مكة والمدينة أربع سنوات، أي من سنة ٢٥٥ إلى سنة ٢٥٥، فأين أمضى إمام الحرمين المدة من ٤٤٥ هـ إلى ٢٥٥ هـ؟

هنا نجد أولاً رواية غريبة انفرد بها ابن السمعاني في ترجمته لأبي المعالي في كتاب « الذيل » وأوردها ابن العماد (« شذرات الذهب »، ج ٣، ص ٣٠١ \_ ٣٠٠، القاهرة سنة ١٣٥٠) مفادها أن أبا المعالي تنقل في البلاد « وخرج إلى بغداد، وصحب العميد الكندري أبا نصر مدة يطوف معه ويلتقي في حضرته بالأكابر من العلماء ويناظرهم حتى تهذب في النظر وشاع ذكره. قال ابن خلكان: وهذا خلاف ما ذكره شيخنا ابن الأثير في تاريخه في سنة ست وخمسين وأربعمائة فإنه قال: إن الوزير المذكور (= الكندري) كان شديد التعصب على الشافعية، كثير الوقيعة في الشافعي... »

وقد رجعنا إلى ابن خلكان (ج ٢، ص ٣٤١ ـ ٣٤٣، القاهرة

سنة ١٩٤٩ تحت رقم ١٥٥١) فلم نجد ما أشار إليه ابن العماد هنا، ولا شيئاً مما نقله ابن العماد عن « ذيل تاريخ بغداد » لأبي سعد (سعيد) عبد الكريم بن محمد بن منصور التميمي السمعاني (ولد في ٢١ شعبان سنة ٥٠٠ ه/ ١١ فبراير ١١١٣ م، وتوفي في ١٠ ربيع الأول سنة ٢٦٥ ه/ ٥ يناير سنة ١١٦٧ م). ومن الأسف أن هذا الكتاب \_ « ذيل تاريخ بغداد » للسمعاني \_ مفقود، و لا يوجد منه إلا مختصر قام به محمد بن المكرة الأنصاري (المتوفى سنة ٢١١ ه/ ١٣١١ م)، ومن هذا المختصر نسخة في ليدن (رقم ١٠٢٣) وكمبردج (الملحق برقم ٢٣٠).

والرواية غريبة، إذ لا نجد في أي مصدر من المصادر أن الكندري حتى آخر حياته قد رجع عن معاداة الشافعية والأشاعرة. ومن ناحية أخرى، لو صح ذلك فماذا دعا أبا المعالي إلى ترك خراسان وبغداد والذهاب إلى الحجاز والمجاورة هناك أربع سنوات، إذا كان الكندري قد عَدَل عن محاربة الشافعية؟

لهذا نشك في صحة رواية السمعاني. ولكن يبقى بعد ذلك أن نعرف كيف أمضى إمام الحرمين الفترة المذكورة، أي من سنة ٤٥٥ ه إلى ٤٥١ ه؟

التفسير المقنع هو أن نقول إن الاضطهاد لم يمس شخص أبي المعالي إلا في حوالي سنة ٤٥١ أو قبلها بقليل: وأنه استمر في نشاطه وربما في بغداد ومعسكر السلطان طغرلبك وينافح عن مذهب الشافعي والأشعري طوال هذه السنوات الخمس أو الست، إلى أن بلغ الاضطهاد أوجه فاضطر إلى الفرار إلى الحجاز.

### مجاورته بمكة والمدينة

و المصادر كلها تجمع على أن إقامته بمكة و المدينة استمرت أربع سنوات ! و خلال هذه السنوات الأربع كان « يُدَرِّس ويفتي ويجمع طرق المذهب »، وهي العبارة التي كتبها عبد الغافر الفارسي، وكررها ابن خلكان (الموضع نفسه).

ومن هذه الإقامة في مكة والمدينة حيث الحرمان الشريفان جاءه لقب: « إمام الحرمين ».

## عودته إلى نيسابور وتدريسه في النظامية

وعاد إلى نيسابور في أوائل ولاية السلطان ألب أرسلان السلجوقي، أي في سنة ٥٥٥ أو بعدها بقليل. وقد قربه نظام المُلك، وزير ألب أرسلان. ومن أجله بنى المدرسة النظامية بمدينة نيسابور وفيها جلس للتدريس. واستمر على التدريس فيها حتى آخر حياته (سنة ٤٧٨)، أي قرابة عشرين سنة لا ثلاثين كما قال عبد الغافر (السبكي، ج ٣، ص ٢٥٥، س ٩) وكرره من بعده ابن خلكان (ج ٢، ص ٣٤٢، س ٤) ولم يـذكره ابـن العمـاد (ج ٣، ص ٣٥٨ \_ ٣٦٢). وكان يحضر دروسه الأكابر، والعدد الغفير من

۱ السبكي عن عبد الغافر الفارسي، ج ۳، ص ۲۰۰، س ٤؛ ابن خلكان، ج ۲، ص ۳٤۱، س ۲ من أسفل؛ « شذرات الذهب » لابن العماد، ج ۳، ص ۳۰۹، س ۷؛ ابن عساكر، ص ۲۸۲، س ۱۰.

الطلبة أ. « وكان يقعد بين يديه كل يوم نحو من ثلثمائة رجل من الأئمة ومن الطلبة، وتخرج به جماعة من الأئمة والفحول وأو لاد الصدور » (السبكي، ج ٣، ص ٢٥٥).

وفي نفس الوقت كان يتولى الخطبة في جامع أقامه أبو علي المنيعي، وقد كسر منبره في الجامع المنيعي عند وفاته حزناً عليه. ويجلس يوم الجمعة للتذكير والوعظ.

وعين مشرفاً على الأوقاف (السبكي ٣/ ٥٥٠؛ ابن عساكر، ص ٢٨١، س ١٣). ونقلد زعامة الشافعية، وصار إليه المرجع في الفتوى.

وصنف برسم نظام الملك مصنفات منها: « النظامي » و « الغياثي »، وبعث بها إلى الوزير نظام الملك فوقعت منه موقع القبول، وقوبلت بما يليق بها من الشكر والرضا والخلع الفائقة والمراكب المثمنة والهدايا والرسومات. ولقي من نظام الملك كل تكريم واعزاز حتى وفاته، أي وفاة إمام الحرمين.

#### وفاته

واستمر أبو المعالي في هذه المكانة الرفيعة حتى توفي ليلة الأربعاء بعد صلاة العتمـة في الخامس والعشرين من شهر ربيع الآخر من سنة ثمان وسبعين وأربعمائـة (الموافـق ١٩ أغسطس سنة ١٠٨٥ م).

ا من كبار تلاميذه أبو الفتح الأنصاري النيسابوري، وله شرح على « الارشاد »، توفي سنة ١٥٠. وله كتاب « المغنية في الكلام » ومنه نسخة أحمد الثالث برقم ١٩١٦ في ٢٥٢ ورقة مقاس ٢٦ × ١٩ سم وتاريخها ٥٩٢ هـ.

# مؤلَّفاته

١ \_ نهاية المطلب في دراية المذهب

وهو أهم كتبه في الفقه، ويُعد من أمهات كتب الفقه الشافعي.

وتوجد منه المخطوطات التالية: الاسكندرية، مكتبة البلدية، فقه شافعي تحت رقم 33؛ دار الكتب المصرية الفهرس القديم، ج ٣ ٢٨٨، الفهرس الجديد، ج ١ ٢٥٥؛ أيا صوفيا برقم ١٥٠٠ أ؛ الظاهرية بدمشق ٤٨ (٢٨٥ \_ ٢٨٩). \_ واختصره عبد العزيز بن عبد السلام السلمي (المتوفى سنة ٦٦٠ ه) ومنه مخطوط في جوتا برقم ٩٤٩ (بخط المؤلف في سنة ٥٤٠)، ودار الكتب المصرية الفهرس الثاني ج ٣، ص ٢٤٥. ولهذا المختصر نظم، منه مخطوط في دار الكتاب المصرية الفهرس الثاني ١، ٥٢٦.

٢ \_ الورقات

في أصول الفقه، وهو واسع الانتشار.

وتوجد منه المخطوطات التالية: برلين برقمي ٢٥٨٤/ ٩؛ همبورج، السمينار الشرقي برقم ٢٥٨؛ باريس برقم ٢٥٢ (٣)، (٢٥٧) (٣)؛ المتحف البريطاني برقم ٢٥٢ (٣)، (٢٥٧) (٣)؛ الجزائر برقم ٢١٣ (٣)، الاسكوريال الفهرس الثاني ٢٠١ (٤)، ليبتسك ٨٨٢ (٣)، الامبروزية . Ambr. F. دار الكتب المصرية الفهرس الثاني ج ١ الملحق ٥٢.

ا وكذلك أحمد الثالث برقم ١١٣٠، الأحمدية بحلب برقم ٦٦٦، دار الكتب المصرية ٣٧٨ فقه شافعي، ٣٠٠ فقه شافعي، ٢٠٠ ب.

وطبع ضمن « مجموع متون أصولية لأشهر مشاهير علماء المذاهب الأربعة »، دمشق بدون تاريخ، وكذلك طبع على هامش « شرح تتقيح الفصول في الأصول » لأحمد بن إدريس القرافي، القاهرة سنة ١٣٠٦ ه.

وترجمه إلى الفرنسية ل. برشيه L. Bercher عنوان:

Le Kitab al-Waraqat traité de méthodologie juristique musulmane. Trad. et annoté, Par L. Bercher. Tunis, 1930.

وكتبت عليه الشروح التالية:

أ \_ « الدركات » لعبد الرحمن بن إبراهيم بن الفركاح الفزاري (المتوفى سنة ١٩٠ه) ومنه مخطوط في توبنجن برقم ١٠٨، وكوبريلي برقم ٥١٦.

ب \_ وشرحه جلال الدين محمد بن أحمد المحلي (المتوفى سنة 178) ومنه مخطوط في توبنجن برقم 109، فيرنتسه برقم 109 (1)؛ باريس برقم 109 (1)؛ الاسكوريال الثاني 109 (7)؛ برنستون 109 دار الكتب المصرية الفهرس القديم 109 (7)، كمبردج 109 (1)؛ دار الكتب المصرية الفهرس الثاني 109 (1)، كمبردج 109 (1)؛ دار الكتب المصرية الفهرس الثاني 109 (1)، وطبع على هامش « لطائف الإشارات إلى تسهيل الطرقات لنظم الورقات في الأصول الفقهية » لعبد الحميد بن محمد على الامريطي، فاس سنة 109 (17).

ج ـ شرح محمد بن محمد بن عبد الرحمن بن إمام الكاملية (المتوفى سنة ٤٧٤). ومنه مخطوطات في ليبتسك برقم ٢٥٨، والموصل برقم ١١٣ و ١٩٥ (٢)، برلين ٤٣٦٨، باريس ٤٢٤ (٢)، الاسكندرية، أصول ١١، ١٨، فنون ١٧٦ (٢)، ودار الكتب المصرية، الفهرس القديم ٢: ٢٦١.

د ـ حاشية على شرح المحلي، كتبها أحمد بن محمد العبادي القاهري

(المتوفى سنة ٩٩٤ هـ)، ومنه حاشية كبيرة في مخطوط برلين برقم ٤٣٦٣/٤، وبتنا،: ٥٥ تحت رقم ٢٦٢٨ (١)، وحاشية صغيرة في برلين ٤٣٦٥، والاسكندرية أصول ١١، تونس الزيتونة ٤: ٢٩ برقم ١٨٢٣. وطبعت على هامش «شرح تتقيح الفصول » لابن ادريس القرافي، القاهرة سنة ١٣٠٦، وعلى هامش « إرشاد الفحول » للشوكاني، القاهرة سنة ١٣٤٦ مع تقرير لعبد الحق السنباطي (المتوفى سنة ٩٩٥).

ه \_ « إرشاد الفحول » لسعد الدين التفتازاني (المتوفى سنة ٧٩١ ه)، منه مخطوط في باريس برقم ٥٦١، والجزائر برقم ٥٦٩ (٤).

و \_ « غاية المأمول » لشهاب الدين أبي العباس أحمد بن أحمد الرملي (المتوفى سنة ٩٥٠ هـ) ومنه مخطوط في باريس برقم ٥٠٤٩، والاسكندرية فنون ١١٤.

ز  $\_$  شرح عمرو بن عبد الرحمن بن الصلاح (المتوفى سنة 7٤٣ هـ)، منه مخطوط في سليم أغا برقم <math>7٤٩ ، رامفور <math>7٤٩ .

ح = « غاية المرام بشرح مقدمة الإمام » لأحمد بن محمد بن زكرى، منه مخطوط في دار الكتب المصرية الفهرس الثاني، ج = ، ص = .

ط \_ « لطائف الإشارات إلى تسهيل الطرقات لنظم الورقات في الأصول الفقهية »، لعبد الحميد بن محمد على الامريطي. طبع في القاهرة سنة ١٣٣٠، سنة ١٣٤٣ ه.

ي \_ نظم الورقات مع شرح بعنوان « اقدس الأنفس » لمحمد مصطفى ماء العينين، طبع حجر في فاس سنة ١٣٢١ ه.

يا \_ تقرير السنباطي (المتوفى سنة ٩٩٥ ه/ ١٥٨٧ م)، منه مخطوط في برلين برقم ٢٣٦٦، والجزائر ٢١٨ (٢).

يب \_ نقرير أحمد بن سلامة القليوبي (المتوفى سنة ١٦٠٩ ه/ ١٦٥٨ م)، منه مخطوط في برلين برقم ٤٣٦٧، والاسكندرية أصول ٩، ١٨.

وتوجد منظومات وشروح لها عديدة، راجع فهرست برلين لألڤرت. تحت رقم ٤٣٦٨.

٣ \_ مغيث الخلق في بيان الأحق

وفيه يبين أن آراء الشافعي الفقهية أرجح من آراء سائر أصحاب المذاهب.

منه مخطوط في برلين برقم ٤٨٥٣ (يحتوي على المقدمة فقط)، باريس برقم ٩٨٤، المتحف البريطاني، الملحق برقم ١٢٢١ (١)، الاسكندرية، أصول ٢٠، دار الكتب المصرية الفهرس القديم ٢: ٥٨٩، ٧: ٧٠٠، الفهرس الثاني ١: ٣٩٥، باريس ٥٨٩٦ (٢).

٤ \_ الارشاد إلى قواطع الأدلة في أصول الاعتقاد (إلى سواء الاعتقاد)

منه مخطوط في ليدن برقم ١٩٨٣، المتحف البريطاني ١٦٢٨ (٢)، الجزائر ٦٦٦، الاسكوريال، الفهرس الجديد برقم ١٥٥٠ (؟)، القروبين في فاس برقم ١٥٧٠، دار الكتب المصرية الفهرس الثاني ١: ١٦٣ برقم ١١٩٨ توحيد، وأخرى برقم ١١٧٩ توحيد، الأحمدية بحلب برقم ٧٦٤ توحيد.

وتوجد له الشروح التالية:

أ ــ شرح إبراهيم بن يوسف بن محمد بن المرأة (المتوفى بعد سنة ٦١٦ ه)، ومنه مخطوط في دار الكتب المصرية الفهرس القديم ٢: ٥٨، الفهرس الجديد ١: ١٨٨,

ب ـ « المقترح » لأبي العز المظفر بن علي الشافعي، ومنه مخطوط في ليدن ٤: ٢٣٧، كمبردج ٦١٣، الجزائر ٦١٧، دار الكتب المصرية الفهرس الجديد ١: ١٩٠، وله مختصر: منه مخطوط في الجزائر برقم ٦١٨.

ج \_ « الإسعاد على الإرشاد » لأبي العز المظفر بن علي الشافعي، منه مخطوط في جامع القرويين بفاس برقم ١٥٧٤.

د ـ شرح أبي بكر بن ميمون، مخطوط في أحمد الثالث برقم ١٨٦٠.

ه \_ « نكت الارشاد في الاعتقاد » لأبي اسحق ابراهيم بن يوسف بن محمد بن دهاق الأوسي المالكي ٢٢٣ ورقة المتوفى سنة ٦١٦ ه. الجزء الأول من نسخة كتبت في سنة ٢٢٩ عن نسخة المؤلف، مخطوط بدار الكتب المصرية برقم ٦ كلام ٤. والجزء الثاني في ٢٢١ ورقة. والثالث في ٢٢٠ والرابع في ٢٣٠ ورقة.

وله مختصر بعنوان « العقيدة السلالجية » كتبه أبو عمرو عثمان بن عبد الله السلالجي، ذكره حاجي خليفة ٤: ٢٤٣، ومنه مخطوط في جار الله باستانبول برقم ١٥٥٩.

وقد حققه لأول مرة لوسياني J. D. Luciani الأستاذ في جامعة الجزائر، ولكنه توفي قبل أن ينجز عمله، فطبع على حاله بحروف مطبعية مغربية الرسم في باريس سنة ١٩٣٨، ونقد هذه النشرة ج فيدا (أو فجدا) في مقال بالمجلة الآسيوية Journal Asiatique (عدد يناير مارس سنة ١٩٣٨، ص ١٤٩ ـ ١٥٣).

وكان لوسياني قد هيأ النص وترجمة فرنسية، لكنه توفي في سنة ١٩٣٣ قبل نشر النص والترجمة. واعتمد في تحقيقه على ثلاثة مخطوطات هي: مخطوط الجزائر ٦١٦، ومخطوط في تونس، وثالث في باريس.

واستعان في تعليقاته عليه بشرح عبد العزيز بن إبراهيم القرشي المعروف بابن بزيزة (٦٠٦ ـ ٦٦٢ هـ) وعنوانه « الاسعاد في شرح الارشاد ».

ثم نشر الكتاب نشرة ثانية د. محمد يوسف موسى وعلي عبد المنعم عبد الحميد، في القاهرة سنة ١٩٥٠ واتخذ الناشران نشرة لوسياني أساساً، حسب ما قالاه، وأثبتا اختلافات النسخ الأخرى في نهاية كل

<sup>.</sup>۲۱ × ۱٤ في ورقة مقاس .۲۱ × ۱۶ ويوجد مختصر آخر منه مخطوط في جامعة استانبول برقم .70 ويوجد مختصر آخر منه مخطوط في جامعة استانبول برقم .70 ويوجد مختصر آخر منه مخطوط في جامعة استانبول ويوجد مختصر .71 × 12 العام .72 El-Irchad par Imam el-Haramein, .73 siècle (Hégire), édité et traduit par J.-D. Luciani (Collection du Centenaire de l'Algérie).- Paris, Librairie Ernest Leroux, 1938; in .94 de .95 de .95 de .96 de .96 de .97 de .97 de .97 de .97 de .98 de .99 de .90 de .99 de .90 de .90 de .99 de .90 de .99 de .90 de .99 de

صفحة « إذ لم نر من العدل أن نفرض اختيارنا على القراء » (ص ث). ومع ذلك يقولان (تعليق، ص ث) إنهما وازنا بين النسخ وأجريا « الاختيار لما رأيناه الصحيح »!! والنسخ التي اعتمدا عليها هي:

۱ \_ نسخة دار الكتب المصرية رقم ۱۹۸ توحيد، وتاريخ نسخها ٥٦٢ ه، ف\_ ٣٩٨ ورقة، مسطرتها ۱۷ سطراً، ومقاسها ۱۳ × ١٩,٥ سم.

۲ \_ نسخة أخرى بدار الكتب المصرية بخط مغربي واضح، رقم ۱۱۷۹ توحيد في
 ۱۰۸ ورقة، ومسطرتها ۲۱ سطراً، ومقاسها ۱۳ × ۲۲ سم.

تسخة المكتبة الأحمدية بحلب، رقم ٧٦٤ توحيد، وتاريخ نسخها سنة ٦٨٦ ه،
 وهي في ١٠٦ ورقة، ومسطرتها ٢٢ سطراً، بخط نسخي قديم.

على أنه يلاحظ من جهاز الاختلافات في القراءات أنها هينة وليست بذات بال.

وكان من المفروض أن تكون نشرتهما أفضل من نشرة لوسياني، ولكن الواقع أنها أسوأ بكثير جداً من نشرة لوسياني: فنشرتهما حافلة بالأخطاء وسوء الاختيار بين القراآت، وهو امشها معظمها أخطاء تاريخية فضلاً عن آلاف الأغلاط المطبعية.

٥ \_ لمع الأدلة في قواعد عقائد أهل السُّنّة.

منه مخطوطات في برلين برقم ٢٠٧٣، ومكتبة جمعية المستشرقين الألمانية برقم ١٦، دار الكتب المصرية الفهرس الثاني ١: ٢٠٥، حلب، راجع « مجلة المجمع العلمي العربي » في دمشق ج ٨ ٠٢٠: ١٨.

وله شرح كتبه عبد الله بن محمد الفهري التلمساني (المتوفى سنة ١٥٦ ه/ ١٢٦٠م) منه مخطوط في برلين برقم ٢٠٧٤، ودار الكتب المصرية، الفهرس القديم ٢: ٣٠، حلب، راجع «مجلة المجمع

العلمي العربي » في دمشق ج  $\Lambda$ ، ص ... ، ۱۷ ، الاسكوريال الفهرس الثاني برقم ... ، او في أحمد الثالث برقم ... ، ... ورقة مقاس ... ، ... ونسخة دار الكتب المذكورة هي برقم ... كلام في ... ورقة مقاس ... ، ... . ...

وقد نشرت الأصل د. فوقية حسين، القاهرة سنة ١٩٦٤ نشرة رديئة للغاية.

٦ \_ رسالة في إثبات الاستواء والفوقية.

وفيها يفسر ما ورد في السورة ٢٠ آية ٤. ومنها مخطوط في مجموعة لندبرج بريل برقم ٥٩١، وفي الموصل برقم ٢٤٦، ٣٥٧.

٧ \_ خطبة و عظبة

منها مخطوطة في براين برقم ٣٩٥٣.

٨ ــ قصيدة يخاطب بها ابنه ويعظه فيها، وتنسب عادة إلى اسماعيل بن أبي بكر بــن
 المُقري المتوفى ٨٣٧ ه/ ١٤٣٣ م. ومنها نسخة في برلين رقم ٧٦٢١ (٣).

٩ \_ غياث الأمم في التياث الظُّلُم.

منه نسخة في مكتبة بلدية الاسكندرية برقم ٩٢ تاريخ.

١٠ \_ مختصر في أصول الدين، منه نسخة في باريس برقم ٦٧٢ (٥)

١١ ــ شفاء الغليل في بيان ما وقع في التوراة والإنجيل من التبديل.

منه مخطوط في أيا صوفيا برقم ٢٢٤٦ (٢)، و٢٢٤٧ (٢).

وينسب إلى الغزالي. ولكن ورد صراحة في مخطوط أيا صوفيا رقم ٢٢٤٦ (٢) أنه الحرمين.

١٢ \_ العقيدة النظامية في الأركان الإسلامية.

منه نسخة في الاسكوريال، الفهرس الثاني برقمي 101/7 في 77 ورقة؛ وفي بتنا 7:70 برقم 7917، وفي أحمد الثالث برقم 1770 (7) في 77 ورقة مقاس  $17 \times 77$  سم.

وقد نشره الشيخ زاهد الكوثري بالقاهرة سنة ١٩٤٨ بمطبعة الأنوار مع مقدمة جيدة.

١٣ ــ الدرة المُضيَّة في ما وقع فيه الاختلاف بين الشافعية والحنفية.

منه مخطوط في المتحف البريطاني برقم ٧٥٧٤ شرقي.

١٤ \_ غياث الإمام.

وهو برسم غياث الدين نظام المُلك، ولهذا يسمى أيضاً: « الغياثي »، ومنه نسخة في بنكيبور ١٠: ٤٩٣. وربما كان هو رقم ٩.

١٥ \_ كتاب الفروق.

منه نسخة في عاشر باستانبول ١: ١٤٦.

١٦ \_ رسالة في التقليد والاجتهاد.

منه نسخة في الآصفية ٢: ١٧٢٠ (١).

١٧ \_ رسالة في الفقه.

منه نسخة في الموصل ص ١٠١ برقم ٣٨٧.

١٨ \_ الشامل في أصول الدين.

كان بروكلمن (الملحق، ج ١، ص ٦٧٢، س ٢٤ \_ س ٢٥) أول من نبَّه إلى وجود النسخة المصورة في دار الكتب المصرية لهذا الكتاب، وهي منقولة بالتصوير الشمسي عن المخطوط رقم ٨٢٦ في مكتبة كوبريلي

ا ظهر الملحق الجزء الأول من GAL بروكلمن في ليدن ١٩٣٧.

باستانبول، وهذه المصورة الشمسية توجد في دار الكتب المصرية برقم ١٢٩٠ علم الكلم، ومذكورة أنها مصورة عن نسخة كوبريلي.

وعن هذه الصورة الشمسية استنسخ الأستاذ المرحوم محمود الخضيري لنفسه (عن طريق أحد نسّاخ دار الكتب) نسخة هي التي استعان بها الأب ج. شحاته قنواتي ولوي جاريه في بيان أبواب الكتاب (باللغة الفرنسية) في كتابهما « المدخل إلى علم الكلم الإسلامي' » سنة ١٩٤٨.

أفليس من العجيب المضحك معاً أن يأتي بعد هذا هلموت كلوپفر العجيب المضحك معاً أن يأتي بعد هذا هلموت كلوپفر النه هو الذي في مقدمة نشرته للكتاب الأول من الكتب التي ينقسم إليها « الشامل » فيدعي أنه هو الذي اكتشف الجزء الأول من الشامل تحت رقم ٨٢٦ في مخطوطات كوبرولي في استنبول، وأنه « لم يعثر على هذا الكتاب مدة قرون طويلة حتى وقفت (اقرأ: وُفقت) أنا للعثور عليه مستدلاً بإشارة في « تاريخ الأدب العربي » لبروكلمان »؟!

صحيح أنه في « دفتر » (فهرس) كتبخانه كوبرولي نسب هذا المخطوط إلى أبي الفضل محمد بن أحمد الطيبي الذي عاش في منتصف القرن السادس؛ ولكن هذا وهم من هذا الفهرست القديم تبين للباحثين خطؤه منذ وقت طويل جداً، حتى إن دار الكتب المصرية صورّته في أوائل العشرينات وسجّلته على أنه لإمام الحرمين، وذكر ذلك بروكلمن بعد ذلك في ملحق كتابه « تاريخ الأدب العربي »، ج ١، سنة ١٩٣٧. فأي توفيق إذن في العثور عليه بعد أن أشار إليه بروكلمن في سنة ١٩٣٧

<sup>1</sup> Introduction à la théologie musulmane, par Gardet et Anawati, pp. 181-184. Paris, Vrin, 1948.

ومخطوط كوبريلي ابتر البداية، إذ ضاعت منه الكراسة الأولى وتقدر بحوالي عشرين صفحة. وبسبب ضياع هذه البداية يصعب علينا الآن معرفة أقسام الكتاب.

ثم قنواتي وجادريه في سنة ١٩٤٨ \_ ومتى؟ في سنة ١٩٦٠ \_ ١٩٦١!!

ويا ليته نشر ما نشر منه بعد ذلك نشرة صحيحة! كلا! فهذه النشرة للكتاب الأول (القاهرة سنة ١٩٦٠ \_ ١٩٦١ عند الناشر دار العرب للبستاني في ٧ صفحات مقدمة + ٢٠٠ صفحة من النص) جاءت حافلة بأفحش الأخطاء التي تتجاوز الآلاف في هذا النص الصغير المنشور! وقد أحسن حين عدل عن الاستمرار في هذا العمل فلم يصدر باقي الموجود من الكتاب.

ويظهر أن الكتاب منكود الطالع إلى أقصى حد. فقد جاء د. علي النشار وفيصل عون وسهير مختار، فزادوا على بحر الأغلاط التي حفلت بها نشرة كلوپفر بآلاف أخرى، وزودوا طبعتهم (التي شملت كل ما بقي من الكتاب في مخطوط كوبريلي رقم ٢٦٨) بتعليقات تعرف ببعض الأعلام ومعظمها بالغة الفحش في الغلط إذ خلطت بين الأعلام الواردة في نص الكتاب وبين أعلام آخرين يشابهونهم من بعيد في الاسم، دون أن ينتبهوا إلى التفاوت التاريخي الكبير بين تواريخ حياة هؤ لاء وأولئك، فضلاً عن استحالة أن يكونوا هم المقصودين لأسباب نتعلق بالآراء المنسوبة إليهم! وأعجب من هذا كله \_ وهو أمر لا يمكن أبداً أن يغتقر \_ توهم الناشرون (أو الطابعون) أن مصورة دار الكتب المصرية (تحت رقم ١٢٩٠ علم الكلام) هي المخطوط آخر غير مخطوط كوبريلي، مع أنها مصورة لهذا المخطوط نفسه!! وراحوا تبعاً لذلك يزعمون وجود مخطوطين مختلفين؛ وواضح أنهم لم يحصلوا على نسخة من مخطوط كوبريلي في استانبول. وإلا لتنبهوا إلى هذا، ومع ذلك يزعمون أنهم حصلوا على الكتاب الأول منه. والحق أنهم استعملوا نشرة كلوپفر لهذا الكتاب الأول وأوهموا أنهم راجعوه في الأصل؛ وكانت نتيجة هذا أنهم جعلوا من كيفية قراءة كلوپفر لمخط وط كوبريلي نسخة مخطوطة أخرى رمزوا إليها

بالحرف « ب »، وقارنوا بين النسخة المزعومة ومصورة دار الكتب لنفس الأصل'!!

ولهذا ينبغي نشر ما بقي من « الشامل »، أعني مخطوط كوبريلي هذا، نشرة علمية دقيقة بأسرع ما يمكن، انقاذاً لهذا الكتاب الممتاز بين مؤلفات الجويني.

و « للشامل » مختصر بعنوان « الكامل في اختصار الشامل »، منه نسخة في أحمد الثالث باستانبول برقم ١٣٢٢ في ٢٧٤ ورقة مقاس ١٧ × ٢٥ سم، بخط تعليق واضح من القرن الثامن. وهذا المختصر وضعه ابن الأمير.

ولهذا المختصر مختصر بعنوان: « مختصر الكامل في مسائل الشامل » لشمس الدين أبي عبد الله محمد بن أحمد البساطي الطائي المتوفى سنة ١٤٢، نسخة في الأزهر (٩٩) ٣٣٧ توحيد في ١١٦ ورقة.

١٩ \_ الكافية في الجدل.

مخطوطة في الأزهر (٨٤) ١٠٦٣٣ آداب البحث، في ٩٥ ورقة.

• ٢٠ \_ يقول ابن خلدون في « المقدمة » في باب علم الفرائض: « و لإمام الحرمين فيها (أي في: الفرائض) تآليف على مذهب الشافعي تشهد باتساع باعه في العلوم ورسوخ قدمه. »

ولكنه لم يذكر أسماءها.

١ وفد أخذ قسم المخطوطات بالجامعة العربية نسخة مصورة عن نسخة دار الكتب هذه، ونص المرحوم فؤاد سيد في « فهرس المخطوطات المصورة » (ص ١٣٠ تحت رقم ١٤٢، القاهرة ١٩٥٤) على أن مصورة دار الكتب مصورة عن نسخة كوبريلي.

## مذهبه الكلامي

مذهب الجويني في التوحيد ينبغي أن يتلمس أولاً في كتاب « الشامل » حتى الباب الذي بقي لنا منه وهو كتاب العلل. وما يتلو ذلك من موضوعات يشتمل عليها القسم المفقود من الكتاب فيمكن الاستعانة في بيانها بما أورده مختصراً في كتاب « الارشاد » و « لمع الأدلة » و « العقيدة النظامية ».

ويلاحظ أن هذه الكتب الثلاثة الأخيرة فيها عرض لآرائه وآراء الأشاعرة دون أدلتها ودون الردود على أقوال الخصوم، وهذا يجعلها تقريرية مجردة خالية من الحجاج العقلي السدقيق، الذي هو من أخص خصائص علم الكلم، ونراه يتجلى غنياً وفيراً في كتاب « الشامل ».

ويستشهد الجويني في عرضه لمذهب الأشاعرة \_ وهو مذهبه \_ بثلاثة على وجه التخصيص هم:

- ١ \_ أبو الحسن الأشعري المتوفى سنة ٣٢٤، ويشير إليه عادة بقوله شيخنا؛
- ٢ \_ أبو بكر الباقلاني المتوفى سنة ٤٠٣، وكثيراً ما يشير إليه بقوله: القاضي؛

٣ \_ أبو اسحق الاسفراييني المتوفى سنة ٤١٣ ه ويشير إليه مراراً بقوله: الأستاذ.

وهو يعترف بأنه يستمد جلّ ما يورده من حجج وتقريرات مما كتبه مشايخ المذهب، وخصوصاً هؤلاء الثلاثة. ولم يصرّح بأنه أتى بجديد إلاَّ في مسألة واحدة وهي إيراده برهاناً من عنده على إثبات استحالة حوادث لا أول لها. فقد قال بعد إيراده :

« قال عبد الملك بن عبد الله بن يوسف الجويني: هذه الطريقة التي طردناها مقتضية مجتلبة مما أشار إليه المشايخ رضي الله عنهم، فما تركوا مما مهدوه من قواعد العقائد مصطرباً (= مجالاً) للمتأخرين. ولكني لم أر هذه الدلالة على هذه الصيغة للمتقدمين، وهي ما ألهمني الله تعالى لتحريرها. ولو لم يكن في كتابنا هذا سواها، لكان بالحريّ أن يغتبط به: فإن جملة مذاهب الدهرية تستند إلى إثبات حوادث لا أول لها. وفي إيضاح فساد ذلك تصريح بمنع عقائدهم بالنقض والرفض. ولم نذكر هذه الكلمات متمدحين، بل أوردناه لنميز بين هذه الطريقة وبين ما عداها، ولا نجري جميع الأدلة مجرى واحداً في الوضوح والخفاء ». ولا يغفل مع ذلك أن يذكر أن لهؤلاء المشايخ براهين في المسألة، ولكنها غير كافية؛ فيقول مباشرة: « وقد ذكر الأئمة جملاً من الأمثلة في تحقق هذا الأصل نحو قول بعضهم... ».

وهذه أمانة علمية من الجويني، وليست على سبيل التواضع فقط.

ولما كنا قد فصلنا القول في مذهبي أبي الحسن الأشعري وأبي بكر الباقلاني فينبغي أن نقول كلمة عن أبي اسحق الاسفر ابيني.

۱ « الشامل في أصول الدين »، ص ۲۱۸ \_ ۲۱۹، الاسكندرية ١٩٦٩.

هو ابراهيم بن محمد بن ابراهيم بن مهران، الأستاذ ' أبو إسحق الاسفراييني، وكان يلقب ب « ركن الدين ».

ونسبته تدل على أنه من اسفراين. وقد سمع بخراسان الشيخ أبا بكر الاسماعيلي، وبالعراق أبا بكر محمد بن عبد الله الشافعي ودعلج بن أحمد وأقرانهما. وأقام مدة بالعراق. ثم عاد إلى اسفراين. وبعد الجهد ذهب إلى نيسابور « وبُني له المدرسة التي لم يبن بنيسابور قبلها مثلها. ودرس فيها وحدَّث " ». و « عنه أخذ الكلام والأصول عامة شيوخ نيسابور » (ابن عساكر، ص ٢٤٤؛ السبكي، ج ٣، ص ١١٢)

وتوفي في ١٠ المحرم سنة ثماني عشرة وأربعمائة في نيسابور (٢١ فبراير سنة ١٠٠).

ويروي ابن عساكر ": «حكى لي من أثق به أن الصاحب بن عباد كان إذا انتهى إلى ذكر الباقلاني وابن فُورك والاسفرابيني \_ وكانوا متعاصرين من أصحاب الأشعري \_ قال لأصحابه: ابن الباقلاني بحر مُغرِق، وابن فورك صل مُطرِق، والاسفرابيني نار تُحرق. \_ وكأن روح القدس نفث في روعه حيث أخبر (أي ابن عباد) عن حال هؤلاء الثلاثة بما هو حقيقة الحال فيهم ».

وكان يتقن العربية والفقه والكلام والأصول، مجتهداً في العبادة، مبالغاً في الـورع والتحرّج.

ا يظهر أن هذا اللقب كان ملازما له، إذ نجد الجويني يشير إليه عادة بهذا اللقب، وأحيانا يكتفي به في الاشارة إليه.

۲ ابن عساكر: « تبيين كذب... » ص ۲٤٣، السبكي « طبقات الشافعية »، ج ٣، ص ١١١.

۳ ابن عساكر: « تبيين كذب... » ص ٢٤٤، ونقله السبكي، ج ٣، ص ١١٢.

وله من المؤلفات :

۱ \_ « الجامع في أصول الدين والرد على الملحدين » (ذكره « الشامل »، ص ٢٣٠).

٢ \_ « مسائل الدور » \_ في الفقه.

٣ \_ « تعليقة في أصول الفقه ».

٤ \_ « الجليّ في أصول الدين ».

ويروي السبكي (ج ٣، ص ١١٤) مناظرة جرت بين الأستاذ أبي اسحق الاسفراييني وبين القاضي عبد الجبار المعتزلي هذا نصها:

« قال عبد الجبار في ابتداء جلوسه للمناظرة: سبحان من تتزّه عن الفحشاء!

فقال الأستاذ مجيباً: سبحان من لا يقع في مُلكه إلاَّ ما يشاء!

فقال عبد الجبار: أفيشاءُ ربنا أن يُعصى؟

فقال الأستاذ: أيُعصني ربُّنا قهراً؟

فقال عبد الجبار: أفرأيت إنْ منعنى الهدى وقضى على بالرّدى: أحسن إلى أم أساء؟

فقال الأستاذ: إنْ كان منعك ما هو لك فقد أساء. وإنْ منعك ما هو له فيختص برحمته من يشاء.

فانقطع عبد الجبار ».

وكان القاضي عبد الجبار رأس متكلمي المعتزلة في تلك الفترة.

ا وقد نسب إليه خطأ فيما يظهر كتاب « نور العين في مشهد الحسين » وهو الذي طبع في القاهرة ١٢٩٨، سنة ١٣٠٠، ١٣٠٣ (ويليه: « قرة العين في أخذ ثأر الحسين » » لعبد الله محمد بن عبد الله) وفي بومباي ١٢٩٢. راجع بروكلمن الملحق، ج ١، ص ٦٦٧.

ولم يصلنا حتى الآن أي كتاب من كتب أبي اسحق الاسفر اييني هذه، وليس لدينا عن مذهبه إلا ما أورده خصوصاً الجويني في « الشامل ».

وقد ذكر أبو المظفر الاسفراييني (المتوفى سنة ٤٧١ هـ) في كتابه « التبصير في الدين وتمييز الفرقة الناجية عن الفرق الهالكين » \_ أبا اسحق الاسفراييني من بين أئمة أهل السنة والجماعة الذين تفاخر بهم، وقال في وصفه: « عقمت النساء عن أن يلدن مثله، ولم تر عيناه في عمره مثل نفسه. وكان شديداً على خصمه يَفْرَق الشيطان من حسه. قدس الله روحه. \_ وله تصانيف في أصول التوحيد وأصول الفقه: كل واحد منها معجز في فنه:

« منها: كتاب « الجامع » \_ وهو كتاب لم يصنف في الإسلام مثله، ولم يتفق لأحد من الأئمة في شيء من العلوم مثل ذلك الكتاب. ومن حُسن إحكامه أنه لا طريق لأحد من المخالف والموافق إلى نقضه لحسن تحقيقه واتقانه، ولا يتجاسر أحد لأن يتصدى لنقضه للطف صنعته في وضعه. وله في دقائق الفقه والمقدرات كتاب حير به الأفهام، ولا يهتدي لحلّه إلا من أنفق دهره على حسه (!).

وله عدد كثير من لطائف التصانيف يهتدي بها الناس في أصول الدين، مثل «المختصر في الردّ على أهل الاعتزال والقدر » ولم يوجد في الإسلام كتابٌ مثل حجمه يجمع ما يجمعه من النكت في الرد على أهل الزيغ والبدع؛ وكتاب «الوصف والصفة » لم يُر كتابٌ في مثل حجمه يجمع من الفوائد في أصول الدين ما يجمعه؛ وكتاب «تحقيق الدعاوى » وهو في لطافة حجمه يتضمن الطرق التي يتوصل بها إلى إبانة بطلان الباطل من المقالات وتصحيح الصحيح منها جميعها في سبع

١ أي علم الفرائض.

٢ لم يورد المؤلف اسم الكتاب.

طرق، من يهتدي إليها لم تخف عليه كيفية الرد على شيء من مقالات الملحدين والمبتدعين؛ وكتاب « شرح الاعتقاد » الذي لا يطلع على علومه أحدٌ إلا استبان له طريق السنة على وجه لا يتخالجه فيه شيء من الشك والشبهة. \_ وله في الأصول كتاب « ترتيب المذهب »، وكتاب « المختلف في الأصول » لم يجمع مثلهما، في علم أصول الفقه، بعد الشافعي. » ( كتاب « المختلف في الأصول » لم يجمع مثلهما، في علم أصول الفقه، بعد الشافعي. »

\* \* \*

وفي هذا بيان لما لأبي اسحق الاسفراييني من كتب مهمة في أصول الدين التي ينقل عنها إمام الحرمين في « الشامل » وغيره.

على أنه من المؤسف حقاً ضياع الأوراق الأولى من مخطوط كوبريلي، وهو كما قانا المخطوط الوحيد الباقي لنا (فيما نعرف حتى الآن) من كتاب « الشامل »، لأننا كنا سنعثر فيه على أقسام الكتاب بأسمائها إن لم يكن مع تفاصيل للأبواب. ولا يسد هذا النقص ما ورد في مختصره: « الكامل في اختصار الشامل "».

## طريقة عرض الجوينى لمسائل علم الكلام

وإذا فحصنا عن طريقة عرض مسائل علم الكلام كما تتجلى في « الشامل » و « الإرشاد » لوجدنا أنها هي الطريقة التي استقرت في كتب الباقلاني من

ا تأليف « الإرشاد » لاحق على تألف « الشامل » كما يدل على ذلك إحالة « الإرشاد » (ص ٣٣٧) على الشامل.

الأشاعرة، والقاضى عبد الجبار من المعتزلة، وصارت الخطة العامة لدى المتكلمين، ونعنى:

- ۱ \_ البدء بالكلام على النظر والعلم وطرقه (« الشامل » ۹۷ \_ ۱۲۲ \_ ۲۱۵؛
   « الإرشاد » ٣ \_ ٢١).
- ٢ \_ يتلو ذلك البحث في الجوهر والأعراض (« الشامل » ١٣٩ \_ ٢١٥؛ «الارشاد» ١٨ \_ ٢١).
- ٣ \_ اثبات حدوث العالم عن صانع (« الشامل » ٢١٥ \_ ٢٢٣، ٢٥١ \_ ٢٨٧؛ « الإرشاد » ٢٨ \_ ٣٠).
- الرد على مذاهب المخالفين في إثبات الصانع، وهم: الدهرية، الفلاسفة، الثنوية، المجوس. وقد يسمى الفلاسفة باسم: الطبائعيين لقولهم بقدم الطبائع الأربع (الشامل ٢٢٦ \_ ٢٤٥).
- ٥ \_ الرد على النصارى واليهود والبراهمة (« الشامل »: النصارى ٥٧٠ \_ ٢٠٠؟ « الإرشاد » ٤٦ \_ ١٥٠).
- 7 \_ صفات الله (« الشامل » ٦١٧ \_ ٦٢٩، ولها قسم على حدة مفقود هـ و « كتـاب الصفات » من أقسام « الشامل »؛ « الإرشاد » ٦١ \_ ٧٩).
- - ٨ \_ معانى أسماء الله (« الإرشاد » ١٤١ \_ ١٥٥).
  - ٩ \_ جواز رؤية الله (« الإرشاد » ١٦٦ \_ ١٨٧).
  - ١٠ \_ خلق الأفعال (« الإرشاد » ١٨٧ \_ ٢٥٧).
  - ۱۱ \_ التعديل و التجوير (« الإرشادات » ۲۵۷ \_ ۲۸۷).
    - ۱۲ \_ الصلاح والأصلح (« الإرشاد » ۲۸۷ \_ ۲۰۲).

ونحن قد وجدنا هذه الخطة بعينها لدى الباقلاني ثم أبى منصور عبد القاهر البغدادي. وهكذا استقرت منذ الربع الأخير من القرن الرابع الهجري على أنها تمثل رؤوس المسائل في كل بحث شامل في علم الكلام.

وسنورد في الفصول التالية ما اختاره أبو المعالي من أقوال في هذه الموضوعات، ونقول: ما اختاره، لأنه ليس له آراء أصيلة شخصية أدلى بها، بل اختار من آراء شيوخ الأشاعرة وبخاصة الثلاثة الذين أبرزناهم: أبو الحسن الأشعري، أبو بكر الباقلاني، أبو اسحق الإسفراييني.

#### العسلم

العلم كما يعرّفه الجويني « هو معرفة المعلوم على ما هو بــه » (« الإرشــاد »، ص ١٢، القاهرة سنة ١٩٥٠).

وينقسم إلى قديم وحادث. فالعلم القديم صفة للباري تعالى، وهو قائم بذاته، ويتعلق بما لا يتناهى من المعلومات، ولا يوصف بكونه ضرورياً أو كسبياً.

أما العلم الحادث فينقسم إلى ثلاثة أقسام: الضروري، والبديهي، والكسبي. والفرق ضئيل جداً بين النوع الأول والثاني: فالضروري هو المقدور للعبد مع الاقتران بضرر أو حاجة، بينما البديهي لا يقترن بضرر ولا حاجة.

والضروري لا يتأتى الانفكاك عنه في مستقر العادة، أي عادة، وذلك مثل العلم بالمدركات، وعلم المرء بنفسه، والعلم باستحالة اجتماع المضادات. وهذا التحفظ: « في مستقر العادة » لأن الأشاعرة لا يقولون بوجود ضرورة حتمية أو قانون ثابت، وإنما الأمر أمر اطرادات تجري في مستقر العادة.

« والعلم الكسبي هو العلم بالحادث المقدور بالقدرة الحادثة » (الكتاب نفسه، ص ١٤). وكل علم كسبي هو نظري.

وللعلوم أضداد تخصها، وأخرى تضادها وتضاد غيرها. فالذي يخصها من الأضداد: الجهل، وهو اعتقاد المعتقد بخلاف ما هو عليه، والشك، وهو الاسترابة في معتقدين أو أكثر دون ترجيح أحدهما على الآخر، والظن، وهو كالشك في التردد، ولكنه يترجح فيه أحد المعتقدين ترجحاً ما.

والعقل علوم ضرورية، وليس العقل من العلوم النظرية، لأن شرط ابتداء النظر أن يتقدم العقل. فالعقل عنده هو العلم، لا الملكة.

والنظر إما جلي أو دقيقك فالجلي هو « ما يلوح ويتضح من غير بحث، حتى يتسرع الله دركه الشادي (= المبتدئ) والمنتهي » (« الشامل »، ص ١٠١)، والدقيق هـو الـذي لا يدركه إلا « كل بازل من النظار » (الموضع نفسه) أي كل حاذق.

والنظر والاستدلال المؤديان إلى معرفة الله واجبان. ويدلل إمام الحرمين على ذلك بإجماع المسلمين على وجوب معرفة الله، وهذه المعرفة لا تتم إلاً بالنظر الصحيح. اذن النظر المؤدى إلى معرفة الله واجبً.

۲

#### الجوهر والأعراض

الشيء هو الموجود. وذهبت المعتزلة إلى أن حقيقة الشيء هي أنه: المعلوم. ويرد أبو المعالي على هذا بأن يقول لهم: إذا زعمتم أن كل معلوم شيء، فما قولكم فيمن علّم أنه لا شريك شه تعالى، أو علم أن الضدين لا يجتمعان \_ فهل لعلمه هذا معلوم؟ \_ فإن أثبتوا له معلوماً، \_ وهو مذهب جمهور المعتزلة \_ قيل: فيلزم على مقتضى أصلكم أن يكون معلوم هذا العلم شيئاً، فيفضي ذلك إلى إثبات شريك شه تعالى معدوم هو شيء. وهذا خروج عن الدين » (« الشامل »، ص ١٢٧). ويستمر في إبطال قول المعتزلة هذا بأدلة عديدة.

والموجودات تتقسم إلى قسمين: الحادث، وهو ما لوجوده أول،

وقديم، وهو ما لا أول لوجوده. ولا وسط بينهما.

والحوادث (جمع: حادث، أي موجودات حادثة، لا قديمة) تنقسم بالضرورة إلى قسميْن: ما لا يفتقر إلى محل يحلّه، وهو الجوهر؛ وما يفتقر إلى محل يحلّه وهو العررَض.

ويسرد الجويني التعريفات المختلفة التي أعطيت الجوهر: فالمعتزلة يقولون إن الجوهر هو ما تحيز في الوجود \_ وهذا حد مدخول (= فاسد) لأنهم أثبتوا الشيء جوهراً في العدم ونفوا تحيزه (ص ١٤٢ \_ ٣٤٠)، والنصارى قالت: الجوهر هو القائم بالنفس، وقال بعض الأئمة (ولا يحددهم): الجوهر هو مايشغل الحيّز، وقال القاضي الباقلاني إن الجوهر هو ما له حظ من المساحة.

والإسلاميون اتفقوا على أن الأجسام تتناهى في تجزيئها حتى يعتد جواهر فردة لا تقبل القسمة بعد ذلك. ولكن معظم الفلاسفة قالوا إن الأجسام لا تتناهى في تجزيئها، وبه قال النظام. ويرد الجويني على الفلاسفة أولاً بالرد المشهور وهو: لو أننا تصورنا نملة تبدأ الدبيب من أحد طرفي جسم، ولا تزال كذلك حتى تنتهي إلى الطرف الآخر، فمعنى هذا أنها قطعت الجسم. فلو كانت أجزاؤه غير متناهية لما أمكنها الوصول إلى الطرف الآخر. فما دامت وصلت فهذا يدل على أن الأجزاء متناهية. وقد رد النظام على هذا الاعتراض كما عرفنا بأن قال إن القاطع يقابل جزءاً منه ويطفر الباقي، فيقطع الجسم مرة قطعاً ومرة طفراً. ويرد الجويني بما سبق مراراً الرد به على النظام وهو: «ما قطعته مما سلمته: متناه، أو غير متناه؟ فإن زعم أنه متناه فقد أثبت قدراً متناهياً، وسلم المسألة. وإن زعم أنه غير متناه وقد تصور القطع فيه فما يغنيه بعد ذلك تصور الطفرة، وقد سلم قطع ما لا يتناهى، وهذا أقصى مطلبنا. » (« الشامل » ١٤٤). ويكر عليه باعتراض آخر فيقول:

« لو ساغ إثبات الطفرة من غير محاذاة و لا مماسة، لما امتنع أن يبتدئ شخص قطَع الأرض من أول المشرق ثم تنفق له طفرة إلى أقصى المغرب، من غير أن يحاذي في طفرته أرضاً ولا سماء و لا هواء، وذلك كله في ألطف (= أدق) لحظة، إذ الطفرة لا مدة لها. وهذا قريب من جحد الضرورات » (ص ١٤٥).

والجوهر موجود متحيّز، وهو غير الأعراض القائمة به. وكان النظّام والنجار قد ذهبا إلى أن الجوهر أعراض مجتمعة، وأن الجوهر هو عين الأعراض القائمة به. والدليل على صحة رأيه في نظره أنه يجوز تقدير عدم الأعراض مع بقاء الجوهر. ومن الإسلاميين من يجوز خلو الجوهر من الأعراض.

و الجواهر متجانسة، بمعنى أن جوهر الهواء هو بعينه جوهر النار، والاختلاف هو في الأعراض القائمة بالنار عنها في الهواء.

والتحيز هو الجرم، والمتحيز هو الجرم.

و الجوهر الفرد لا شكل له، وإنْ كان له «حظ ثابت من المساحة غير موقوف على انضمام غيره إليه، ولو قَدْر، غير أنه ليس لقدره بعض » (ص ١٥٩). والجوهر لا يفتقر إلى مكان، إذ لو افتقر إلى مكان لكان مكانه جوهر، ثم يتسلسل القول في مكانه ومكان مكانه.

والجوهر باق غير متجدد، وكان النظّام قد ذهب إلى أن الجوهر متجددٌ حالاً فحالاً كالأعراض، وسبب موقفه أنه جعل الجوهر هو عين الأعراض. أما موقف الجويني وأصحابه فالدليل على أنه لو كان الجوهر متجدداً حالاً فحالاً لأفضى ذلك « إلى ألاَ يحيا ميت ولا يكون حيّ، فإن الذي مات غير الذي كان حياً قبل موته، وكذلك القول في جملة الأعراض. ويلزم أيضاً أن يجوز كون الشخص في حالتين متعاقبتين بالمشرق والمغرب بأن يوجده الله في أقصى المشرق، ثم يوجده

الله في الحالة الثانية في أقصى المغرب. وكل ذلك خلاف الضرورات » (ص ١٦٠).

والجواهر لا تتداخل، ولا يجوز وجود جوهر بحيث ذات جوهر آخر. وإن أطلق تداخل الجواهر واختلاطها، فهذا من باب التجاور، والمعنى المقصود من ذلك هو: تجاورها.

وللجوهر صفات واجبة، وأخرى جائزة: فأما ما يجب له فهو التحيز وصحة قبول العَرَض، وما يجوز عليه هو وجود أغيار الأعراض فيه.

ويستحيل على الجوهر خروجه عن صفة نفسه، فإن في ذلك انقلاب جنسه.

### الأعراض

وبعد أن أشبع القول في الجوهر تطرق إلى العَرَض، وحده بأنه: ما لا يبقى وجوده. وهذا التعريف لا ترتضيه المعتزلة، لأن من أصولهم القول ببقاء معظم الأعراض.

كذلك يمكن حد العررض بأنه: ما يقوم بالجوهر.

وقد ذهبت طوائف من الدهرية ونفاة الصانع إلى نفي الأعراض، وقد رد عليهم الجويني تفصيلاً (ص ١٦٨ ــ ١٨٦) لأهمية هذه المسألة:

« والجوهر V يخلو عن كل جنس من الأعراض وعن جميع أضداده. » («الإرشاد») ص V.

ويهتم ببيان أنه يستحيل قيام العرض بالعرض، بل إنما يقوم بالجوهر. و « الدليل على ذلك أن العلم لو جاز أن يقوم به ليكون عالماً بالعلم

القائم به، جاز أن يقوم به جهل، إذ سبيل قيام أحدهما كسبيل قيام الثاني. وما يقبل العلم والجهل لا يخلو عن أحدهما ... ثم الكلام في العلم القائم بالعلم كالكلام في العلم الأول، فينبغي ألا يخلو عن علم أو ضد، ثم يتسلسل القول ويؤدي إلى إثبات حوادث لا نهاية لها. » (« الشامل »، ص ١٩٨).

وقد ساق الأشعري دليلاً آخر يورده الجويني، وهو: « لو قام عَرَضٌ بعَرَض، لم يخلُ العَرَض الذي قُدِّر محلاً من أمريْن: إما أن يكون قائماً بنفسه، وإما أن يكون قائماً بالجوهر شم قام العرض الثاني به وهو قائم بالجوهر. فإن قيل: إن العَرَض الذي قُدِّر محلاً قائم بالجوهر، والعَرَض الثاني قام بالذي قام بالجوهر \_ آل الخلاف الي عبارة لا محصول لها، فإنه لا معنى لقيام العَرَض الثاني قام بالجوهر إلا أن يوجد بحيث وجود الجوهر. والعَرض الثاني إذا وجد بحيث وجود (= حيث يوجد) العَرض الأول، فقد وجد بحيث وجود (= حيث يوجد) الجوهر لا محالة. فإن الأول منهما وجد بحيث الجوهر، ووجد الثاني بحيث الأول، فقد وجد بحيث الجوهر. وهذه صفة له لا يتفاوتان فيها، وهي معنى القيام. فقد قام إذاً كل عَرض بالجوهر، ولم يبق تحت قول القائل: قام العرض بالعرض عرص عصولٌ » (« الشامل »، ص ١٩٩٩).

كذلك يستحيل قيام العَرَض بنفسه و « الدليل عليه أن العلم ونحوه لو قام بنفسه لم يخلُ: إما أن يعلم به ويثبت حكمه، أو لا يعلم به. فإنْ لم يعلم به، كان ذلك انقلاب جنسه » (« الشامل »، ص ٢٠٣).

وبعد البرهنة على هذين الأصلين: يستحيل قيام العَرَض بالعَرض، ويستحيل قيام العَرَض بنفسه \_ أثبت الأصل الثالث وهو استحالة تعرى الجواهر عن الأعراض.

فمذهب أهل الحق أن الجواهر لا تخلو من الأعراض. والأعراض إما أن يجمع ضروباً منها اسم واحد ثم هي مختلفة متضادة، أو لا توصف بالاختلاف. « فأما ما يوصف بالاختلاف والتضاد فمعظم الأعراض: كاللون، والطعم، والكون، والرائحة: فكل قبيل من هذه الأجناس يتناول ضروبها اسم واحد، وهي مختلفة متضادة. ثم اسم اللون ينطبق على مختلفات متضادة كالسواد والبياض، والحمرة والصفرة. ولا يجوز خلو الجوهر عن ضرب من هذه الضروب، ولا يجوز أن يحتمل ضربين منها معاً... ومن قبيل الأعرض ما لا يُثبت فيا أضداد مختلفة، وذلك نحو: البقاء، إذا أثبتنا البقاء معنى، فليس له ضد يخالفه. وتحرير القول فيه أن الجوهر إذا كان حالة يجوز أن يقبل فيها فلا تخلو عنه، وليس له ضد يخالفه، فنقول: إنه لا يخلو عنه، أو عن ضده. » (« الشامل »، ص ٢٠٤).

ويرد على المخالفين من الدهرية، وعلى بعض المنتمين إلى الإسلام المجوّزين عرو الجواهر عن بعض أجناس الأعراض أو كلها. وهؤلاء هم: أبو الحسين الصالحي الذي ذهب إلى جواز تعري الجواهر عن جميع الأعراض؛ وافترق المعتزلة البصريون والبغداديون: « فصار البصريون إلى منع تعري الجواهر عن الأكوان، وتجويز عروها عما عداها من الأعراض؛ وصار الكعبي ومتبعوه و هم البغداديون والي منع تعري الجواهر عن الألوان، وتجويز تعريها عما عداها من الأعراض » (« الشامل »، ص ٢٠٥) ويرد على الدهرية أولاً، ثم ينعطف على الإسلاميين فيرد عليهم. أما الصالحي فيوجه عليه الأدلة المقامة على الدهرية والإسلاميين معاً ويخصه بضرب من الإلزام، فيقول له: « جوزت تعري الجواهر عن الأعراض، فكيف تستدل على حدث الجواهر إذ لا سبيل إلى معرفة حدثها (إلاً بالأعراض) ... وكل مذهب يسدّ بالاستدلال على حدث الجواهر فهو مردود. »

### استحالة حوادث لا أول لها

يسوق الجويني في إثبات هذه القضية دليل الأشعري وبعض دلائل أئمة الأشعرية. ولكنه يختار دليلاً نجده لأول مرة في الفكر الإسلامي عند الكندي، وتكرر بعد ذلك عند الفارابي وابن سينا وبعض المتكلمين المعتزلة، وهو الذي سيقول به بعد ذلك القديس بونا فنتورا من بين دلائله على إبطال اللاتناهي في الزمان.

ويصوغه الجويني هكذا: « إذا فرضنا الكلام في وقتنا هذا، فقد انقضى قبله ما لا نهاية له. ولو فرضنا قولنا في الوقت المتقدم على وقتنا بأحقاب ودهور، لقال الخصم فيه: إنه انقضى ما لا يتناهى، ولا يزال يقدّم الوهم ويقدر الانقضاء قبله. ويجرّنا هذا الكلام إلى أحد أمرين كلاهما ينقضان أصول الدهرية:

أحدهما أن نقول: ينتهي الوهم إلى وقت يقال فيه الآن ينصرم ما لا يتناهى، حتى لا يتحقق هذا القول قبل ذلك الوقت. فإن ارتضى الخصم ذلك، كان باطلاً بضرورة العقل: فإنا نعلم أن تقدير وقت قبيل ذلك الوقت المعيّن الذي فرضنا الكلام فيه، كتقدير ذلك الوقت. وليس أحدهما أولى من الثاني، ثم كذلك القول في وقت قبله إلى غير أول. والذي يوضح ذلك: أنّا لو خصصنا ذلك بوقت معين لزم منه إذا بقي قبل هذا الوقت حادث واحد، فالذي قبله متناه؛ وما كان متناهياً لا يصير بواحد غير متناه. وهذا معلومٌ ضرورة وبديهة. فاستبان بما قلناه بطلان قول من يقول: إنما ننتهي في تقديمنا أوهامنا إلى وقت يقال فيه: انقضى قبله ما لا يتناهى. ولا يسوغ تقديم الوهم على ذلك الوقت. فقد وضح بطلان ذلك.

وإن زعم الخصم أن لا ننتهي في الحكم بانقضاء الحوادث إلى أول

لا يتعدى ولا يتجاوز، وأن حكم الانقضاء تحقق أزلاً من غير أول، فإن قال ذلك اتضح تناقض قوله: فإن الذي يتحقق من غير أولية لا يُتصور أن يقع قبله شيء حتى يكون مسبوقاً به ويكون المتقدم عليه سابقاً له، إذ ما لا أول له لا يُسبق، فكيف يتحقق \_ قُبين ل الانقضاء المحكوم به في الأزل \_ حوادث ثم انقضت؟! ولا تناقض يزيد على الحكم بإثبات حادث قبل الحكم فيه بانقضاء أزلي. وهذا تصريح بتقديم الحادث على الأزلي، وهذا باطل بضرورة العقل » (« الشامل »، ص ٢١٧ \_ ٢١٨).

ويعترف الجويني بأن هذه الطريقة في الاستدلال هي «مما أشار إليه المشايخ رضي الله عنهم، فما تركوا مما مهدوه من قواعد العقائد مضطرباً للمتأخرين. ولكني لم أر هذه الدلالة على هذه الصيغة للمتقدمين... » (« الشامل »، ص ٢١٨) إلى آخر كلامه الدي أوردناه من قبل: فكأن فضله ليس في إبداع هذا الدليل بل في صياغته على هذه الصيغة التي يقول عنها « وهي مما ألهمني الله تعالى لتحريرها، ولو لم يكن في كتابنا هذا (= « الشامل ») سواها لكان بالحري أن يغتبط به ».

ونحن فعلاً لم نر صياغة الدليل على هذا الشكل عند أحد ممن سبقوا الجويني. فلنسلم له بأصالة هذه الصياغة وأنه مبدعها ومبتكرها لأول مرة.

ويردّ على حجة أخرى هي من نوع رد الحجة على الخصم، ومفادها: « إذا لم يبعُد إثبات حوادث لا آول لها، لم يبعد إثبات حوادث لا أول لها. » (ص ٢١٩)؛ أي: ما دمتم تعترفون بالأبدية، فماذا يمنعكم من الاعتراف بالأزلية؟ فيرد الجويني قائلاً إن هذه الطريقة في الرد معارضة لفظية من غير رعاية للمعنى، وفضلاً عن ذلك فإن حقيقة الحادث هي أنه ما له أول، فإذا نفينا الأولية نفينا حقيقة الحدوث؛ وليست حقيقة الحادث أنه ما له آخر؛ فهناك إذن فرق واضح بين الوضعين.

« وضرب بعض الأئمة للفرق مثالاً، فقال: نظير انقضاء ما لا ينقضي، قولُ القائل: لا أعطيك در هماً إلا أعطيك در هماً إلا أعطيك در هماً إلا أعطيك در هماً إلا أعطيك در هماً الله على إعطاء در هما على موجب شرطه. ونظير ما ألزمونا في الآخر: لا أعطي در هما إلا أعطي بعده آخر، وذلك غير ممتنع » (« الشامل »، ص ٢٢٠).

فالجويني يفرق بين الحالتين: حالة أن الحادث له أول، وحالة أن الحادث قد لا يكون له آخر؛ فالأولية ضرورية لما هو حادث، ولكن الانتهاء ليس لازماً عن كونه حادثاً. فالشيء يصح أن يكون أبدياً دون أن يكون أزلياً، أي أنه لا يوجد تلازم ضروري بين الأولية والانتهاء فقد يكون للشيء بداية وليس له انتهاء.

## الرد على مذاهب القائلين بقدم العالم

ويأخذ الجويني بعد ذلك في الرد على القائلين بقدم العالم. فيخصص فصلاً للرد على الطبائعيين (« الشامل »، ص ٢٣٧ \_ ٢٤٢)، ويكتب فصلاً في الرد على الثنوية القائلين بقدم النور والظلمة (٣٤٣ \_ ٢٤٥). ويعرّج للدفاع عن الأشعري ضد من طعنوا على ما أورده في كتابه « اللمع » (ص ٢٤٥ \_ ٢٥١). وليس في كلامه ها هنا جديد يستحق الذكر.

#### \_ " \_

### إثبات حدوث العالم عن صانع

وفي إثبات العلم بالصانع يشير الجويني إلى وجود مسلكيْن: أحدهما طريق الاستدلال بالجملة؛ والثاني طريق استناد العلم بالمحدث إلى ضرورات العقول وبدائهها مع تقدير العلم بحدوث العالم.

#### أ \_ الاستدلال بالجملة

وخلاصة الطريق الأول أن ما كان بعد أن لم يكن، واختص كونه بوقت: فإما أن يكون كونه في هذا الوقت المعين واجباً، أو جائزاً. والوجه الأول باطل، لأنه لو وجب الوجود في وقت مخصوص لما كان أولى بالوجود من سائر ما يماثله، إذ من حكم المتماثلات استواؤها في الوجوب والجواز. فلماذا يكون أحدها واجباً والآخر جائزاً وهما مستويان؟ إذا وجب الوجود لأحدهما فيجب أن يكون واجباً للباقي. ولما كان بعضها يتقدم والبعض الآخر يتأخر، فإن وجوب الوجود لأحدها دون الباقي غير صحيح. فلا معنى لاختصاص وجوب الوجود بوقت دون وقت.

« وسلك بعض الأئمة مسلكاً آخر فقال: لو كان الحادث واجب الوجود، والقديمُ واجب الوجود لما تميّز وجود القديم عن وجود المحدث. ولو كان جاز حادث واجب وجوده لجاز قديم جائز وجوده. ولو جاز وجود القديم لجاز عدمه. وقد وضح الدليل على استحالة عدم القديم. » (« الشامل »، ص ٢٦٤).

### ب ـ الاستدلال بالضرورة العقلية

لكن الجويني يرى أن « أحسن الطرق وأو لاها أن نقول: المصير إلى

وجوب وجود الحادث يفضي إلى القول باستحالة ما عُلِم جوازه بضرورة العقل. وإيضاح ذلك أن قول القائل بوجوب وجود الحادث في وقت مخصوص يوجب عليه القول باستحالة تقدير استمرار العدم في الوقت المعين بدلاً عن الوجود. ومن زعم أن الذي يتحقق عدمه سابقاً إلى غير أول ثم فرض الكلام في وقت يماثل ما قبله من الأوقات ويشاكل ما بعده، وقال: كان العدم جائزاً في الوقت الذي قبل هذا، ثم استحال العدم في هذا الوقت مع تماثل الوقتين وعدم تأثير هما فيما يتحقق فيهما من عدم أو وجود، ولم يثبت موجب مقتض لم يكن ثابتاً قيل: ومع هذه القواعد يستحيل استمرار العدم في الوقت المعين فقد خرج عن ضرورة العقل. وسبيل ادعاء استمرار العدم كسبيل ادعاء استمرار الوجود للقديم. والمصير إلى وجوب وجود ما ثبت عدمه كالمصير إلى وجوب عدم القديم في وقت مخصوص. وقد أوضحنا فيما سبق أن الصائر إلى وجوب عدم القديم، الذاهب إلى استحالة استمرار وجوده من غير طروء مقتض يقتضي العدم خارجٌ عن المعقول. فاستبان بما قلناه بطلانُ قول من يقول إن الحادث واجب يقتضي العدم (« الشامل »، ص ٢٦٤ \_ ٢٦٠).

أما وقد ثبت جواز وجود الحادث فهذا يعني جواز عدمه، أي أن الحادث يجوز وجوده ويجوز عدمه، ولي أحدهما أولى من الآخر. فإذا تحقق وجود الحادث فهذا التحقق: إما أن يكون لنفسه، أو لمعنى زائد عليه قائم به، أو لجوازه، أو لتخصيص مخصّص، أو لا لمعنى ولا لتخصيص ولا لنفسه ولا للجواز.

و الأول، وهو كونه يتحقق لنفسه، باطل، إذ « لو تحقق لنفس الحادث لما اختص بــذلك آحاد من جنس ولوَجب اقرار هذا الحكم في جميع الجنس

۱ جواب قوله: « ومن زعم... ».

لتساوي الأنفس المتماثلة في الصفات... وتحقيق القول في ذلك أن قول القائل: حدث الشيء لنفسه، لا يخلو: إما أن يصدر عن إثبات نفس قبل الحدث، أو يصدر عن نفي المنفس قبل الحدث. فإن كان الذاهب إلى هذا السؤال ممن يعتقد أن المعدوم قبل حدثه نفس، ثم قال مع هذا المعتقد إنه يحدث لنفسه لَحَدث مهما تحققت المعتقد إنه يحدث لنفسه لَحَدث مهما تحققت نفسه، وقد تحقق كونه نفساً قبل حدوثه. وهذا لا خفاء به. وإنْ كان السائل يعتقد أن المعدوم ليس بنفس ويصير نفساً، فيقال له: لِمَ صار نفساً ولم يكن نفساً؛ فإن قال: صار نفساً لنفسه كان ذلك من لغو الكلام. فإنّ مصيره نفساً عين كونه نفساً؛ فآل محصولُ الكلام إلى أنه إنما على فيؤول محصول الكلام إلى أن الحادث حدث لا لعلة ولا لمقتضي، » (« الشامل »، صويول محصول هذا القسم إلى أن الحادث حدث لا لعلة ولا لمقتضي، » (« الشامل »، ص

ويرد على بعض الاعتراضات التي ترد على هذا البرهان. وينتهي على تقرير أن الحادث محتاج إلى محدث.

وكان عليه بعد هذا أن يدافع عن شيخه أبي الحسن الأشعري فيما وجه إلى الدليل الذي أورده لإثبات الصانع في كتابه « اللمع » \_ من مطاعن. ويستغرق هـذا الـدفاع صـفحات طويلة. ولا بدَّ أن هذه الحجج هي مما أورده المعتزلة، وخصوصاً القاضي عبد الجبار الـذي هاجم طريقة الأشعري في إثبات الصانع، وذلك في « شرح الأصول الخمسة » وربما في كتب أخرى لم تصلنا. لكنه لا يذكر اسم القاضي عبد الجبار في هـذا المجال ولا أسـماء أصحاب الاعتراضات. وقد كان بين الجويني وبعض شيوخ المعتزلة مناظرات حامية في هـذا المجال وغيره، كما ذكر هو (« الشامل »، ج ١، ص ١٧٩ نشرة هلموت كلـوپفـر = ٢٠٠٤، الاسكندرية. سنة ١٩٦٩).

### نفى التشبيه

ويعقد الجويني فصلاً طويلاً للقول في نفي التشبيه. وهو حين يطرق هذا الموضوع يهاجم طائفتين إحداهما غلت في نفي التشبيه «حتى نفت جملة صفات الإثبات ظناً منها أن المصير إلى إثباتها مفض إلى التشبيه. وإلى ذلك صار من أثبت الصانع من الفلاسفة، وإليه مال بعض الباطنية، فزعموا أن القديم لا يوصف بالوجود، ولكن يقال إنه: ليس بمعدوم؛ وكذلك لا يوصف بكونه حياً عالماً قادراً، بل يقال: ليس بميت ولا عاجز ولا جاهل. وطردوا ذلك في جملة صفات الإثبات التي تثبت للمحدثات أسماؤها. وقالوا: لو وصفنا الرب بشيء منها مع اتصاف الحوادث بها اقتضى تشبيهاً. واختلف هؤلاء في وصف الرب بالقدم والإلهبة وسائر الصفات التي يختص بها ولا يشاركه في أسمائها المحدثون: فذهب بعضهم إلى التمنع من إثباتها حسماً للباب؛ وذهب آخرون إلى إثباتها وصاروا إلى أن إثباتها يخالف إثبات الصفات الثابتة للحوادث، إذ في إثباتها لزوم اشتراك القديم والحادث في الصفة، وليس يلزم الصفات الثابتة للحوادث، إذ في إثباتها لزوم اشتراك القديم والحادث في الصفة، وليس يلزم التشبيه للها التعطيل.

وغلت طائفة من المثبتين فاقتربوا من التشبيه واعتقدوا ما يُلْزمهم القولَ بمماثلة القديم في صنعه وفعله. فذهب ذاهبون إلى أن الرب سبحانه وتعالى جسمٌ. ثم اختلفت مذاهب هؤلاء، فزعم بعضهم أن معنى الجسم الموجود وأن المعني بقولنا إن الله جسم أنه موجود. وصدار آخرون إلى أن الجسم هو القائم بالنفس. وقد مال إلى هذين المذهبين طائفة من الكرّامية. وذهب بعض المجسمة على وصف الرب تعالى بحقيقة أحكام الأجسام، وصار إلى أنه متركب متألف من جوارح وأبعاض ـ تعالى الله عن قولهم. ثم غلا الجهلة من المجسمة: فمن غلاتهم مقاتل بن سليمان وداود الخوارزمي

وهشام بن الحكم. فيؤثر عن مقاتل وداود أنهما قالا: إنه لحم ودم. وقال هشام: هو نور يستلألأ كالسبيكة البيضاء؛ وقال هو سبعة أشبار بشبر نفسه. وأشار إلى أبي قبيس وقال: ما أظن إلا أنه أكبر منه بقليل، وصر عبما يناقض ذلك في بعض مقالاته، فقال: هو أكبر من العرش، والعرش يُقله ويحمله مثقلاً به، وهو مع العرش كالكركي تحمله ساقاه. وصر ح كثير من أتباع المجسمة بأنه على صورة الإنسان وهيئته.

ومما يتصل بذلك: القول بالحلول. وقد اختلف القائلون به: فصار صائرون إلى القول بقدم الأرواح والمصير إلى أنها من ذات القديم تحلُّ الأشخاص والأشباح فتحيا بها، ثم ترجع إلى الذات عند انقضاء حالها. وصار آخرون إلى تخصيص الحلول بالأجسام المونقة البديعة الهيئة المختصة بحُسن المنظر، فزعم أن جزءاً من الإله يحلُّ هذا الضرب من الأجسام. ومنهم من خصص ذلك بالحيوان، ومنهم من طرده في جملة الأجسام التي تتخصص بحسن الهيئة.

ومما يجر إلى إثبات أحكام الأجسام: مذهب النصارى في اتحاد اللاهوت بالناسوت وامتزاجهما...

ومن الغلاة في التشبيه اليهود » (ص ١٦٦  $_{-}$  ١٦٨ نشرة هلموت كلوپفر = ٢٨٠ طبعة الاسكندرية).

وهكذا عدد الجويني المذاهب القائلة بالتشبيه فحصرها في:

١ \_ الكرّامية

۲ \_ غلاة المجسمة من أمثال مقاتل بن سليمان (المتوفى سنة ١٥٠ هـ) وداود
 الخوارزمي (المتوفى سنة ١٣٩ هـ) و هشام بن الحكم.

٣ \_ القائلون بالحلول

#### ٤ \_ النصارى في قولهم باتحاد اللاهوت بالناسوت

٥ \_ اليهود.

وفي الطرف المقابل للمشبهة يوجد المعطلة وهم الفلاسفة المثبتون للصانع، وبعض الباطنية. ويلاحظ أنه لا يذكر المعتزلة من بين المعطلة، وهو تدقيق منه جيد؛ فقد خلط بعض المؤلفين فزعموا أن المعتزلة من المعطلة، وهذا خطأ فاحش.

ولكنه قبل الرد على هؤلاء يتقدم بمقدمة طويلة في بيان معنى المثليّة وحقيقة المثلين، يبدؤ بتقرير أن « كل شيئين استويا في جميع صفات النفس فهما مــثلان » (ص ١٦٩ نشــرة كلوپفر = ٢٩٢ من الطبعة الأخرى).

ومن أجل تقرير هذا الحد يرد على الجبائي وابن الاخشيد من معتزلة البصرة: ويحمل على المعتزلة ها هنا بلهجة عنيفة سوقية أحياناً، مما يدل على عنف المناقشات التي كانت تجري بينه وبين شيوخهم في زمانه، ويخص الجبائي منهم بالحملة عليه بخاصة.

وغايته من هذه المقدمة أن يوضح « تقديس الربّ عن الحدَث وعن كل صفة دلّت على الحدَث. فهذا أقصى مرامنا بنفي التشبيه والتمثيل » (« الشامل »، ص ١٩٩ نشرة كلوبفر = ٣١٨ من الطبعة الأخرى).

### هل يوصف الباري بالوجود؟

وهنا يثير الجويني مشكلة دقيقة طريفة وهي: هل يوصف الباري بالوجود؟ ذلك أن بعض الفلاسفة و الباطنية أنكر و اذلك وقالو ا: « لا نصف الرب بالوجود، إذ لو وصفناه به لوجب كونه مماثلاً للحوادث. » (ص ٣١٨).

ويرد عليهم ببرهان واضح فيقول لهم: « إذا سُنِاتم عن وجود الباري قاتم إنه لسيس بمعدوم، ومعلوم أن نفي النفي إثبات، كما أن نفي الإثبات نفي. وهذا معلوم بأوائل العقول وبدائهها. فإذا قاتم: الرب ليس بمنفي — فقد صرحتم بكونه ثابتاً: إذ ليس بين النفي والإثبات رتبة. ثم إذا لزم الثبوت من نفي النفي، لوجب المماثلة على قضية أصلكم، فإن الثبوت متحقق فينا. فإما أن تنقضوا أصلكم في التماثل، وإما أن لا تقولوا إنه ليس بمنفي — وهذا لا مخلص لهم منه. فإن رجعوا عند لزوم السؤال إلى عبارة محضة فقالوا: لم ننطق في صفات الباري بإثبات، ونطقنا في صفاتا بالإثبات، فلم يلزمنا التماثل. قيل لهم: أنتم وإن لم تنطقوا في صفات الإلله بصيغة إثبات، فقد نطقتم بصيغة معناها الإثبات. وإنما الغرض من العبارات معانيها. وأقوال القائلين وعبارة المعبرين لا توجب للذوات شيئاً من الصفات فإنها ترجع إلى اللغات وأقوال القائلين وعبارة المعبرين لا توجب للذوات شيئاً من الصفات فإنها ترجع إلى اللغات

ثم الذي يقطع دابرهم أن نقول: إذا قلتم: الرب ليس بمنفي، فلا يخلو إما أن تعتقدوا ثبوتكم عند نفيكم نفيه وتمنعوا من تسميته ثابتاً مع انطواء معتقدكم عليه، وإما أن تزعموا أنامع نفي النفي لا نعتقد الثبوت. فإن قلتم: إنا نعتقد الثبوت ونمتنع من العبارة، وزعمتم أن التماثل في العبارة، فصفوا الله تعالى بالوجود وانطقوا به، واعتقدوا وجود الحادث، ولا تنطقوا به، لتنتفي المماثلة لفظاً كما قلتم وهذا ما لا مخلص لهم منه. والثبوت اللزم أولى بأن ننطق به من الجائز. وإن زعمتم: أنا مع نفي النفي لا نعتقد الثبوت فقد خرجتم عن ضرورة العقل، فإنا نعلم بديها أن ما عُلم أنه ليس بمنفي فهو ثابت. والمناقش في ذلك مُراغم.

ومما نستدل به أيضاً أن نقول: معاشر الفلاسفة! خَبِّرونا: أتزعمون أن الاشتراك في وصف واحد من أوصاف الإثبات يوجب الاشتراك فيما عداه من الأوصاف، أم تزعمون أن الاشتراك في وصف لا يوجب الاشتراك في غيره؟

فإن زعمتم أن الاشتراك في صفة من صفات الإثبات يوجب الاشتراك في سائر الصفات، كان ذلك باطلاً، لعلمنا باشتراك السواد والبياض في كونهما عَرَضين مع اختلافهما في كون أحدهما سواداً وكون الثاني بياضاً. فاستبان بذلك أن الاجتماع في صفة واحدة لا يوجب الاجتماع في سائرها.

فإن اعترفوا بأن الاشتراك في صفة لا يوجب الاشتراك في غيرها، فيقال لهم: ما المانع من اشتراك الحادث والقديم في صفة الوجود: مع اختصاص الرب بصفات الألوهية ونعوت الربوبية؟ والاشتراك في الوجود ليس مما يدل على الاشتراك في الحدث، والدي نحاذره إثبات الحدث أو ما يدل على الحدث.

فإن رجعوا فقالوا: التشبيه مما يتوقى في العقائد أيضاً \_ قيل لهم: ما توقينا التشبيه للفظة، وإنما توقيناه لأدائه إلى الحدّث؛ وكل ما لا يؤدي إليه لا نكترث به. ثم محاذرة التعطيل أولى من محاذرة التشبيه، إن رجعتم إلى محض الإطلاقات.

فبطل ما قالوه من كل وجه. » (« الشامل »، ص ٣١٩ \_ ٣٢١)

٤

#### صفات الله

يقسم الجويني صفات الله إلى نوعين: نفسية، ومعنوية. فالصفة النفسية هي اللازمة لذات الشيء، غير المعللة بعلل قائمة

بالموصوف. أي أنها الصفة الذاتية، المنبثقة عن الذات بما هي ذات.

والصفة المعنوية هي الحكم الثابت للموصوف بها، وهو معلَّل بعلل قائمة بالموصوف.

فمثلاً كون الجوهر متحيزاً: هذه صفة إثبات لازمة للجوهر طالما بقي الجوهر، غير معللة بزائد على الجوهر. أما كون العالم عالماً فهو معلل بالعلم القائم بالعالم، ولهذا كان هذا النوع من الصفات: صفات معنوية.

ولم نجد التعبير بن صفة نفسية \_ قبل الجويني، إذ كان المتكلمون، خصوصاً المعتزلة، يقسمون الصفات إلى: صفة ذات، وصفة فعل. وهو نفس النقسيم الذي أتى به الجويني، وإنما الخلاف في الألفاظ فقط: النفس = الذات، نفس الشيء = ذاته، صفة نفسية = صفة ذاتية.

\* \* \*

وأول ما يتعرض له فيما يتعلق بصفات الله: البحث فيما إذا كان الوجود يُعدّ صفة من صفات الله. « والوجه المرضيُّ أن لا يعدّ الوجود من الصفات، فإن الوجود نفسُ الذات، وليس بمثابة التحيز للجوهر: فإن التحيز صفة زائدة على ذات الجوهر' ».

## الله واحد

ويخصص باباً (أو «كتاباً » كما يسميه) واسعاً للتوحيد، يتعرض فيه لمعاني التوحيد وأن الله واحد، ويرد على مذاهب الشرك وكل مذهب

۱ « الإرشاد »، ص ۳۱، القاهرة ۱۹۵۰.

يقول بالتعدد في ذات الإله كالمسيحية.

ويصدر البحث ببيان لمعاني « الواحد »، خصوصاً وقد اختلف المتكلمون من كل الفرق الإسلامية في تفسير معناه. والذي صار إليه الأكثرون هو أن الواحد: هو الشيء اللذي لا يصح انقسامه. وقد أنكر هذا الحد القاضي أبو بكر الباقلاني لأن من قال إن حقيقة الواحد هي أنه الشيء الذي لا ينقسم لل فقد ركب الحد من وصفين، إذ « ذكر في حده: الشيء، شم تعرض بعده لانتفاء الانقسام، وهذا تعرض لمعنيين: أحدهما نفي، والثاني: إثبات. ولا يسوغ الاكتفاء بانتفاء الانقسام من غير تعرض لإثبات الشيء " ».

ويرى الباقلاني وابن فورك أن الواحد إذا أطلق يدل على ثلاثة معان:

- ١ \_ ما لا ينقسم؛
- ٢ \_ مَنْ لا نظير له؛
- ٣ \_ مَنْ لا ملجأ و لا ملاذ بسواه.

« وهذه المعاني الثلاثة تتحقق في صفة الإله: فهو المتحد في ذاته المتقدس عن الانقسام والتجزيء، وهو الواحد على (= بمعنى) أنه لا يشبه شيئاً ولا يشبه شيء، وهو الواحد على أنه الملجأ في دفع الضر والبلوى، ولا ملجأ سواه ولا ملاذ في انتفاء النفع وروم دفع الضر إلا إياه. ولا يستقيم اعتقاد الوحدانية لمن حرم ركناً من هذه الأركان الثلاثة "».

وكون الشيء واحداً لا يرجع إلى معنى زائد على ذاته، ولذا كانت هذه الصفة \_ الواحدية \_ صفة نفس، وليست من صفات المعانى.

۱ « الشامل »، ص ۳٤٥.

۲ « الشامل »، ص ۳٤٧.

#### إثبات الوحدانية

والتوحيد في المقام الأول هو القول بأن الإله واحد لا إله سواه.

ويسوق المتكلمون الأدلة على الوحدانية بهذا المعنى. وأولها دليل التمانع المشهور، ويصوغه الجويني هكذا: « لو أثبتنا إلهين قديمين حيين قادرين، وأراد أحدهما حركة جوهر في وقت معين، وأراد الثاني سكونه في ذلك الوقت، وقصد كل واحد منهما إلى تنفيذ مراده فلا يخلو: إما أن يُقدر حصول المرادين، وإما أن يقدر انتفاؤهما، وإما أن يقدر حصول أحدهما وانتفاء الآخر. فإن قُدر حصول المرادين كان ذلك محالاً ولزم من تقديره تجويز اجتماع الضدين. وإن قدر انتفاء المرادين، كان ذلك محالاً لاستحالة عرو الجوهر القابل للحركة والسكون عنهما... على أنه لو قدر امتناع المرادين، لدل ذلك على نقص كل واحد من القديمين وخروجهما من الإلهية. وإن قدر نفوذ لمراد أحدهما دون الثاني فالذي نفذ مراده الغالب؛ والذي لم ينفذ مراده مع قصده تنفيذه هو الممنوع الضعيف المهين، والممنوع المنعوت بالنقص لا يستوجب صفة الإلهية في المهين المهين، والممنوع المنعوت بالنقص

وقد أُسند هذا الدليل على ثمانية أصول:

الأصل الأول: تقدير قديمين قادرين مريدين، فيجوز تقدير اختلافهما في الإرادة.
 وهنا يرد على من يزعمون إمكان تصور استحالة اختلاف إرادتى القديمين.

٢ ـــ الأصل الثاني: المراد من التمانع إنما يستقيم عند فرض الكلام في المحل الواحد،
 إذ الغرض هو تصوير منع أحدهما الثاني مع اتحاد

۱ « الشامل »، ص ۳۵۲: وقارن « الارشاد »، ص ۵۳.

المحل. « فإنه إذا بطل في المحل الواحد نفوذ المرادين للتضاد المعلوم بطلانه ضرورة، واستحال انتفاء المرادين للعلم باستحالة خلو المحلّ عن الضدين، لم يبق بعد ذلك إلا منع أحدهما الثاني، ولو فرضنا الكلام في محلين، لنفذ المرادان من غير استحالة ولم يؤد ذلك إلى تمانع أصلاً ».

" — الأصل الثالث: تقدير التمانع يتوقف تجويزه على تصوير تناقض الإرادتين القائمتين بالمريدين، ولا يتحقق تقدير التمانع دون ذلك. فلو تصورنا من أحد القديمين تحريك جسم، ولم نتصور من الثاني القصد إلى تسكينه في وقت تحريكه، لما كان ممنوعاً. « فإن أحدهما إذا أراد التحريك، والثاني وافقه فيما أراده، ولم يرده ولم يكرهه، أو ذهل عنه، ولم يحاول الحركة ولا ضدها، فلا يسمى ممنوعاً. وإنما الممنوع من يريد الشيء ويقصده فيُصلد عن مراده ويحال بينه وبين مقصوده. » (« الشامل »، ص ٣٥٧).

٤ — الأصل الرابع: « الغرض من التمانع وتقديره يتوقف على تثبيت حال واحد من القديميْن مختصاً بحكم الإرادة، تحقيقاً على وجه يصح الاختصاص عليه. ومن امتع عليه ذلك لم يستقم له فصل التمانع. وإيضاح ذلك أنّا لو قدرنا قديميْن، لقدّرنا كل واحد منهما مريداً بإرادة قديمة قائمة بذاته على الاختصاص. فصح لذلك اختلافهما في الإرادة، ويترتب على صحة الاختلاف: التمانع » (ص ٣٥٨).

الأصل الخامس: « إذا قدرنا قديميْن فلا نثبت لواحد منهما قدرة توجب مقدورها
 لا محالة، وكذلك لا نصير إلى إن إرادة كل واحد منهما توجب وجود المراد على حسب تعلقها
 بالمراد. وذلك أنّا لو سلكنا هذه الطريقة، وصرنا إلى أن مقدور كل واحد منهما يجب وجوده

۱ « الشامل »، ص ۳۵٦.

فلا نسلِّم طرد دلالة التمانع مع ذلك. وذلك أنّا إذا قلنا: تحريك الجسم مقدور لأحدهما، وتسكينه مقدور للثاني، وأحدهما يريد التحريك والثاني يريد التسكين، فلو قلنا بوجوب نفوذ مراديهما لما كان ذلك تمانعاً، بل تجويزاً لاجتماع الضدين. وهو مستحيلٌ لا شك فيه. » (ص ٣٥٩).

7 \_ الأصل السادس: لو تحقق ما قدرناه بين القديمين من المنع، لدل وجود المنع على ضعف الممنوع؛ وإذا لم يقع المنع وجاز وقوعه دل جواز وقوعه على مثل ما يدل عليه نفس وقوعه من ضعف من تصورناه ممنوعاً من فعله بواسطة الآخر.

٧ \_ الأصل السابع: التمانع يرجع إلى الأفعال المتضادة، لا إلى ذاتي القديميْن وصفاتهما.

٨ \_ الأصل الثامن: أن أحدهما لو نفذ مُراده، ولم ينفُذ مراد الثاني مع قصده إلى تنفيذه، دل ذلك على ضعفه.

ولما كان المعتزلة رفضوا دليل التمانع، فقد واجه الجويني اعتراضاتهم، وتتلخص فيما يلي كما عرضها هو:

أ \_ إرادة القديم حادثة لا في محل، فإذا ثبتت الإرادة كذلك لم تكن مختصة بأحدهما دون الثاني، لأنها لم تختص بواحدة من الذاتين.

ب \_ أقصى ما تفضي إليه قضية التمانع أن يريد أحد القديمين فلا يتم مراده، هذا دليل على نقص من لم ينفذ مراده. ولكننا، نحن المعتزلة، نرى أن الرب غير قدر على أن يضطر الخلق إلى الطاعة، ويلجئهم إليها كرهاً، فلا يلزمنا تعجيز الإله ووصفه بالنقص.

د \_ القديمان متماثلان قطعاً، لأن القدرَم أخص وصف القديم؛ والمشتركان في الأخص يجب تماثلهما في سائر صفات النفس.

والحق أن دليل التمانع لا يصح على أصول المعتزلة لأنهم يقولون بحرية الإنسان في أفعاله، فالفعل مخلوق للعبد، لا للرب، فلا شأن إذن لإرادة الرب في أفعال الإنسان، وبالتالي لا محل للكلام على التمانع بين إرادتي إلهين قديمين، لأن الإرادة، التي يتوقف عليها الفعل الإنساني، إرادة إنسانية حرّة لا تعلُّق لإرادة إلهين أو أكثر بها.

ويكرّس الجويني صفحات عديدة للردّ عليهم والدفاع عن دليل التمانع (« الشامل »، ص ٣٨٣ \_ ٢٠٠).

\* \* \*

ويتصل بصفة التوحيد الردّ على النصارى. وقد استغرق هذا الرد ٢٩ صفحة (ص ٥٧٠ ــ ٢٠٥)، لكنه لا يخرج عما أورده الباقلاني في « التمهيد »، ويزيد عليه الباقلاني بإيراد النصوص من « الإنجيل » ورسائل الرسل في « العهد الجديد » بحروفها، مما يدل على اطلاع مباشر بينما الجويني لا يورد غير الحجج العقلية العامة التي نجدها لدى الباقلاني ولدى من سبقوه من المتكلمين المسلمين الذين عنوا بالرد على النصارى. ولهذا لا حاجة بنا إلى إيرادها.

## الله قادر، عالم، حي، مريد

مذهب الأشاعرة هو أن الله قادر، عالم، حيّ، مريد، بمعنى أن له الحياة القديمة، والعلم القديم، والقدرة القديمة والإرادة القديمة.

ومن أجل إثبات كون هذه الصفات غير الذات لجأ الجويني إلى فكرة « الأحوال ». وهو يعرف الحال بأنه: « صفةً لموجود غير متصفة

بالوجود ولا بالعدم'. » ومن الأحوال ما يثبت للذوات معلّلاً، ومنها ما يثبت غير مُعلّل. فأما المعلّل منها فكلٌ حكم ثابت للذات عن معنى قائم بها: نحو كون الحيّ حياً، وكون القادر قادراً. وكل معنى قام بمحل فهو يوجب له حالاً.

والحال التي لا تعلَّل هي كل صفة إثبات لذات من غير علة زائدة على الذات، وذلك كتحيُّز الجوهر فإنه زائدٌ على وجوده. ويندرج في هذا النوع كل صفة لوجود لا تنفرد بالوجود ولا تعلل بموجود. وقد أنكر معظم المتكلمين الأحوال وقالوا إن كون الجوهر متحيزاً هو عين وجوده. والدليل على إثبات الأحوال أن من علم بوجود الجوهر ولم يُحط علماً بتحيزه، شم استبان تحيُّزه، فقد استجدَّ علماً متعلقاً بمعلوم. ويسوغ تقدير العلم بالوجود دون العلم بالتحيز » ص ٨١).

وإذا سئل الجويني: وكيف يوجد شيء لا يتصف بالوجود و لا بالعدم؟ أليسا نقيضين، و لا وسط بين النقيضين؟

وهنا نراه يقسم المعلومات تقسيماً ثانياً فيقول إن المعلومات تتقسم إلى وجود، وعدم، وصفة وجود لا تتصف بالوجود والعدم.

ويسوق الجويني الدليل التفصيلي على ذلك في « الشامل » (ص ٦٣٥) فيقول: « مَـن علم وجود الجوهر فقد يجهل تحيّزه مع العلم بالوجود، ثم يعلم التحيّز. فإذا اجتمع لـ العلم بعلم وجود الجوهر وتحيزه، لم يخلُ الخصم من أحد أمريْن: إما أن يقول هما علم واحـد، فيكون مباهتاً، لقطعنا بجواز ثبوت العلم بوجود الجوهر مع الجهل بتحيزه. فلو كان العلم بالتحيّز عين العلم بالوجود لاستحال ارتفاعه مع العلم بالوجود. وهذا القسم لا يقول به أحد، ولكنّا أدر جناه في التقسيم استيعاباً للأقسام. فإذا ثبت

۱ « الإرشاد » من ۸۰.

أنهما علمان، يجوز ثبوت أحدهما وانتفاء الثاني، فنقسم بعد ذلك الكلام ونقول: هما متعلقان بمعلوم واحد، أو بمعلومين؟ فإن زعم الخصم أنهما متعلقان بمعلومين، قيل له: أحد المعلومين وجود الجوهر، فخبرنا من الآخر! فيضطرب عند ذلك قوله، ولا يجد مخلصاً عن إثبات معلوم زائد على الذات وهو الحال الذي قلنا به. فإن المعلوم لا يخلو: إما أن يكون انتفاء أو ثبوتاً؛ وتحييز الجوهر ليس بانتفاء وفاقاً (= أي باتفاق الجميع). فقد تقرر بما قلناه: معلوم غير مُنتف، زائد على وجود الجوهر. \_ وإن زعم الخصم أن العلمين متعلقان بمعلوم واحد، قيل له: فينبغي أن يستحيل ثبوت ضد أحدهما مع العلم بالآخر، كما لو تعلق علمان بالوجود مثلاً، فإنه يستحيل ثبوت ضد أحدهما مع العلم بالوجوز أن يكون جاهلاً بالوجود عالماً به. فلما تصور الجهل بالتحيير أو الغفلة عنه، مع العلم بالوجود، وضح ما قلناه » (« الشامل »، ص

كذلك مما يعول عليه في إثبات الحال « أن نقول: إذا خطر للعاقل شيئان مختلفان وعلم اختلافهما، فلا يخلو: إما أن يختلفا عنده بوجودهما، أو بحال زائدة على الوجود. فإن اختلفا بوجودهما كان ذلك محالاً من أوجه: أحدها أن حقيقة الوجود لا تختلف في قضايا العقول، إذ الوجود هو الثبوت، والسواد لا يخالف البياض في وصف الثبوت. ولو اختلف المختلفان في الوجود لاختلف المثلان، فوجب صرف اختلافهما إلى وصف زائد على الوجود » (« الشامل »، ص ٦٣٧).

وقد نفى أبو الحسن الأشعري' الأحوال، وكذلك نفاها الباقلاني'؛ فكان الجويني أول من قال بها من الأشاعرة. وبعد أن قرر الأحوال،

ا راجع ما يقوله الجويني عن الأشعري في « الشامل »، ص ٦٣١.
 ٢ في « التمهيد » \_ راجع الفصل الخاص به.

صار من السهل عليه بعد ذلك أن يثبت لله الحياة القديمة، والعلم القديم، والقدرة القديمة، والإرادة القديمة، من غير أن يقع تحت طائلة اعتراض المعتزلة بأن في ذلك تعدداً للقدماء، لأنها أحوال، والأحوال لا توصف بالوجود ولا بالعدم، فلا تعدد في ذات الإله إذن بإثبات هذه الصفات قديمة.

- اما الدليل على كون الصانع قدراً فهو وجود المقدورات عن أول واتصافها
   بالجواز أي بأنها جائزة الوجود لا واجبته.
- ٢ ــ وما دام قد ثبت أنه قادر، فهو حيّ « إذ لا يصحّ عالم قادر غير متّصف بكونــه حيّاً » (« الشامل »، ص ٦٢٢).
  - ٣ \_ إن ما في العالم من اتقان يقتضى كون الصانع عالماً.

#### \_ 0 \_

## كلام الله

اهتم الجويني اهتماماً بالغاً بمسألة كلام الله. ومع الأسف الشديد ضاع الفصل الخاص بكلام الله في كتاب « الشامل »، ولم يبق لنا غير ما أورده في « الإرشاد » (ص ١٠٢ \_ ...).

والجديد حقاً عند الجويني في هذا الباب اهتمامه بالكلام النفسي، وجعله إياه جوهر الكلام. والكلام النفسي أي القائم بالنفس هو التفكير، وهو اللوغوس اليوناني بالضبط في معناه الأصيل أي التفكير والتعقل والعقل. وهو في هذا متأثر خصوصاً بالباقلاني .

ا راجع « التمهيد »، ص ٢٥١ حيث يقول: « الكلام فيما بينا إنما هو معنى قائم بالنفس يعبر عنه بهذه الأصوات المسموعة تارة وبغيرها أخرى ».

وتعريفه « للكلام » هو أنه « القول القائم بالنفس، الذي تدل عليه العبارات وما يصطلح عليه من الإشارات في فهو الفكر الذي يدور في خلّد الإنسان وتدل عليه العبارة أو الإشارة.

وقد أنكرت المعتزلة الكلام القائم وقالوا إن الكلام هو الأصوات المتقطعة والحروف المنتظمة. اللهم إلا الجبائي فقد أثبت كلام النفس، وسماه: الخواطر، وقال إن تلك الخواطر تُسمَع وتدرك بحاسة السمع، « وإن الأصوات المتقطعة على مخارج الحروف ليست بكلام، وإنما الكلام بالحروف المقارنة للأصوات: وهي ليست بأصوات ولكنها تسمع إذا سمعت الأصوات. » (« الإرشاد » ١٠٥).

ولكن الأشاعرة يرون أن الكلام الذي يقولون بقدمه هـو الكـلام القـائم بـالنفس، لا العبارات والألفاظ والإشارات.

ويورد الجويني اعتراضات المعتزلة على القول بأن كلام الله أزلي، ومنها:

ا ـ من يزعم أن الكلام أزلي، لا يخلو من أحد أمرين: إما أن يقول بأن الكلام الأزلي أمر ونهي وإخبار؛ وإما لا يقول بذلك. فإن زعم أنه كان في الأزل أمراً ونهياً وإخباراً فقد أحال، إذ من حكم الأمر والنهي أن يصادف مأموراً، ومنهياً، ولم يكن في الأزل مخاطب متعرض لأن يُحث على أمر ويزجر عن آخر.. ولا يعقل أمر ليس له مأمور به. وإن زعم أن الكلام في الأزل لم يكن موصوفاً بأحكام أوصاف الكلام، فقد ذهب إلى ما لا يُعقل.

۲ \_\_ أجمع المسلمون على أن القرآن كلام الله، وأنه آيات وسور وحروف منتظمــة
 وكلمات، وهي مسموعة على التحقيق ولها ابتداء وانتهاء،

۱ « الإرشاد »، ص ۱۰٤.

وهي معجزة النبي (صلعم) وآية على صدقه. « ويستحيل أن يكون القديم معجزاً، إذ لا الختصاص للصفة الأزلية ببعض المتحدين دون بعض. ولو جاز تقدير كلام قديم قائم بالنفس أزليً معجزاً، لجاز تقدير العلم القديم عند مثبتيه معجزاً » (« الإرشاد »، ص ١٢٢).

ويكر الجويني على هاتين الحجتين بالرد المفصل (« الإرشاد »، ص ١٢٠ \_ ١٢٨)، وفي ثنايا ذلك يورد رأياً غريباً للجبائي وهو قوله إن كلام الله يوجد مع قراءة كل قارئ، والكلام عنده حروف تقارن الأصوات المنقطعة على مخارج الحروف، وليست هي أصواتاً؛ « وزعم أنها توجد عند الكتابة: فإذا اتسقت الحروف المنظومة والرسولم المرقومة، وجدت حروف قائمة بالمصحف ليست بالأشكال البادية والأسطر الظاهرة... وقال أيضاً: مَن قرأ كلام الله تعالى تثبت مع لهواته حروف هي قراءته وهي مغايرة للأصوات، وحروف هي كلام الله وهي مغايرة للقراءة والأصوات. وإذا أضرب القارئ عن القراءة عُدم عنه كلام الله تعالى، وهو بعينه موجود قائم بغيره. ومن شنيع مذهبه أنه قال: إذا اجتمع طائفة من القراء على تلاوة فيوجد بكل واحد كلام الله، والموجود بالكل كلام واحد الله . »

كما يشير إلى مذهب الحشوية القائل بأن كلام الله تعالى قديم أزلي، وأنه حروف وأصوات، وأن المسموع من أصوات القرّاء ونغماتهم هو عين كلام الله؛ بل إن الرعاع منهم أطلقوا القول بأن المسموع هو صوت الله، وأن المرئي من الأسطر التي كتب فيها كلام الله هو الكلام القديم، ولو مثلت الحروف من بعض الجواهر كالحديد مثلاً فهي عين كلام الله، وأن اسم الله إذا كتب فالرقم المرئى في الكتابة هو الإله بعينه.

۱ « الإرشاد »، ص ۱۲۳.

وقد ظن ألار ' أن المقصود من « الحشوية » هنا الكرامية، وهذا غير صحيح، بل الإشارة إلى الحشوية النابتة المبالغة في التجسيم، ولم تكن الكرامية بهذا الغلط في التشبيه، وإلا لذكرهم باسمهم. وهو يفرق بينهما بوضوح حين يجتمعان في مذهب، فيقول مـثلاً: « ذهبـت الكرامية وبعض الحشوية ... »

\* \* \*

أما مذهب الجويني في كلام الله فيتلخص فيما يلي:

- ١ \_ التفرقة بين الكلام النفسى، وبين العبارة عنه بالأصوات والحروف.
- ٢ \_ الكلام النفسي قديم، أما العبارة عنه بالأصوات والحروف فمحدثة.
- " \_ القراءة هي أصوات القراء ونغماتهم، وهي أكسابهم التي يؤمرون بها في بعض العبادات إيجاباً، وفي بعض الأوقات ندباً، ويزجرون عنها إذا كانوا جُنباً، ويثابون عليها ويعاقبون على تركها. أما المقروء بالقراءة فهو المفهوم منها المعلوم، وهو كلام الله القديم الذي تدل عليه العبارات. وهذا المقروء لا يحل القارئ و لا يقوم به.
- كلام الله مكتوب في المصاحف، محفوظ في الصدور، ولكنه ليس حالاً في مصحف، ولا قائماً بقلب. ولكن الكتابة حادثة، والمفهوم من الكتابة هو القديم.

١ « صفات الله عند الأشعري وتلاميذه الأول »، ص ٣٩١.

۲ « الارشاد »، ص ۳۹.

وكلام الله مُنزَّل على الأنبياء؛ ولكن ليس معنى التنزيل: الانزال، أي حطّ شيء من علو إلى سُفْل، فإن الانزال بمعنى الانتقال يتخصص بالأجسام. وإنصا المقصود من الانزال هو أن جبريل أدرك كلام الله « و هو في مقامه فوق سبع سموات، ثم نزل إلى الأرض فأفهم الرسول (صلعم) ما فهمه عند سدرة المنتهى من غير نقل لذات الكلام "».

وهذا الرأي الأخير في غاية الجرأة، ولم نجد له مثيلاً من قبل فيما وصلنا من كتب الأشعرية أو غيرهم من أصحاب المذاهب الكلامية، إذ مؤداه أن جبريل فهم عن الله كلامه؛ وفهم الرسول (صلى الله عليه وسلم) عن جبريل مقاصد الله دون أن ينقل له ذات كلام الله. فالتنزيل إذن هو تنزيل للمعاني، لا للألفاظ. ويلزم على هذا أن تكون الألفاظ والعبارة من عند النبي محمد (صلعم) ولكن الجويني لم يستخلص هذه النتيجة صراحةً؛ بيد أنها نتيجة لازمة عن قوله هذا.

٦

#### أسماء الله

فرق الجويني بين الاسم والتسمية، وهي تفرقة نجدها من قبل عند الباقلاني في « التمهيد ». فالتسمية هي اللفظ الدال على الاسم، والاسم هو مدلول التسمية. فإذا قال القائل: زيد \_ كان قوله تسمية، وكان المفهوم منه اسماً.

۱ « الارشاد »، ص ۱۳٥، القاهرة، ۱۹٥٠.

وكانت المعتزلة تسوي بين الاسم والتسمية، والجويني يهاجمهم لهذا السبب. والدليل عنده على أن الاسم يفارق التسمية ويراد به المسمى \_ آيات من القرآن، منها قوله تعالى: « سبّح اسم ربّك الأعلى » (سورة الأعلى: ١)، والمُسبَّح هو وجود الباري تعالى دون ألفاظ الذاكرين؛ وقال عز وجل: « تبارك اسم ربك » (الرحمن: ٢٨)، وقال تعالى: « ما تعبدون من دون الله إلا أسماء سميتموها أنتم وآباؤكم » (يوسف: ٤٠). « ومعلوم أن عبدة الأصنام ما عبدو المسميات لا التسميات. » (« الإرشاد »، ص ١٤٢).

وتعدد أسماء الله لا يعد حكماً يتعدد الآلهة، إنما الأسماء تدل على أفعال، والأفعال متعددة.

ويورد الجويني التقسيم الذي وضعه الأشعري بين أسماء الرب، وهو تقسيمها إلى ثلاثة أقسام:

١ \_ فمن أسمائه ما نقول إنه هو هو، وهو كل ما دلت التسمية به على وجوده؛

٢ \_ ومن أسمائه ما نقول إنه غيره، وهو كل ما دلت التسمية به على فعل: كالخالق والرازق؛

٣ ــ ومن أسمائه ما لا يقال إنه هو، و لا يقال إنه غيره، و هو كل ما دلت التسمية بــه على صفة قديمة، كالعالم و القادر.

وأسماء الله منها ما يدل على الذات، ومنها ما يدل على الصفات القديمة، ومنها ما يدل على الأفعال، ومنها ما يدل على النفي، فيما يتقدس الباري عنه.

ثم يأخذ في شرح ٨٣ اسماً من أسماء الله (« الإرشاد »، ص ١٤٤ \_ ٥٠١) وليس في تفسيره لها ما يلفت النظر بخاصة.

٧

#### خلق الأفعال

من الحجج التي أدلى بها القائلون بأن الله خالق أفعاله، وهم خصوصاً المعتزلة، قولهم باستحالة إثبات مقدور بين قادرين.

والجويني يرد على هذه الحجة، فيقول: « الرب تعالى قبل أن أقدر عبده وقبل أن أخترعه لخترعه من يخترعه، أخترعه ما كان في معلومه أنه سيقدر عليه مَن يخترعه، أم لا؟ فإن زعموا أنه تعالى لم يكن موصوفاً بالاقتدار على ما سيقدر عليه العبد، فذلك ظاهر البطلان، فإن ما سيقدر عليه العبد عين مقدور الله تعالى، إذ هو من الجائزات الممكنات المتعلق بها قدرة العبد بعد في الصورة التي فرضنا السؤال عنها.

وإن كان يمنع تعلق كون الباري تعالى قادراً بمقدور العبد، من حيث يستحيل عند الخصوم مقدور بين قادرين، فلا ينبغي أن يمتنع كون ما سيقدر عليه العبد مقدوراً لله تعالى قبل أن يقدر عليه العبد عنده، فإنه لم تتعلق به بعد القدرة الحادثة. وإذن وجب كون ما سيقدر عليه العبد مقدوراً لله تعالى قبل أن يُقدر عبده عليه، فإذا أقدره، استحال أن يخرج ما كان مقدوراً لله تعالى عن كونه مقدوراً له. ولو تناقض في معتقد المخالفين بقاؤه مقدوراً للرب تعالى مع تجدد تعلق قدرة العبد به، فاستبقاء كونه مقدوراً للرب تعالى وانتفاء كونه مقدوراً للعبد .

و إذا ثبت وجوب كون مقدور العبد مقدوراً لله تعالى، فكل ما هو مقدور لــه، فإنــه مُحدثه وخالقه، إذْ من المستحيل أن ينفرد العبد باختراع ما هو مقدور اللرب تعالى استحيل أن ينفرد العبد باختراع ما هو مقدور اللرب تعالى استحيل أن ينفرد العبد باختراع ما هو مقدور اللرب تعالى استحيل أن ينفرد العبد باختراع ما هو مقدور اللرب تعالى السيد المناسبة ا

۱ « الإرشاد »، ص ۱۸۸ ـ ۱۹۰.

ودليل الجويني في منتهى التهافت: لأن كون الله قادراً على الأفعال التي سيقدر عليها العباد \_ حتى لو سلم له \_ هو أمر "افتراضي محض لا محصل له، لأن القدرة التي لا تتحول إلى أفعال هي كعدم القدرة سواء. وقدرة الله الافتراضية هذه لن تتحول إلى أفعال لأن الله لا يجوز أن يفعل الأفعال القبيحة التي هي مقدور الإنسان.

وتمشياً مع فكرة الأشعري في الكسب، يقر الجويني بأن « العبد قادر على كسبه، وقدرته ثابتة عليه أ » بخلاف ما يذهب إليه الجبرية من نفي القدرة، وما يذهب إليه المعتزلة من أن العبد خالق لأفعاله. والدليل عند الجويني على القدرة هو أن العبد إذا ارتعدت يده، شم إنه حركها قصداً، فإنه يفرق بين حالته في الحركة الضرورية وبين الحالة التي اختارها واكتسبها، والتفرقة بين حالتي الاضطرار والاختيار معلومة على الضرورة.

وهذه القدرة الحادثة عرضٌ من الأعراض، وهي غير باقية شأنها شأن باقي الأعراض عند الأشاعرة. وعلى عكس من ذلك أطبقت المعتزلة بالعناصر على بقاء القدرة.

وهذه القدرة تحدث مع المقدور وتزول بزواله، فهي غير باقية شأنها شأن باقي الأعراض عند الأشاعرة. وعلى عكس من ذلك أطبقت المعتزلة بالعناصر على بقاء القدرة.

وهذه القدرة تحدث مع المقدور وتزول بزواله، فهي لا تتقدم عليه، ولا تتأخر في البقاء عنه. والاستطاعة تقارن الفعل.

والقدرة الحادثة لا تتعلق إلا بقائم بمحلها، أما «ما يقع مبايناً لمحل القدرة فإنه لا يكون مقدوراً بها، بل يقع فعلاً للباري تعالى من غير اقتدار العبد عليه: فإذا اندفع حجر عند اعتماد العبد عليه فاندفاعه غير مقدور للعبد عند أهل الحق. وذهبت المعتزلة إلى أن ما يقع مبايناً لمحل القدرة، أو للجملة التي محل القدرة منها، فيجوز وقوعه متولداً عن

۱ « الإرشاد »، ص ۲۱۵.

سبب مقدور مباشر بالقدرة: فإذا اندفع الحجر عند الاعتماد عليه، فاندفاعه متولّد عن الاعتماد القائم بمحل القدرة "».

فهو ينكر إذن فكرة التولّد التي قال بها المعتزلة، وهو حدوث فعل بتوسط آخر. ويرى أن هذا النوع من الفعل غير مقدور. ويسوق لتأييد رأيه الدليل التقليدي القديم وهو: مَنْ رمـى سهماً ثم اخترمته المنية قبل اتصال السهم بالرمية، ثم اتصاله بالهدف واحداث جرح فيه يؤدي إلى زهوق الروح في سنين وأعوام، فسيكون معنى ذلك نسبة القتل إلى الميـت بعـد زهـوق روحه بأعوام!

\* \* \*

وكل حادث مراد لله تعالى حدوثه. ومشيئة الباري لا تتعلق بصنف من الحوادث دون صنف، بل هو مريد لوقوع جميع الحوادث: خيرها وشرها، نفعها وضرها".

٨

#### الرد على الفلاسفة

ويعقد الجويني فصلاً صغيراً للردّ على الفلاسفة في فلسفتهم الطبيعية: من القول بالنباحد الأربعة، وتفسير ما يجري في العالم المنحط عن فلك القمر ومداره من الاستحالات الضرورية بأنها آثار طبيعية، أما ما يجري

۱ « الإرشاد »، ص ۲۳۰.

۲ « الإرشاد »، ص ۲۳۳.

٣ « الإرشاد »، ص ٢٣٧.

 $<sup>[^{\</sup>dagger}$  هكذا في النص؛ وربما كان المقصود «العناصر الأربعة ».]

في العالم العلوي فهو من آثار نفوس الأفلاك وعقولها، وهذه الآثار تستند « إلى الروحاني الأول، وهو يستند إلى الموجود الأول، وهو الباري على زعمهم؛ وهو سبب الأسباب وموجبها. وليس من مقتضى أصلهم أن الموجود الأول يخترع شيئاً على اختيار في إيقاعه، بل هو موجب الروحاني الأول، ثم الروحاني الأول موجب الفلك ونفسه وعقله؛ وكذلك القول في الفلك الأعلى مع الذي يليه إلى الانتهاء إلى فلك القمر. والآثار العلوية متناسبة لا اختلاف فيها، ولا يعتورها قبول اختلاف الأشكال. والشمس لا يتصور تقديرها على هيئة أخرى غير الهيئة التي هي عليها؛ وإنما تتعرض لقبول الأشكال المختلفة هيولي عالم الكون والفساد. ويعبرون في هذه المواضع بالهيولى عن الجواهر، ويعبرون عن أعراضها بالصورة "».

فهذا ما أدركه الجويني من الفلسفة الطبيعية عند الفلاسفة اليونانيين والمسلمين، مما يدلّ على قلة بضاعته من الفلسفة، وخلطه بين الآراء: إذ يرى الهيولى عندهم هي الجوهر، والأعراض هي الصورة. وقوله الروحاني الأول يقصد به العقل الأول. ويتحدث عن آرائهم هذه بأنها «مواقف » وو «يسمونها الإلهيات » (ص ٣٣٦، س ٣). وهو يرد عليهم في فكرة العقول العشرة بأن يقول: « هلا اكتفيتم بالموجود الأول في إيجاب كل ما عداه؟ وما الذي دلكم على إيجاب الروحاني الأول، ثم إيجاب الروحاني ما دونه؟ وهل هذا إلا تحكم محصل لا محصول له؟ » فهو يأخذ عليهم أنهم يجعلون كل عقل يوجب ما تحته، وكان الأولى بهم في نظره أن يرجعوا كل خلق وإيجاب وإيجاد إلى الأول، بدلاً من هذا التسلسل من واحد إلى الذي يليه. ويرى أن هذه الحجة كافية للرد عليهم إذ « لا يحتمل هذا المعتقد أكثر من ذلك "».

۱ « الإرشاد »، ص ۲۳۵.

۲ « الارشاد »، ص ۲۳٦.

وهذا يدل على أن الفلسفة، وخصوصاً بفضل ابن سينا، بدأت تؤثر في مواقف المتكلمين؛ لكن لن يقدر لهم الردّ عليها ردّاً يبين عن فهم إلاّ ابتداءً من الغزالي، لأنه بدأ بدراسة مذاهب الفلسفة وفهمها فهماً جيداً لإمكان الرد عليها عن فهم فيما بعد. وبهذا أكمل القصور الواضح الموجود عند أستاذه الجويني.

٩

#### التحسين والتقبيح

ومن الطبيعي أن يقول الجويني بأن التحسين والتقبيح ليسا عقليين، وإنما يدركان بالشرع. ويزيد على أسلافه من أئمة المذهب بأن إطلاق هذا القول قد يوهم أن الحسن والقبيح زائدان على الشرع؛ « وليس الأمر كذلك، فليس الحسن صفة زائدة على الشرع مدركة به وإنما هو عبارة عن نفس ورود الشرع بالثناء على فاعله. وكذلك القول في القبح فإذا وصفنا فعلاً من الأفعال بالوجوب أو الحظر، فلسنا نعني بما نثبته تقدير صفة للفعل الواجب يتميز بها عما ليس بواجب؛ وإنما المراد بالواجب: الفعل الذي ورد الشرع بالأمر به إيجاباً، والمراد بالمحظور: الفعل الذي ورد الشرع بالأمر به المداد عنه عنه حظراً وتحريماً "».

ويرد على المعتزلة في قولهم بأن الحسن والقبح يدركان بالعقل: فمنه ما يدرك قبحه وحسنه بداهة دون نظر، ومنها ما يدرك حسنه وقبحه بنظر عقلي.

۱ « الإرشاد »، ص ۲٥٩.

#### وحججه ضدهم تتحصر فيما يلى:

ا ــ ما يقولون إنه يدرك ضرورة وبداهة لماذا يختلف فيه الناس إذن؟ فإن ما ادعـوا أن حسنه وقبحه يدركان بالضرورة والبداهة قد أنكره كثير من الناس. فلا يصــح إذن ادعـاء الضرورة في إدراكه. فالبراهمة مثلاً يعتقدون قبح ذبح البهائم وإيلامها وتعريضـها للتعـب، بينما المعتزلة لا يرون ذلك.

٢ ــ والمعتزلة يقولون إن الحسن لو لم يعقل قبل ورود الشرع لما فُهِم أيضاً عند وروده. ويرد الجويني على هذا قائلاً إن هذا باطل، لأننا نعلم مثلاً قبل ظهور المعجزات أن من تأتى على يديه يكون نبياً، فإذا أتت على يديه أدركنا وحكمنا أنه نبى.

" \_ ثم يسألهم: هل يكون القبيح قبيحاً بنفسه أو إلى صفة نفسه؟ إن قلتم هذا فهو باطل لأن القتل ظلماً يماثل القتل حداً وقصاصاً، ومع ذلك فالأول قبيح والثاني حسن وعدل. كذلك نجد بعض الأفعال لو صدر من غير مكلف فإنه لا يتصف بكونه قبيحاً، ولو صدر من بالغ لكان قبيحاً. فليس الفعل في ذاته هو الذي يتصف بالقبح أو بالحسن.

وبعد أن فرغ الجويني من هذه المقدمة، تناول مقدمة أخرى وهي أنه لا يجب على الباري شيء. وراح يسوق الدليل على بطلانها فقال: « ما الذي عنيته بوجوبه? فإن قال: أردت توجُّه أمر عليه كان ذلك محالاً إجماعاً لأنه الآمر، ولا يتعلق به أمر غيره. وإن قال: المعني بوجوبه أنه يرتقب ضرراً لو ترك ما وجب عليه، فذلك محال أيضاً، فإن الرب تعالى يتقدس عن الانتفاع والتضرر والآلام واللذة، والرب متعال عنهما "».

۱ « الإرشاد »، ص ۲۷۱ \_ ۲۷۲.

## الصلاح والأصلح

وبهذه المناسبة يتعرض الجويني لمسألة الصلاح والأصلح، فينقد المعتزلة لقولهم بأنه حتم على الله فعل الأصلح للعباد في دينهم ودنياهم، وأن عليه فعل أقصى ما يقدر عليه في استصلاح عباده'.

و هو يستعين في ذلك بالحجج المشهورة التي ساقها الأشعري ضد أستاذه أبي علي الجبائي في مسألة الإخوة الثلاثة. ويظهر أن هذا الاحتجاج قد صار تقليدياً لدى الأشاعرة من بعده. غير أن الجويني زاد فيه إيضاحات .

#### \_ 1 · \_

### إثبات النبوات

وفي باب إثبات النبوات يتناول الجويني خمس مسائل:

١ \_ إثبات جواز بعث الرسل؛

٢ \_ المعجزات وشرائطها؟

٣ \_ إيضاح وجه دلالة المعجزة على صدق الرسول؟

٤ ـ تخصيص نبوة محمد (صلعم) بالآيات، والرد على منكريها من أهل الملل؛

٥ \_ أحكام الأنبياء، وما يجب لهم وما يجوز عليهم.

۱ « الإرشاد »، ص ۲۸۷.

۲ « الإرشاد »، ص ۲۹۷ \_ ۲۹۹.

وتعنينا هنا المسألة الأولى. وهي دائماً تثار ضد « البراهمة » بوصفهم منكري النبوات. وجرى التقليد على ذلك منذ أيام أبي الهذيل، وأصبح لفظ « البراهمة » مساوياً « لمنكري النبوات ». وقد ذهب كراوس إلى أن ابن الراوندي هو الذي اخترع نسبة القول بإنكار النبوات إلى البراهمة، فصاروا اسماً مستعاراً لأصحاب هذا القول، ولا شأن له بمذهب البراهمة الهنود. وربما نجد في عرض مذهب البراهمة في إثبات عدم جواز إرسال الرسل ونقد الطقوس الدينية الإسلامية ما يشهد بصحة افتراض كراوس هذا.

والجويني في « الإرشاد » (٣٠٣ \_ ٣٠٧) يعرض شبه البراهمة في ذلك، وهي:

ا ــ ما يجيء به النبي إما أن يكون مستدركاً بالعقل، أو لا يستدرك به. فإن كان مــا يجيء به مما يتوصل العقل إليه، فلا فائدة في بعثه، ويكون إرساله عبثاً وسفهاً، وإنْ كان مــا يجيء به مما لا تدل عليه العقول، فلا يمكن قبوله. إذ المقبول هو ما يدل عليه العقل.

ويرد الجويني على هذه الشبهة قائلاً إنها تقوم على أن التحسين والتقبيح عقليان و هو لا يقول بذلك، شأنه شأن سائر الأشاعرة. لكنه مع ذلك يسلم به جدلاً ويقول إنه إذا كان ما يأتي به الرسول مطابقاً لما يأتي به العقل، فهذا لا يخلو من فائدة هي توكيد المدلول الواحد بأدلة مختلفة. وحتى إذا وقع الاكتفاء بدليل واحد، فهذا لا يعني أن الأدلة الأخرى عبث. وإذن فبعث الرسل توكيد لما يتوصل إليه العقل، ولا بأس منه.

ورد الجويني ينطوي هنا على مغالطة: إذ مذهب البراهمة هو الاعتماد على العقل وحده، وعدم الاعتراف بأية أداة أخرى للمعرفة مثل الوحى.

ثم يردف رده ذلك بقوله إن ما يأتي به العقل يأتي كلياً، والرسول

١ راجع كتابنا: « من تاريخ الإلحاد في الإسلام »، الفصل الخاص بابن الراوندي، القاهرة، ١٩٤٥.

هو الذي يفصل الجزئيات مثل الطبيب الذي ينصُّ على ما يشفي المريض المعين بدواء معيّن.

وكلام الجويني هنا أيضاً مردود بأن النبي يأتي بأمور كلية، لا بتفصيلات جزئية منطبق على الأحوال الجزئية المفردة.

٢ \_\_ وقال « البراهمة » ثانياً إن الشرع يشتمل على أمور مستقبحة عقلاً، مع أننا نعلم أن الحكيم لا يأمر بالفواحش ولا يندب إلى القبائح، فكيف جاء الشرع بهذه الفواحش وندب إلى هذه القبائح، مثل ذبح البهائم وتسخيرها، والعقل يقضي بأن هذا قبيح.

ويرد الجويني على هذه الشبهة بأن يقول إن هذه الحجة ترتد على « البراهمة » لأن الله يؤلم البهائم والأطفال الذين لم يقترفوا ذنباً؛ فإن قال « البراهمة » إن هذا لحكمة قصدها الله، قيل لهم: وكذلك الأمر بالذبح والتسخير للبهائم هو لحكمة أرادها الله.

" \_ كذلك يقول البراهمة إن في الشرائع ما تردع منه العقول، مثل الانحناء في الركوع، والانكباب على الوجه في السجود، والتحسير والتعرّي والهرولة والتردد بين جبلين ورمي الجمار من غير مرمي إليه \_ مما هو من مناسك الحج، وهي أمور لا يقبلها العقل ولا يدرك لها حكمة ولا معنى.

والجويني يردّ على هذه الشبهة بأن يقول إن الرب «قد يضطر عبده ويفقره ويعريه ويتركه كلحم على وضم والسوأة منه بادية، ولو عَرّى واحدٌ منا عبده مع تمكنه من ستره ومداراة سوأته لكان ملوماً. والرب تعالى يفعل من ذلك ما يشاء، لا يُسأل عما يفعل وهم يُسألون. وهو الذي يسلب العقول، ويضطر المجانين إلى ما يتعاطونه مما تبقى مضرته، مع القدرة على أن يكمّل عقوله. فإذا لم يبعد ما ضربنا فيه الأمثلة، أن يكون فعلاً لله تعالى، لم يبعد أيضاً وقوعه مأموراً به » (« الإرشاد »، ص ٣٠٥ \_ ٣٠٦).

وهو هنا أيضاً يستخدم نفس الطريقة التي استخدمها في الرد على الشبهة الثانية، وهي أن يردّ على الخصم حجته، اعتماداً على أصل واحد وهو أنه ليس كل ما في الكون معقولاً أو مقبولاً في العقل، حتى تلتزموا بهذه المعقولية في مسألة بعث الأنبياء، وما ورد في الشرائع من أمور تبدو منافية للمعقول. ويخلص الجويني من هذا إلى أن إرسال الله للرسل والشرائع ليس من المستحيلات التي يمتنع وقوعها. فإن ثبتت بعد هذا فائدة بعث الأنبياء، كان هذا قاطعاً في إثبات جواز إرسال الأنبياء.

على أن ما ورد في « الإرشاد » ما هو إلا مختصر موجز جداً مما أورده الباقلاني في « التمهيد " »؛ ويمكننا أن نفترض أنه توسع في الموضوع في كتاب « الشامل » في القسم الذي لم يصل إلينا منه.

### تقويم

يبدو لنا الجويني بوجه عام خالياً من الأصالة، وأنه اعتمد على أسلافه من كبار الأشاعرة في الدفاع عن آراء الأشاعرة، وخصوصاً على الباقلاني والأشعري وأبي إسحق الاسفر اييني على الترتيب في الأهمية. صحيح أن كتابه الرئيسي، وهو « الشامل » لم يصلنا منه إلا ثلثه، ولكنه كاف في الحكم على مدى أصالته بالنسبة إلى أسلافه. وهو نفسه يعترف بأنه لم يأت فيه بجديد، إلا في النادر. أما كتاب « الإرشاد » فمختصر بسيط خال من الحجاج الكلامي الدقيق، وما هو إلا متن بسيط سهل للمبتدئين.

۱ الباقلاني: « التمهيد »، ص ۱۰۶ ـ ۱۳۱، نشرة مكارثي، بيروت ۱۹۵۷.

# القسم الثاني الإسماعيلية، القرامطة، النصيرية

## [Blank Page]

## فرق الباطنيّة

« الباطنية » لقب عام مشترك تتدرج تحته مذاهب وطوائف عديدة، الصفة المشتركة بينها هي تأويل النص الظاهر بالمعنى الباطن تأويلاً يذهب مذاهب شتى، وقد يصل التباين بينها حد التناقض الخالص. فهو يعني أن النصوص الدينية المقدسة رموز وإشارات إلى حقائق خفية وأسرار مكتوبة؛ وأن الطقوس والشعائر، بل والأحكام العملية هي الأخرى رموز وأسرار، وأن عامة الناس هم الذين يقنعون بالظواهر والقشور، ولا ينفذون إلى المعاني الخفية المستورة التي هي من شأن أهل العلم الحق، علم الباطن.

وقد استقرى الغزالي (١) تحت هذا الاتجاه ثمانية ألقاب، هي:

(١) الباطنية؛ نسبة إلى التأويل بالباطن؛

<sup>(</sup>۱) الغزالي: « فضائح الباطنية »، ص ۱۱ من نشرتنا، القاهرة، سنة ۱۹٦٤.

- (٢) القرامطة (والقرمطية)؛ نسبة إلى حمدان قرر مط، أحد دعاتهم في الابتداء؛
- (٣) الخُرَّميّة، نسبة إلى حاصل مذهبهم وزبدته، وهو تحصيل اللذة، فإنَّ «خُرَّم» لفظ فارسي يدل على الشيء المستلذ، وقد كان لقباً للمزدكية، وهم أهل الإباحة من المجوس؛
- (٤) البابكية، نسبة إلى بابك الخرّميّ الذي خرج من بعض الجبال بناحية أنربيجان في أيام المعتصم بالله (٢١٨ \_ ٢٢٢ هـ) الذي وجه إليه جيشاً قضى على حركته في سنة ٢٢٢ هـ.
- (٥) الإسماعيليّة، نسبة إلى محمد بن إسماعيل بن جعفر الصادق، سابع الأئمة ابتداءً من محمد (ص).
- (٦) السبعية، ولُقبوا بذلك لأمرين: الأول اعتقادهم بأن أدوار الإمامة سبعة؛ والثاني قولهم إن تدابير العالم السُّقلي منوطة بالكواكب السبعة؛
- (٧) المُحَمِّرة، ولُقبوا بذلك الأنهم صبغوا ثيابهم بالحمرة أيام بابك، وكان ذلك شعار هم؟
- (A) التعليمية، ولقبوا بذلك لأن مذهبهم يقوم على إبطال الرأي وتصرف العقل، وعلى دعوة الخلق إلى تلقي العلم من الإمام المعصوم، وعلى أنه لا مدرك للعلوم إلا التعليم من إمام معصوم.

ويلاحظ على هذه الألقاب:

أولاً: أن لقب « الباطنية » عام تشترك فيه كل هذه الفرق.

**ثانیاً**: أن رقمي ٣ و ٤ يدلان على فرقة واحدة، وكذلك رقم ٧ يدل على نفس الفرقة. فالثلاثة إذن تدل على نفس الطائفة.

ثالثاً: أنه فيما عدا هذه الطائفة (المشار إليها بالأرقام ٣، ٤، ٧) يتشيع الباقون لعليّ بن أبي طالب وعترته.

رابعاً: أن « التعليمية » وصف مشترك مثل « الباطنية »، وليس فرقة برأسها.

خامساً: أن القرامطة والبابكية والإسماعيليّة كانت حركات سياسية لعبت أدواراً متفاوتة الأهمية في تاريخ الإسلام السياسي، أهمها من هذه الناحية « الإسماعيليّة » في صورة « الفاطمية »: إذ كوّنت دولة واسعة شملت المغرب ومصر والشام واليمن، وبَثَت الدعاة في كل بلاد الإسلام من الهند حتى المغرب الأقصى، ولا تزال باقية حتى اليوم.

لكن ينبغي أن نضيف طائفة أخرى تندرج تحت فرق الباطنية، ولا يزال لها أتباعها اليوم، وهي النصيرية، نسبة إلى ابن نُصيَرْ مؤسس الفرقة. ولهذا فإننا نصنف « الباطنية » من حيث فرقها إلى:

- ١ \_ الإسماعيليّة
  - ٢ \_ البابكية
  - ٣ \_ القر امطة
  - ٤ \_ النصيرية

وكلها فيما عدا البابكية \_ تندرج تحت مذهب الشيعة.

## التأويل بالباطن

قلنا إن الخاصية الأساسية المشتركة بين كل هذه الطوائف هو التأويل بالباطن، على أساس قولهم بأن لكل ظاهر باطناً، ولكل تنزيل تأويلاً.

ودواعي التأويل بالباطن عديدة، منها:

التحرر من قيد النص المقدّس، ابتغاء التوفيق بينه وبين الرأي الذي يذهب إليه صاحب التأويل.

۲ \_\_ التحرر من قيد النص المقدس، ابتغاء التوفيق بين ما يفهم من صريح اللفظ وبين
 ما يقتضيه العقل.

" \_ الرغبة في تعميق صريح النص المقدس الساذج، ابتغاء مزيد من العمق في الآراء التي يحتويها. ومن هذه الدواعي يتبين أن ما يُلْجئ إلى التأويل هو الاضطرار إلى الأخذ بنص يعد مقدساً، أو مقيداً. ولولا هذا لما كان ثم أي داع إلى التأويل.

ولهذا كانت عملية التأويل قائمة دائماً هناك حيث يضطر الإنسان إلى الأخذ بنص. ومن هنا لم يقتصر الأمر على الكتب المقدسة، بل امتد إلى النصوص القانونية، وإلى الآثار الأدبية حين تصبح ذات سلطة.

فحينما صار شعر هوميروس نصناً ذا سلطة، أخذ المفكرون اليونانيون والأدباء في القرن الخامس قبل الميلاد في تأويله، وخصوصاً لدى أنصار المدرسة الكلبية، وعلى رأسهم أنتستانس Antisthenes الذي عني بالتأويل الرمزي لشعر هوميروس(٢)، وفرق بين اله doxa (الظن) وال

<sup>(</sup>١) الشهرستاني: « الملل والنحل »، ج ٢، ص ٢٩ بهامش « الفصل » لابن حزم، القاهرة، طبعة الجمالي والخانجي.

<sup>(</sup>٢) راجع ديو جانس اللائرسي ٦: ١: ١١ وما يليه. Diog. Laertius, VI, I, 17 sqq.

aletheia (الحقيقة) عند هوميروس، كما يقول لنا ديون الذهبي (١) الفم في الخطبة رقم ٥٣.

وقد سار في إثره زينون الرواقي في تفسيره لهوميروس، كما تدل الشذرات الباقية لنا منه في هذا الصدد (٢) وتبعه خروسيفوس. فهو مثلاً يفسر زيوس \_ كبير الآلهة \_ بأنه اللوجوس Logos (\_ العقل الأول) الذي يرتب كل شيء، وتوسع في ذلك كراتوس الذي من مالوس Logos (ح الدينا كتابان مالوس Crates of Mallus الذي شمل كل هوميروس بهذا التأويل. ولا يزال بين أيدينا كتابان من ذلك العهد اليوناني المتأخر يتناولان تأويل هوميروس رمزياً، وهما: التأويلات الهوميرية من ذلك العهد اليوناني المتأخر يتناولان تأويل هوميروس رمزياً، وهما: التأويلات الهوميرية اللهوميرية اليوناني » Allegoriae Homericae لهيرقليطس (وهو غير الفيلسوف المعروف) و «خلاصة اللاهوت اليوناني » Cornutus لهيرا بالأغلال (الالياذة ٣: ٢٧٧) بأنه اتحاد العناصر (٣)؛ وقذف هيفاستوس في الهواء (١: ٥٩٢) بأنه النار الأرضية التي هي أضعف من الشعلة السماوية؛ وجرح أفروديت وأرس (٥: ٣٣٦ وما يليه، ٨٥٨ وما يليه) بأنه هزيمة جيش البرابرة الذي يحدث أصواتاً غير أرضية (٣٠، ٣١)؛ واتحاد افروديت وأرس (الأدويسا: ٨: ٢٦٦ وما يليه) بأنه الاتحاد بين الحب والصراع لتكوين انسجام.

ومن ثم انتقل التأويل الرمزي إلى اليهودية على يد فيلون اليهودي في القرن الأول الميلادي، الذي يُعد من أكبر ممثلي النزعة إلى التأويل

Dion Chrysostome, VIII, 276 R, 283 R. (۱) وراجع Dion Chrysostome, VIII, 276 R, 283 R. (۱) ما بادما.

<sup>(</sup>٢) في نشرة آرنم، ج ١، ص ٤٣، ١٦٧ وما يليها

H. V. Arnim: Stoicorum Veterum Fragmenta.

في العصر القديم، وإنْ كان قد سبقه في اليهودية كثيرون أولوا الكتب المقدسة في العهد القديم تأويلاً رمزياً، وهو نفسه يشير إليها. وهؤلاء اليهود السابقون قد فسروا ابراهام (= إبراهيم) بأنه « النور » (= العقل)، وزوجته ساره بأنها الفضيلة (راجع بالنور » (ط العقل)، وزوجته ساره بأنها الفضيلة (راجع بالنور » (ط الفصح بأنه إما تطهير الروح أو خلق العالم (291) (de Seften. II, 291). لكن فيلون ذرّف عليهم بأن جعل من التأويل مذهباً قائماً برأسه ومنهجاً في الفهم. وقد دفعه إلى اتخاذ هذا المذهب الحملة التي قام بها المفكرون اليونانيون على ما في التوراة (العهد القديم) من قصص وأساطير ساذجة أو غير معقولة: مثل برج بابل، والحية التي أغرت حواء في الجنة، وغضب الله، وأحلام يوسف. فاضطر فيلون إلى الدفاع عن التوراة بتأويل هذه المواضع الأسطورية وغير المعقولة الواردة في التوراة تأويلاً بالباطن. ورأى أن التأويل بالباطن هو روح النص المقدس، وأن التفسير بالمعنى الحرفي هو مجرد جسم هذا النص المقدس الأمثلة على Philon: de) هي التوراة: تأويلات فيلون لمواضع في التوراة:

فهو يؤول الجنة بأنها ملكوت الروح؛ وشجرة الحياة بأنها خوف الله؛ وشجرة المعرفة هي الحكمة (١)؛ والأنهار الأربعة في الجنة هي الفضائل الأربع الأصيلة (٢)، وهابيل بأنه النقوى الخالصة من الثقافة العقلية (٣)، وقابيل بأنه الأناني، وشيث بأنه الفضيلة المرودة بالحكمة؛ وأخنوخ بأنه الرجاء (٤)؛ وهاجر بأنها [...(†)]، وسارة بأنها

<sup>(1)</sup> **De Mund. Op**. I, 37; **Leg. all**. I, 56.

<sup>(2)</sup> De Post. Caini, I, 250; Leg. all. I, 56.

<sup>(3)</sup> Qu. det. Pot. ins. I, 197; de Sacrif. Ab. I, 163; de Post. Caini, I, 249.

<sup>(4)</sup> **Qu. det. Fot. ins**. I, 217; **de Proem et Poem**. II, 410.
[, بياض في الطبعة التالية.]

الفضيلة والحكمة (١)؛ ويوسف بأنه نموذج الرجل السياسي (١)، ومعطفه المؤلف من عدة ألوان يدل على سياسته المركبة الضيقة الإدراك ( $^{(7)}$ .

وقد يقع لغيلون أن يؤول الموضع الواحد عدة تأويلات (de Prof. I, 572).

ومن فيلون انتقلت طريقة التأويل الرمزي إلى المسيحية، وخصوصاً لدى المدافعين الأوائل عنها في عصر الآباء ضد هجمات رجال الأفلاطونية المحدثة وممثلي الفلسفة والثقافة اليونانية عامة. وقد غلوا أحياناً في هذا التأويل غلوا عظيماً، نراه خصوصاً عند يوستينوس الشهيد St. Justin Martyr الذي أول هذه الجملة في التوراة (التكوين ٤٩: ١١): «غسل ثيابه في الحمر، ورداءه في دم العنب » — هكذا: أي أنه سيطهر المؤمن الذي يسكن فيه اللوغوس (الكلمة) بدمه الذي يأتي من أمه مثل عصير العنب (Apol. I, 32)؛ وجعل مدلول هذه العبارة (سفر اشعيا ٩: ٦): «ستكون الحكومة على عاتقه » — هكذا: أي أن المسيح سيشنق على الصليب. ومن بين هؤلاء الآباء المسيحيين المدافعين عن النصرانية برز خصوصاً أوريجانس، الذي تأثر خصوصاً بفيلون. فقد قال إن الكتاب المقدس يُفسر على ثلاثة أوجه: (١) فالرجل المتقدم في الفهم يدرك «روح» هذا الكتاب؛ (٣) والكامل من الرجال هو الذي يفهمه بالناموس النفساني الذي يطلع

ذلك أن أوريجانس، تحت وطأة هجمات المنكرين اليونانيين، اضطر إلى الإقرار بأن في التوراة استحالات: إذْ لا يمكن أن يكون ثمّ أيام قبل خلق النجوم، ولا يمكن أن يكون الله مثل بستاني « يزرع

<sup>(1)</sup> **De Cherub**. I, 139 sqq.

<sup>(2)</sup> **De Jos**. II, 41.

<sup>(3)</sup> Qu. det. Pot. ins. I, 192.

بستاناً، أو ينتزه فيه »؛ كذلك أقر بأنه لا يمكن التحدث عن «وجه لله، استتر منه قابيل. كذلك رأى في الإنجيل كثيراً من القواعد الأخلاقية التي لا يمكن اتباعها حرفياً (مثل ما في لوقا ١٠: ٤؛ متى ٥: ٣٩ الخ). وأقرّ بأن كثيراً من القصص الوارد في التوراة لو أخذ بحروف لكان محالاً غير معقول، وكذلك في الإنجيل (متى ٤: ٨ وما يليها حيث يرد أن الشيطان أخذ يسوع إلى قمة جبل عال).

ازاء هذه الإحالات رأى أوريجانس التفريق في نصوص الكتاب المقدس بين نوعين من الأقوال: أقوال يمكن أن تفسر حرفياً، وأخرى يجب أن تؤول باطنياً.

على أن هذه النزعة إلى التأويل قد لاقت معارضة شديدة بين المسيحيين، تولاها خصوصاً أتباع ما يعرف باسم «مدرسة أنطاكية » وعلى رأسهم: لوقيان، واوستاثيوس الأنطاكي، ودودورس الطرسوسي وايسيدورس الفرماوي، وخصوصاً ثيودورس الدي من موفسوستيا Mopsuestia الذي ألف كتاباً في خمسة مجلدات ضد الداعين إلى التأويل.

ورغم ذلك استمر أنصار التأويل في نمو وازدهار وانتشروا في الغرب المسيحي، وقعدوا له القواعد. وعلى رأسهم هيرونيموس St. Jérôme الذي وضع قاعدة التأويل الشهيرة التالبة:

Regula scripturarum est: ubi manifestissima prophetito de futuris, texitur, per incerta allegoriae non extennare quae scripta sunt

ولكنه مع ذلك بالغ في التأويل أحياناً: فهو يقول إن ليا هي الديانة اليهودية، وإن راشيل هي الديانة المسيحية(١)!

ورغم كل ما بذله دعاة التفسير الحرفي للكتاب المقدس من محاولات

(1) St. Jérôme: Epis. CXXIII, 13, i, h. 910, éd. Migne.

فقد بقي كتاب « نشيد الأناشيد » خصوصاً عقبة كأداء أمامهم، ولهذا نرى رجلاً مثل القديس برنار الذي من كليرفو St. Bernard de Clairvaux في القرن الحادي عشر الميلادي يؤول هذا الشعر تأويلاً رمزياً خالصاً، ومارتن لوثر نفسه اضطر أمام هذا الشعر المستعصى على كل تفسير حرفي أن يؤوله تأويلاً باطناً (۱).

## كيف وصل التأثير اليهودي والمسيحي إلى الإسلام؟

ومن هذا العرض التاريخي الموجز لمنهج التأويل عند اليونان واليهود النصارى يتبين أن الحاجة إلى التأويل ضرورية للدواعي التي بدأنا بإيرادها في أول هذا الفصل. وهي قائمة في كل دين، حتى لو لم يحدث تأثير من دين في دين آخر. ولهذا كان لا بد من حدوث هذه الظاهرة في الإسلام، كما حدثت من قبل في الدينين السالفين له: اليهودية والمسيحية، دون أن يكون ثم تأثير من الواحد في الآخر بالضرورة.

وهنا يقوم السؤال: هل تأثر أصحاب مذهب التأويل بالباطن من المسلمين بأصحاب التأويل في اليهودية والمسيحية؟

وهو سؤال في غاية التعقيد، بحيث يصدق هنا إلى أقصى درجة

<sup>(</sup>۱) اعتمدنا في هذا العرض التاريخي للتأويل عند اليونان وأوائل آباء المسيحية على مقالة جيدة بقلم يوهان جفكن Joh. Geffeken في « دائرة معارف الدين والأخلاق »، ج ۱، ص ۳۲۷ ـ ۳۳۱، سنة ١٩٥٥، ادنبره، ونيويورك.

a) Jean Pépin: Mythe et allégorie: les origines grecques et les contestations judéo Chrétiennes, Paris, 1958;

b) H. de Lubac: Exégèse médiévale, les quatre sens de l'Ecriture, Paris, 1959.

قول فردريك أميل Fr. Amiel إن « كل الأصول أسرار »:

أو لاً: لما يحيط من غموض بشخصية عبد الله بن سبأ، أوّل من غلا في علي غلواً عظيماً: هل صحيح أنه كان يهودياً وأسلم؟ وهل كان إذا صحّ أصله اليهودي، على اطلاع على حركة التأويل عند اليهود ابتداءً من الهجاد حتى فيلون؟

ا \_ لنلاحظ أو لاً أن تأثير فيلون في الفكر الديني اليهودي من بعده كان ضايلاً، لا نكاد نعثر عليه عند الكتاب اليهود التالين له. « وإذا كانت كتبه قد بقيت موجودة لدى اليهود حتى العصر الجيوني Geanie فإنها قليلاً ما كانت تدرس، أو يشار إليه »(١). ولم يستطع ل. فنكلشتين(١) أن يثبت وجود تأثير له في الأدب الربّاني إلاَّ بتعسف شديد، مما من شأنه أن يؤيد كون تأثيره كان ضئيلاً جداً. وكذلك كان تأثيره في الأدب اليهودي بالعربية ضئيلاً جداً. وكذلك كان تأثيره في يهود جزيرة العرب.

للحظ ثانياً أن الأفكار المهدوية (أي القول «بمسيح» منتظر) كانت منتشرة
 شبه الجزيرة العربية في القرنيْن الخامس والسادس الميلاديين<sup>(1)</sup>. ولا بدَّ أن رجلاً مثل عبد
 الله بن سبأ \_ إنْ

<sup>(1)</sup> Sch. Baron: A social and Religious History of the Jews, vol. I. p. 206. Columbia Univ. Press, New York, 1962.

<sup>(2)</sup> L. Finkelstein: "Is Philo mentioned in Rabbinic Literature?" in Journal of **Biblical** Literature, LIII, 142-149.

<sup>(3)</sup> S. Poynauski: "Philon dans l'ancienne littérature judéo-arab", in **Revue des Etudes Juives**, L. 10-31.

<sup>(4)</sup> H. Z. Hircheberg: "Messisanic Vestiges in Arabia during the fifth and the sixth centuries after the fall of Jerusalem" in **Vienna Mem**. Vol., pp. 112-124; - **Israel ba. Arab**, p. 175.

كان عالماً يهودياً \_ قد كان على علم بها. وفي هذا سينحصر تأثيره: أعني في كونه قد أدخل فكرة المسيح المنتظر في الإسلام، وعلى هذا أشاع فكرة أن علياً بن أبي طالب هو «الوصي» المنفّذ لوصية محمد (ص).

سلم الما عن كونه قد كان في الأصل يهودياً، فذلك هو ما تكاد تجمع عليه المصادر العربية، واعتماداً عليها وعلى غيرها ساق ا. فريد ليندر الحجج العديدة في دراسته المشهورة بعنوان: « عبد الله بن سبأ، مؤسس الشيعة، وأصله اليهودي (1).

قال الطبري: « عن يزيد الفَقَعسيّ قال: كان عبد الله بن سبأ يهودياً من أهل صنعاء، أمّه سوداء، فأسلم زمان عثمان. ثم تتقّل في بلدان المسلمين يحاول ضلالتهم. فبدأ بالحجاز، ثم البصرة، ثم الكوفة، ثم الشام، فلم يقدر على ما يريد عند أحد من أهل الشام. فأخرجوه حتى أتى مصر. فاعتمر فيهم فقال لهم فيما يقول : لعجبٌ ممن يزعم أن عيسى يرجع ويكذب بأن محمداً يرجع! وقد قال الله عزّ وجلّ « إن الذي فرض عليك القرآن لرادتك إلى معاد » (٢٨: ٥٨) محمد أحق بالرجوع من عيسى. \_ قال: فقبل ذلك عنه. ووضع لهم الرجعة فتكلّموا فيها. ثم قال لهم بعد ذلك إنه كان ألف نبيّ، ولكل نبيّ وصيّ، وكان عليّ وصيّ محمد. ثم قال: محمد خاتم الأنبياء، وعليّ خاتم الأوصياء. ثم قال بعد ذلك: مَنْ أظلمُ ممن لم يُجِرْ وصية رسول الله (ص) ووثب على وصيّ رسول الله (ص) ونتاول أمر الأُمّة! ثم قال لهم بعد ذلك إن عثمان أخذها بغير حق. وهذا وصيّ رسول الله (ص) فانهضوا في

<sup>(1)</sup> I. Friedlânder: "Abdullâh b. Saba, der Begrûnder der Shîa und sein Jûdisher Ursprung", in **Zeischrift für Assyriolgie**, XXII, 296-327; XXIV, 1-46.

هذا الأمر، فحرّكوه. وابدأوا بالطعن على أمرائكم، وأظهروا الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر تستميلوا الناس. وادعوهم إلى هذا الأمر.

« وبث دعاته، وكاتب من كان استفسد في الأمصار وكاتبوه. ودعوا في السر إلى ما عليه رأيهم. وأظهروا الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر. وجعلوا يكتبون إلى الأمصار بكتب يضعونها في عيوب ولاتهم. ويكاتبهم إخوانهم بمثل ذلك، ويكتب أهل كل مصر منهم إلى مصر آخر بما يصنعون، فيقرأ أولئك في أمصارهم، وهؤلاء في أمصارهم، حتى تتاولوا بذلك المدينة، وأوسعوا الأرض إذاعة وهم يريدون غير ما يظهرون، ويسرون غير ما يبدون، فيقول أهل كل مصر: إنّا لفي عافية مما ابتلي به هؤلاء، إلا أهل المدينة، فإنهم جاءهم ذلك عن جميع الأمصار، فقالوا: إنا لفي عافية مما فيه الناس.

« وجاء معه محمد وطلحة من هذا المكان. قالوا: فَاتُوا عثمانَ فقالوا: يا أمير المؤمنين! أَيأتيك عن الناس الذي يأتينا؟ قال: لا والله، ما جاءني إلا السلامة. قالوا: فإنّا قد أتانا و أخبروه بالذي أسقطوا إليهم. قال: فأنتم شركائي وشهود المؤمنين، فأشيروا عليّ. قالوا: نشير عليك أن تبعث رجالاً ممّن تثق بهم إلى الأمصار، حتى يرجعوا إليك بأخبارهم.

« فدعا محمد بن مسلّمة فأرسله إلى الكوفة، وأرسل أسامة بن زيد إلى البصرة، وأرسل عمّار بن ياسر إلى مصر، وأرسل عبد الله بن عمر إلى الشام. وفرّق رجالاً سواهم، فرجعوا جميعاً قبل عمّار فقالوا: أيها الناس! ما أنكرنا شيئاً، ولا أنكره أعلم المسلمين ولا عوامّهم. وقالوا جميعاً: الأمر أمر المسلمين، إلا أن أمراءهم يقسطون بينهم ويقومون عليهم. واستبطأ الناس عمّاراً حتى ظنوا أنه

اغتيل، فلم يفجأهم إلا كتاب من عبد الله بن سعد بن أبي سر ح يخبرهم أن عمّاراً قد استماله قوم بمصر. وقد انقطعوا إليه، منهم عبد الله بن السوداء، وخالد بن مُلْجَم وسُودان بن خُمْ ران، وكنانة ابن بشر » («تاريخ الرسل والملوك، » تحت سنة ٣٥ ه، القسم الأول، ص ٢٩٤٢ \_ 29٤٤، طبعة ليدن).

وفي أخبار سنة ٣٠ يذكر الطبري عن نفس المصدر وهو يزيد الفَقْعَسي أن ابن السوداء ورد الشام ولقي أبا ذر، وأنه هو الذي بث في نفسه فكرة أن المال مال المسلمين وحركه إلى الدعوة إلى إشراك الفقراء في أموال الأغنياء (قسم ١، ص ٢٨٥٨ \_ ٢٨٥٩). وفي هذا الموضع أيضاً ورد أن أبا الدرداء حين جاءه ابن السوداء (عبد الله بن سبأ) قال له «مَنْ أنت؟ أظنك والله بهودياً » (ص ٢٨٥٩، س ٦).

وفي أخبار سنة ٣٣ أن ابن السوداء ذهب إلى البصرة واجتمع بواليها عبد الله بن عامر الذي سأله من أنت: فأخبره أنه رجل من أهل الكتاب رغب في الإسلام، ورغب في جوارك. فقال: ما يبلُغن ذلك. اخرج عني! فخرج حتى أتى الكوفة فأخرج منها، فاستقر بمصر.

ونراه في أخبار سنة ٣٦ (ص ٣١٨٠، س ١٧ مع من خرجوا مع علي بن أبي طالب، وكان على رأس العمور، وفي هذا الموضع يسميه: عبد الله بن السوداء.

ومن هذه المواضع يتبين:

١ \_ أن عبد الله بن سبأ هو بعينه ابن السوداء، لأن أمه سوداء؛

٢ \_ وأنه كان يهودياً من أهل صنعاء؛

٣ \_ وأنه أسلم في عهد عثمان؟

٤ \_ وأنه هو الذي أثار الفتتة على عثمان بن عفان، وطوّف في

مصر والعراق والشام والحجاز لتأليب الناس على عثمان؟

٥ \_ وأنه أول من قال بأن عليّاً وصيٌّ للنبي محمد، وبأن عليّاً سيرجع إلى الأرض.

ورواية الطبري في هذا الموضوع مأخوذة عن سيف بن عمر. ومن هنا توجه الباحثون إلى سيف بن عمر ليقوموا شهادته. واعتماداً على تجريح الذهبي لسيف بن عمر شكك فريدليندر (١) في رواية الطبري، وكذلك فعل قلهوزن (٢).

غير أن فريدليندر انتهى إلى القول بأن دور ابن سبأ الرئيسي لم يكن في تأليه علي، بل في إنكار موته قائلاً إنه لم يمت في الحقيقة، وإنما شبّه للناس ذلك، وإنه سيرجع من السحاب. والفكرة أصلها يرجع إلى يهود اليمن وما يقوله الفلاشا في الحبشة من اليهود الذين تصوروا المسيح المنتظر هكذا.

وأنكر كايتاني<sup>(٣)</sup> جملةً دور ابن سبأ العقائدي، وقصره على الدور السياسي الخالص الذي قام به في تأييد عليّ بن أبي طالب والدعوة إلى خلافته والاشتراك في الحروب ضدخصومه.

وزعم ليڤي دلا ڤيدا<sup>(٤)</sup> أنه لم يكن يهودياً، لكنه لم يأت ِبأي دليل مقنع على رأيـــه هـــذا الذي يتعارض مع كل المصادر.

وربما كان من المفيد للقارئ العربي أن نورد ها هنا آراءهم بالتفصيل:

775

<sup>(1)</sup> I. Friedlânder: **Zeit. Assyr**. 1909, p. 297.

<sup>(2)</sup> J. Wellhausen: Skizzen und Vorarbeiten, VI, 6.

<sup>(3)</sup> L. Caetani: Annali dell Islam, VIII, 42 sqq.

<sup>(4)</sup> Levi della vida: R S O, 1912, p. 495.

ا \_ يبدأ فريدليندر بحثه عن ابن سبأ بإيراد ما ذكره الطبري من رواية سيف بن عمر التميمي (تاريخ الطبري، نشرة دي خوي، ج ۱، ص ٢٩٤٢، حوادث سنة ٣٥)، ثم يتلوه ما أورده الشهرستاني عن السبئية (نشرة كيورتن، ج ۱، ص ١٣٢) \_ وعليها اعتمد الباحثون الأوربيون (۱) عن ابن سبأ حتى ذلك الحين، ويستخدم مصدراً جديداً آنذاك وهو كتاب « الفرق بين الفرق » لعبد القاهر البغدادي كما لخصه شاهفور بن طاهر الاسفراييني (المتوفى سنة لاكر).

ثم يعلق على هذه المصادر قائلاً إنها رغم وفرة أخبارها فإنها تتناقض فيما بينها بحيث لا بسهل التوفيق بينها. فبلاحظ أو لا أنه

(۱) و هم:

a) D'Herbelot: Biblioteca Orientalis, s. v.

b) De Sacy: Exposé de la religion des druzes, 1838, I, XIV sqq.

c) Weil: Geschichte der Chalifen, I, 1846, h. 175 sqq. 209.

d) Kremer: **Geschichte der herrschender Ideen des Islams**, 1868, pp. 14, 339, 361, 377.

e) Dozy: Essai l'histoire de l'Islamisme, 1979, h. 221 sqq.

f) Muir: Annals of the early caliphate, 1883, h. 316 sqq.

g) August Muller: Der Islam in Morgen-und abendland, I, 1385, p. 300, 327

h) Van Vloten: Recherches sur la domination Arabe, le Chiisme et les croyances messianiques sous le Khalifat des Omayyades, p. 40 sqq.

i) Gratz: Geschichte der Juden, 3. éd., V (1895), p. 115

j) Wellhausen: Skizzen und Vorarbeiten, VI (1899), p. 124, 133 sq., Religiôs politische Oppositionspartein in alten Islam, 9, sqq. Das arabische Reich, 1902, h. 43.

k) Hirschfeld: **Jewish Encyclopedia**, I (1906), p. 43 b.

l) Houtsma: **Encyclopedie de l'Islam**, I (1908), s. v.

بحسب الطبري يتعلق مذهب عبد الله بن سبأ بالنبي محمد أو لا ، بينما بحسب الشهرستاني والبغدادي يتعلق بعلي بن أبي طالب وحده. كذلك يتباين عرضه الآراء المنسوبة إلى ابن سبأ تبايناً شديداً. والدور السياسي الكبير الذي يعزوه إليه الطبري، قد أغفل ذكره تماماً المصدران الآخران. والشهرستاني لا يتحدث إلا عن « ابن سبأ »، والطبري يقول عن ابن سبأ هو ابن السوداء. أما البغدادي فيتحدث عن كليهما على أنهما شخصان مختلفان. وبحسب الطبري أصل ابن سبأ من صنعاء؛ بينما بحسب البغدادي أنه كان من الحيرة.

ولا يقتصر التعارض على هذه الجزيئات، بل يمتد خصوصاً إلى ذكر الآراء. ومن الواضح أنه حينما يتعلق الأمر بالمذهب الديني فإن الكتّاب تعوزهم الموضوعية، خصوصاً إذا رأوا في المذهب ضلالاً أو انحرافاً عن السنة أو زندقة، فهنا يفيدهم في اتجاههم أن يعزوه إلى شخص مجهول الأصل أو غامض النسب، وأن يكون يهودياً، حقاً أو عن غير حق. ولهذا لا يستغرب أن تنسب إليه آراء قال بها المتأخرون. فلا تعجبن إذن إن نُسِبَ إلى ابن سبأ آراء للم يقلْ بها، آراء ستكون من بين آراء الشيعة المتأخرين.

ورواية سيف بن عمر في الطبري تعزو إلى ابن سبأ دوراً حاسماً ومدمِّراً في الفتتة التي قامت ضد عثمان، وكذلك فيما بعد في معركة الجمل. وقد برهن قلهوزن<sup>(۱)</sup> على أن هذا الوصف لدوره هو عرضٌ مُغْرَض من جانب سيف بن عمر. ويرى فريدليندر<sup>(۱)</sup> في إثره أن هذه الرواية هي من نسج سيف بن عمر الأغراض تتعلق بتبرئة

<sup>(1)</sup> Wellhausen: Skizzen und Vorarbeiten, VI, 124. (1) Wellhausen: Skizzen und Vorarbeiten, VI, 124. (٢) والغريب أنه يضيف أيضا أن الروايات التاريخية الأقدم من الطبري لا تتحدث عن ابن سبأ!

الصحابة وأتقياء أهل المدينة من هذه الفتنة الآثمة التي كانت أول حرب أهلية في الإسلام.

كذلك يرى فريدليندر أن ما أورده عبد القاهر البغدادي هو الآخر مُغْرِض وغير متفق مع التاريخ، وهو الذي أشار إليه كتاب آخرون مثل ابن قتيبة (١) وابن عبد ربه (٢) وابن حرره والدميري (٤) وابن خلدون (٥) والكشّي (٦) ألا وهو أن عليا بن أبي طالب أحرق أتباع ابن سبأ الذين قالوا إن عليًا إله.

وما يورده الشهرستاني هو الآخر \_ في نظر الكاتب \_ مُغْرِض، ويمكن أن نتبين فيه انعكاسات مسبقة لما ستقول به بعض طوائف الغلاة من الشيعة.

وبعد أن رفض هذه الروايات راح يتعلق بخبر بسيط، ويقول عنه إنه رغم قصرَه فإنه ذو أهمية بالغة في حل مشكلة حقيقية ابن سبأ ومذهبه. وهذا الخبر أورده الجاحظ (المتوفى سنة ٢٥٥ ه/ ٨٦٩ م) في كتاب « البيان والتبيين » (ج ٢، ص ٧٣، طبعة القاهرة سنة ١٣١١ ـ ١٣١٣ هـ)، وهذا نصه:

« حبيب بن موسى، عن مجالد، عن الشعبي، عن جرير بن قيس، قال: قَدِمْتُ المدائن بعدما ضرب علي بن أبي طالب \_ كرم الله تعالى وجهه \_ فلقيني ابنُ السوداء، وهو ابن حرب،

<sup>(</sup>۱) ابن قتيبة: « المعارف »، ص ۳۰۰ (ڤستنفلد) ۹۰.

<sup>(</sup>۲) « العقد الفريد »، ج ۱، ص ۲٦٩، س ١٧.

<sup>(</sup>٣) ابن حزم: « الملل والنحل »، جـ ١، ص ١١٥.

<sup>(</sup>٤) « حياة الحيوان »، ج ١، ص ٧١، س ١١ (بولاق سنة ١٢٨٤ هـ).

<sup>(</sup>٥) ابن خلدون: « المقدمة »، ج ١، ص ٣٥٨، نشرة كاترمير.

<sup>(</sup>٦) الكشي: « كتاب معرفة الرجال »، ص ١٩٨.

فقال لي: ما الخبر؟ فقاتُ: ضرب أمير المؤمنين ضربة يموت الرجلُ مِنْ أيسر منها، ويعيش مِنْ أشدّ منها. قال: لو جئتمونا بدماغه في مائة صررة لعلمنا أنه لا يموت حتى يذودكم بعصاه ».

ويعلّق فريدليندر على هذا الخبر قائلاً إنه «يحمل كل علامات الصحة. ولا يستهدف أي نزعة تاريخية أو دينية تريغ إلى افتراض أي اختراع أو تأييد. ولم يذكر إلا بسبب عَرضي تماماً وهو ذكر العصا. وما في الخبر من بعض التفاصيل يتأيد من نواح أخرى. كذلك يتقوى ذكر المدائن بما يروى (۱) من أن عليّاً قد نفى ابن السوداء إلى المدائن. والإشارة المميّزة إلى دماغ عليّ يتضح مدلولها إذا تذكرنا أن القاتل قد أصاب بالخنجر رأس (۱) عليّ. أما أن ابسن السوداء أنكر موت علي، فهذا ما أوردته أيضاً كثير من المصادر الأخرى. ونظراً لهذا كله، ينبغي أن ينظر إلى أهمية هذه الواقعة، وهي أن السند صحيح: فالشعبي هو المحدث المشهور عامر بن شراحيل الشعبي (المتوفى سنة ١٠٣ أو ١٠٤)، الذي يبدو أيضاً أنه اهمة بغلاة الشيعة. ومجاهد بن سعيد، وهو من همدان أيضاً (توفي سنة ١٣٤ أو ١٤٤) كثيراً ما يعتمد الشعبي على روايته. أما حبيب بن موسى وجرير بن قيس فلا نكاد نعرف عنهما شيئاً ولا يتصور أنهما مختر عان. وهكذا كان هذا الخبر يبدو من أية ناحية نظرنا إليه خبراً تاريخياً

وهذا الخبر نفسه قد رواه آخرون لم يستمدوه من الجاحظ، في صيغة تكمله وتؤيده. فهو يرد عند ابن حزم (« الملل و النحل »، ج ٤

<sup>(</sup>١) ذكر ذلك الشهرستاني وعبد القاهر البغدادي في الكلام عن ابن سبأ.

ر) الطبري، ص ٣٤٥٩، س ٥؛ الـذهبي: «تاريخ دول الإسـالام» (مخطوط ليدن ورقة ٣٨) حيث ورد: «وثب عليه الكلب عبد الرحمن بن ملجم المرادي الخارجي، فضربه بخنجر على دماغـه فمـات بعـد به مين ».

ص ١٨٠) هكذا: « وقال عبد الله بن سبأ إذ بلغه قَتْلُ علي \_ رضي الله عنه: لو أتيتمونا بدماغه في سبعين صرة ما صدّقنا موته؛ ولا يموت حتى يملأ الأرض عدلاً كما ملئت جوراً ».

وبعد هذا يشير إلى ما ينسب إلى ابن سبأ من القول بالرجعة، وما يذكره البغدادي من أن ابن سبأ قال بأن موت علي لم يكن إلا وهما، وأن الذي قُتِل هو الشيطان الذي تلبّس هيئة على بن أبى طالب.

وإذا نظرنا إلى هذا الرأي المنسوب إلى ابن سبأ \_ هكذا يتابع فريدليندر بحثه \_ أمكننا أن نميّز فيه بسهولة بين عنصرين: نظرية الدوكتيين Docetism ونظرية المهدي.

والدوكتية ليست عقيدة فرقة دينية معينة، بل نزعة تمدّ جذورها في الغنوصية. وكانت هذه العقيدة، شأنها شأن الغنوصية، منتشرة في الشرق الأدنى منذ وقت مبكر، ونجدها في صيغة واضحة في القرآن إذ يرد (٣: ٤٧ \_ ٥٠، ١٥٥ \_ ١٥٦) أن المسيح لم يصلب ولم يقتل، بل « شُبّه لهم ».

أما عن العنصر الثاني، وهو نظرية المهدي، فقد اتجه الرأي إلى التصويرات اليهودية للمسيح المنتظر، خصوصاً والتصورات الخاصة بالمهدي عند أهل السنة يظهر فيها تأثير يهودي عميق. وفريدليندر يقول إنه كان سابقاً (١) من هذا الرأي، ولكنه الآن عدل عنه، لأنه رأى أن الحكم في هذه المسألة ينبغي ألاً يستند إلى الفكرة العامة الغامضة، بل إلى ملامح وثيقة. ونحن إذا نظرنا في تفاصيل فكرة المهدى عن

<sup>&</sup>quot;Die Messiaidee in Islam", in **Festschrift zum siebzigsten Geburtstage A.** في بحثه (۱) **Berliner's,** Frankfurt, a. Main, 1903, p. 116-130.

ابن سبأ وجدناها تختلف اختلافاً بيّناً عن فكرة المسيح في اليهودية الرسمية. ذلك أن النظرة اليهودية إلى المسيح \_ على الرغم من بعض الاستثناءات المنفردة وبعض المبالغات المتأخرة \_ تتمسك بالطابع الإنساني والأرضي للمسيح. وتصوير المسيح بأنه « الذي يجيء في السحاب » لا يوجد إلا نادراً في اليهودية بالرغم مما ورد في سفر دانيال (٧: ١٣) مما هو الأساس في هذا القول.

وفي مقابل ذلك يذكر هذا التصوير والتعبير بما ورد في الأناجيل: «هنالك سيرى ابن الإنسان قادماً في السحاب بقوة ومجد » (متى ٢٤: ٣٠، ٢٦: ٤٦؛ مرقص: ١٣: ٢٦؛ ٤١: ٢٦؛ لوقا ٢١: ٢٧. وقارن الرسالة الثانية على أهل تسالونيك ١: ٧). ولكن ما هو أشد شبها هو ما ورد من تصورات للمسيح (المهدي) في الكتب المنحولة: ففيها يؤكّد الطابع السماوي للمخلّص؛ وفيها يؤكد ما ورد في سفر دانيال من أن « الذي سيجيء في السحاب » هو المسيح(١). كذلك يصور المسيح على أنه يحيا في السماء (١)، ويؤكد غيبته في السماء ورجعت بعد ذلك إلى الأرض. وحتى في التفاصيل نجد التشابه بين مذهب ابن سبأ في المهدي وبين ما يرد في هذه الكتب المنحولة: فالمسيح السماوي لا يتورع عن استعمال الأسلحة الأرضية المرضية الأرضية للانتقام من أعدائه، لأنه يملك وسائل خارقة للانتصار بها عليهم. « إنه يقضي أسلحة أرضية للانتصار بها عليهم. « إنه يقضي

<sup>(1)</sup> IV Esra 14, 9.

<sup>(2)</sup> IV Esra 7, 27.

<sup>(3)</sup> Henoch 52, 8-9.

<sup>(4)</sup> Sibyllinen, V 414-415.

على مناقضيه بكلمة من فمه  $^{(1)}$ . وهذا التصور يظهر بوضوح في السفر الرابع من عـزرا. وصحيح أن هذا التصور لا ينطبق كل الانطباق على تصوير ابن سبأ للمهدي، ولكن ما هناك من تشابه بينهما يدل على أن ابن سبأ تأثر بالتصورات الخاصة بالمسيح الواردة في الأناجيا، والواردة خصوصاً في الكتب المنحولة Pseudep igraphische Literatur .

وبعد هذا يعود المؤلف إلى الخبر الذي أورده الطبري وفنده قلهوزن على أساس أنه من اختراع سيف بن عمر، ويرى أن من الممكن التوفيق بينه وبين المصادر الأخرى على أساس أن نشاط ابن سبأ مر بطورين:

الطور الأول: وذلك حين جاء ابن سبأ من اليمن إلى الحجاز، وحاول أن يمزج العقيدة الإسلامية بالتصورات الخاصة بالمهدي، وقرر \_ ولم يكن في هذا وحده (٢) \_ أن موت النبي محمد كان مجرد وهم من الناس، وأن غيبته مجرد غيبة موقتة «سيرجع» بعدها إلى الأرض ليملأها عدلاً بعد أن ملئت جوراً. لكن طالما كان النبي في الغيبة فإن المؤمنين لا يمكنهم أن يظلوا بدون إمام. ولهذا لا بد للنبي من وكيل عنه أو نائب له أو خليفة. وهذا النائب عنه ليس عثمان بن عفّان، بل علياً.

الطور الثاني: ولكن لما وقعت الحرب الأهلية بين المسلمين: أنصار علي من ناحية، والمطالبين بدم عثمان من ناحية أخرى، ولما سقط عليّ بن أبي طالب شهيداً، هنالك غير ابن سبأ مذهبه في الرجعة بأن تخلى عن القول برجعة محمد، وقرر أن المهدي المنتظر هو عليّ بن أبي طالب. ولم يرد في المصادر من ذا الذي تصور ابن سبأ أنه

<sup>(1)</sup> Psalterium Salomonis 17, 27. 39.

<sup>(</sup>٢) راجع قلهوزن: « الدولة العربية »، ص ٢٢.

نائب عليّ في غيبته (بعد مقتله). « ولكن ربما لم يكن من المجازفة الشديدة \_ هكذا يقول المؤلف \_ أن نفترض أن ابن سبأ قد تصور نفسه هو ذلك النائب أو الخليفة. فمثل هذا تماماً تصور المختار (الثقفي) نفسه كخليفة لابن الحنفية، وكان يقول بعودته؛ كذلك نجد فيما بعد أن الشيعي المشهور أبا الخطاب (المتوفي سنة ١٦٧ هـ) تصور أنه خليفة جعفر الصادق (المتوفي سنة ١٦٧ هـ) واعتقد أن جعفراً تغيب فقط وأنه سيرجع قطعاً » (ZA) ج ٢٤، ص ١٥ اشتراسبورج، سنة ١٩١٠).

\* \* \*

أما عن يهودية ابن سبأ فيرى فريدليندر أن هذا أمر محتمل \_ وفي هذا المجال، هكذا يقول، لا مكان لأكثر من الاحتمال \_؛ وأما أنه من صنعاء فكونه يهودياً يؤيد هذا، لأن صنعاء كان بها جالية يهودية قديمة جداً، ترجع، فيما يرى جلازر (١)، إلى حوالي سنة ٣٠٠ بعد الميلاد.

وإذا اعترض على يهوديته بالقول، كما رأينا، بأنه في تصوراته للمهدي إنما تأثر الأناجيل، لا التصورات اليهودية للمسيح، فيمكن أن يرد على هذا في نظر المؤلف بيأن يقال إن يهودية اليهود المقيمين في اليمن امتزجت فيها المسيحية بالموسوية، وكانت يهودية سطحية (۲)، لا تلتزم بأوامر التوراة. كذلك يرى أن يهوديته ربما كانت أقرب إلى يهودية الفلاشا، وهم يهود الحبشة. ويهودية الفلاشا شديدة التأثر بالمسيحية الحبشية: فهم يستعملون مثلهم نفس الكتاب المقدس؛ ولغة

<sup>(1)</sup> Glaser: **Skizze der Geschichte Arabiens**, Erstes Heft, 1889, p. 81 sqq.
Grâtz: **Geschichte der Juden**, V3 p. 77. راجع (۲)

الكتاب المقدس سواء عند اليهود والنصارى في الحبشة، هي لغة الجعز القديمة. والكتب الموجودة عند الفلاشا، عدا الكتاب المقدس، حافلة بالأخبار المنتزعة من العهد الجديد ومستمدة مراراً من النصارى مباشرة (١).

ويختم المؤلف بحثه بأن يقرر أن في هذا إسهاماً في حل مشكلة أصول الشيعة وما تأثرت به من مذاهب أجنبية: أهي فارسية أو هندية، أو يهودية. ويشير إلى أن قلهوزن هو أول من تبين أن عقائد الشيعة مأخوذة عن اليهود أحرى من أن تكون مأخوذة عن الإيرانيين. وفريدليندر قد انتهى إلى نفس النتيجة.

٢ \_\_ وهنا نشير إلى تعليقة عابرة كتبها ليڤي دلا ڤيدا وهو يورد نصاً من كتاب « أنساب الأشراف » للبلاذري، وهذا النص هو: « وأتى حُجْرٌ بن عديّ الكندي، وعمرو بن الحيق الخزاعي، وَحبّةُ بن جُويَن البَجلي ثم العَدَني، وعبد الله بن وهب الهمداني وهبو ابن سبأ \_ علياً فسألوه عن أبي بكر وعمر، فقال: أوقد تفرّغتم لهذا، وهذه مصر قد افتتحت وشيعتي بها قد قُتِلت. وكتب كتاباً يُقرأ على شيعته في كل أيام ننتفع بذلك الكتاب. وكان عند ابن سبأ منه نسخة حَريَّفها ».

يقول ليقي دلا قيدا معلقاً على ابن سبأ: « هذا هو الموضع الوحيد فيما أعرف الذي فيه يُذْكر أن عبد الله بن سبأ ينتسب إلى قبيلة عربية. ومن المحتمل أن يكون هذا الخبر صحيحاً، وأن صفة « يهودي » التي يوصف بها في النقول Tradizione ليست إلا استتاجاً ممن

<sup>(1)</sup> Halévy: Te'ezâza XIV, n. 2, XV, XIX n. 2 et 4, XXIII n. 2; XXXIII sqq.

<sup>(2)</sup> G. Levi della vida: "Il califfato di 'ali secondo **kitâb 'ansab al-Ashraf** di Al-Balâduri", in **RSO**, anno. VI, volume VI, p. 495, Roma, 1913.

لم يستطع الإقرار بأن مؤسس البدعة الشيعية (الذي نسب إليه بعد ذلك كل ما حل بعلي من مصائب في خلافته) كان من أصل عربي. ونفس الإيمان نجده في خبر (راجع «كنز العمال »، ص ٦، ص ٤١٢ تحت رقم ٣٢١٧) يقول إن قاتل عليّ، وهو عبد الرحمن بن ملجم، كان يهودياً ».

ونلاحظ على هذا التعليق أنه استنتاج بدون مبرر، ذلك لأن ما ورد في البلاذري لا يمنع من أن يكون « عبد الله بن و هب الهمداني و هو ابن سبأ » يهودياً في الأصل، إذ كونه همدانياً لل سواء بالنسب أو بالولاء، ولا نستطيع أن نحدد أيهما للا يمنع من كونه يهودياً، ويهود اليمن منهم من كان من حمير، ومنهم من كان من هَمْدَان، وغير ذلك. قال ابن قتيبة (١): « كانت اليهودية في حمير وبني كنانة وبني الحارث بن كعب وكندة ». فمن العجب إذن أن يتصور ليڤي دلا ڤيدا أن ثم تناقضاً بين أن يكون المرء يهودياً وأن يكون من قبيلة عربية!

" \_ وممن تتاولوا مشكلة عبد الله بن سبأ بعد ذلك ليوني كايتاني في كتابه العظيم «حوليات الإسلام<sup>(۲)</sup> » (الجزء الثامن: من سنة ٣٦ إلى سنة ٣٥ ه، ص ٤٢، وما يتلوها، ميلانو سنة ١٩١٨): هاجم أو لا رواية سيف بن عمر الواردة في الطبري قائلاً إن زيفها يتبين من أدلة عديدة. أولها أن المصادر الأقدم والموثوق بها عن خلافة عثمان تجهل عبد الله بن سبأ كما تجهل هذا الاضطراب القائم على أساس ديني: ومدرسة المدينة والروايات ذات الأصل الشامي والمصري

<sup>(</sup>۱) ابن قتيبة: كتاب « المعارف »، ص ۲۹۹، نشرة فستنفلد، جنيف، سنة ۱۸۵۰ م.

<sup>(2)</sup> Leon Caetani: Annali deli Islam, vol. VIII, p. 42 sqq. Milano, Hoepli, 1918.

تعطي للحركة التي حدثت في أيام عثمان طابعاً سياسياً وإدارياً واقتصادياً فقط، ولا تتحدث عن أي أساس ديني. ثم إن مثل هذا الاضطراب الديني من ذلك النوع المنسوب إلى ابن سبأ كان من المستحيل حدوثه في تلك اللحظة التاريخية بين العرب الفاتحين. ومثل هذه الآراء التي يظهر فيها آثار نزعات هجينة مسيحية، وإشارات إلى النزعة المهدية اليهودية وبداية تسلل للأفكار الإيرانية المتعلقة بالتناسخ ما كان يمكن أن تحدث أي تأثير في عهد خلافة عثمان، ولمن تكون مفهومة عند العرب، وهم من الساميين الخُلص، وميولهم مادية وثنية ولم يُسلموا إلا الاسم.

كذلك لا يعقل ظهور مثل هذه الآراء في ذلك العصر من نوع ما ينسب إلى ابن سبأ من القول بالجزء الإلهي في عليّ، وأن علياً هو الوريث الذي قدره الله للنبي محمد.

وكل ما هنالك أنه وجدت جماعة مشايعة لعليّ، من بين العرب، وقد أرادوا الخلافة لعليّ. ولكنها كانت جماعة سياسية خالصة، كتلك التي أيدت عثمان.

والحركة الدينية التي تركزت حول شخص علي ثم أبنائه من بعده، لم تكن قد ولدت بعد في أيام عثمان: ذلك لأنه لكي تنمو بذرتها كان لا بد أن يموت علي شهيداً لقضية سيئة الحظ محاطا بهالة من المأساة، مثيراً الجزع في النفوس، ومُلْهِباً خيال شعوب ليست بالعربية الخالصة و لا بالصادقة الإيمان الإسلامي.

و إلى جانب هذه الصعوبات من ناحية العقائد، توجد عقبات ذات طابع سياسيّ. ذلك أن العرب الذين ألّفوا المعسكرات الحربية في الولايات كانوا لا يزالون يخضعون فقط لنظام القبيلة ورابطة الدم. وكان النظام الاجتماعي لا يزال ديمقر اطياً في جوهره، وكان كل

شيء يناقش في وضح النهار، وفي اجتماعات علنية، لم يكن يسمح بحضورها لمن ليسوا من أصل القبيلة. واطار المؤامرة السرية، المنسوبة إلى ابن سبأ، يعكس ظروفاً اجتماعية وسياسية مختلفة عن هذا تماماً، أعني أحوال مجتمع متقدم، حوّلته أجيال من الحياة في المدينة وزال منه نهائياً الطابع الأبوي لنظام القبيلة.

ولما وضع زعماء حركة المطالبة بالخلافة ضد الأمويين أساس اضطرابهم السياسي والديني الكبير في نهاية القرن الأول للهجرة، وبدأوا دعوتهم السرية للانقضاض على الخلافة الأموية، كان عليهم أن يقصروا حركاتهم التخريبية هذه على المناطق الشرقية القصوى من إيران. وكان زعماء الحركة عربا وفرساً، ضعيفي الإسلام؛ لكن لم يكن القيام بالحركة إلا في خراسان، أعني في أبعد مناطق عن بلاد العرب وأقلهما تأثراً بالتعريب. ونموذج الموامرة المنسوبة إلى ابن سبأ هو ذلك الذي سيصير شائعاً ابتداءً من القرن الثاني للهجرة فصاعداً. أما في السنوات الخمسين الأولى لظهور الإسلام فإنها سبق للتاريخ anacronismo لا أساس له. والاضطراب السياسي على أساس المؤامرات التي تدبر في الخفاء، واستناداً إلى اعتبارات دينية، ودون اعتبار العلاقات بين القبائل في قد فرض نفسه على الساخطين حينما لم يعد للحكومة كما حدث في أواخر الدولة الأموية أساس شعبي تعتمد عليه، وحينما صارت تحكم بمحض القوة المطلقة وبقسوة هائلة ضد كل من تسول له نفسه أن يهدد النظام السياسي القائم.

وفي عهد عثمان لم يكن أحد يخشى الحكومة، ولم يتعرض أحد لمخاطر الاضطهادات العنيفة. وكانت حرية الفكر والعمل كبيرة إلى درجة أن القوات المحاربة كانت تفعل ما يحلو لها بقو دها. وكان في وسع مئة أو بضع مئات أن يذهبوا إلى المدينة لاغتيال الخليفة دون أن

يكون في مقدوره أن يدافع عن نفسه.

ثم يشير كايتاني بعد هذا إلى ما تورده كتب الفروق: عبد القاهر البغدادي، والشهرستاني ويقول إن كلا المصدرين يجهل كل علاقة بين ابن سبأ و آرائه وبين مأساة المدينة، أعنى مقتل عثمان، ولو كان لأسباب دينية لكان لهذين المصدرين أن يذكر ذلك.

وكايتاني في خلال هذا البحث كله إنما يحرص على إثبات أن عبد الله بن سبأ لم يكن من الممكن أن يكون قد بث الآراء المنسوبة إليه في عهد عثمان، أو أن يكون قد اشترك في مؤامرة سرية ذات أساس ديني في عهد عثمان من أجل قتله وتنصيب عليّ بن أبي طالب خليفة مكانه. كذلك يحرص على بيان أن الحركات التي حدثت في عهد عثمان، بل وفي أو ائل عهد عليّ كانت ذات نزعة سياسية خالصة، ولم يكن فيها أي عنصر ديني. وإنما دخل العنصر الديني بعد وفاة عليّ حينما خابت آمال أنصاره وأنصار أبنائه في الاستيلاء على الخلافة، وحينما فرض البطش الأموي على هؤ لاء الأنصار، أو « الشيعة »، أن يعذلوا الطابع السياسي الخالص لحركتهم ويبثوا فيها عناصر دينية. وتطور هذا التحول حتى صار الطابع الديني هو الغالب، بعد أن كان ثانوياً.

ويفسر كايتاني رواية سيف بن عمر الخاصة بعبد الله بن سبأ بأن يقول إنه حين أخذت الروايات المحلية تتخذ شكلاً عينياً وقد عاش سيف بن عمر بين سنة ١٥٠ و ١٨٠ تقريباً، كان الحادث التاريخي الذي سيطر على كل المسرح السياسي هو تولي العباسيين للخلافة، وكان في هذا انتصار لأسرة بني هاشم، أسرة النبي، لكن لا لذرية عليّ بالذات. وكان من شأن هذا أن يثير ثائرة أنصار عليّ وذريته، ومن هنا استمرت المؤامرات والفتن في الفترة الأولى من الخلافة العباسية.

واستولت على الشعور الشعبي هذه المشاعر في نهاية القرن الثاني للهجرة، فجعل الناس يرجعون إلى خلافة عثمان الأحوال والمشاعر التي سادت بعد ذلك بقرن ونصف في العراق ». ومن المحتمل أن مُهيّجاً سياسياً من أنصار علي في الفترة من سنة ٣٦ إلى سنة ٠٤، ربما كان اسمه عبد الله بن سبأ، أو ابن السوداء، قد تحول تلقائياً، في الخيال الشعبي، إلى مهيّج ديني، وآراء السبئية، كما تكونت طوال قرن من التطور، قد أرجعت إلى السنوات ٣٥، ٠٤ بنوع من السبق التاريخي الصارخ ». (١)

وهكذا ينصب رأي كايتاني في هذه المسألة على نص الرواية التي رواها سيف بن عمر وأوردها الطبري والتي تقول باشتراك عبد الله بن سبأ في المؤامرة التي دبّرت لقتل عثمان بن عفان، على أساس أن هذه المؤامرة لم تقم لأسباب دينية، بل لأسباب سياسية وإدارية، واقتصادية بحتة. وخلاصة رأيه أن رواية سيف بن عمر هذه هي وليدة تصورات الشيعة في النصف الثاني من القرن الثاني للهجرة، وأن ما ينسب إلى ابن سبأ من آراء فيها تأليه لعلى لا بد أنها حدثت بعد مقتل على، لا في أيامه ولا بالأحرى قبل خلافته.

وهنا يحق لنا أن نسأل كايتاني: ماذا كان يفعل ابن سبأ إذن في عهد خلافة عثمان؟ وإذا كان قد أخذ دوراً بارزاً في عهد خلافة على القصيرة (٣٦ ـ ٤٠ ه)، أفلا يدل هذا على أنه كان له قبل ذلك شأن بين شيعة عليّ وأنصاره؟ وهل ظهر بأفكاره الدينية المهدوية والتأليهية فجأة بعد وفاة عليّ؟ أم أن الأقرب إلى الواقع والمعقول أن يقال إنه لا بد قد كان ذا دور \_ ولو خفي مستور \_ أثناء الفتنة التي انتهت بمقتل عثمان؟

(1) Leone Caetani: Annali dell, Islam, vol. V, p. 49.

نرى نحن أن هذا هو الأقرب إلى المعقول، وأن عبد الله بن سبأ شارك \_ سراً وعلى استحياء \_ في هذه الفتنة، ثم لما تولى عليّ الخلافة كان من أشد أنصاره تحمساً، ولا بد أنه بدأ ببث أفكاره الخاصة بأحقية عليّ في الخلافة، ليس فقط من عثمان، بل ومن أبي بكر الصديق وعمر بن الخطاب، على أساس أنه «وصيّ » النبي كما كان يوشع بن نون وصييّ موسى. ومن الواضح أن ابن سبأ قد أتى بكل الجهاز العقلي الذي كونته لديه اليهودية، خصوصاً في صورها الممزوجة بالمسيحية المنحولة عند الفلاشا، يهود الحبشة، وراح يطبقه على الإسلام.

على أن تشكيك كايتاني إنما ينصب على كون ابن سبأ قد دبر مؤامرة بهذا الإحكام لا والتنظيم: من بث الدعاة، وإثارة الشكوك، وإذاعة الأراجيف، ورأى أن مؤامرة بهذا الإحكام لا يمكن تصور حدوثها في العالم الإسلامي عام ٣٥ ه بنظامه القبلي، وأنها تعكس بالأحرى أحوال العصر العباسي. ولكن هذا الافتراض من جانب كايتاني لا مبرر له من الوقائع التاريخية: إذ من الثابت أن مؤامرة دبرت ضد عثمان، وأنها بدأت في مصر، واشترك فيها بعض أهل المدينة، وكان من هؤلاء عبد الله بن السوداء (أو ابن سبأ) فماذا يريد كايتاني إذن أن ينكر؟ وما معنى التحدث عن النظام القبلي في ذلك العصر، وكانت الخلافة الإسلامية قد استقر وضعها كسلطة سياسية فوق النزاعات القبلية؟ وهل كان مقتل عثمان لأسباب قبلية؟ إن تدبير المؤامرة ضد عثمان كان تدبيراً سياسياً فوق مستوى الخلافات القبلية، ولم يكن من السعة والبراعة والإحكام بحيث يحتاج إلى تصور أن ذلك غير ممكن الوقوع قبل العصر العباسي.

أما تشكيك فريدليندر وقلهوزن في رواية سيف بن عمر استناداً إلى

ما يورده الذهبي فهو أيضاً لا محل له، لان كلام الذهبي أو لا يتعلق بسيف بن عمر بوصفه محدّثاً، لا بوصفه مؤرخاً أو إخبارياً. وهاك ما يقوله الذهبي: «سيف بن عمر الضبي الأُسيّدي، ويقال: التميمي البُرْجُمي، ويقال: السعدي الكوفي. مصنّف الفتوح والردة وغير ذلك. هو كالواقدي. يروي عن هشام بن عروة، وعبيد الله بن عُمر، وجابر الجعفي، وخلق كثير من المجهولين. كان إخبارياً عارفاً. روى عنه جبارة بن المغلّس، وأبو معمر القطيعي، والنضر بن حماد العتكي، وجماعة. قال عباس، عن يحيى: ضعيف روى مطين، عن يحيى: فَلْسٌ خيرٌ منه. وقال أبو داود: ليس بشيء. وقال أبو حاتم: متروك. وقال ابن حبّان: أُتهم بالزندقة. وقال ابن عديّ: عامة حديثه منكر »(۱).

والطعن فيه \_ إنْ صحّ \_ فيما يتعلق بالحديث لا ينسحب بالضرورة على الأخبار التي يرويها. وفضلاً عن ذلك: فهل هناك مصدر آخر معاصر له أو أسبق منه ينكر شيئاً مما قاله عن عبد الله بن سبأ؟ لم نعثر على مصدر آخر ينكر روايته هذه. فلا مناص من اتخاذها، إلى أن يظهر مصدر أوثق منه ينفيه أو يعدّل من روايته (٢).

## ما هي مبادئ السبأية؟

كان لعبد الله بن سبأ إذن دور قوى في الأحداث السياسية التي بدأت

Bernard Lewis: The Origin of Isma'alism, p. 25, Cambridge, 1940.

<sup>(</sup>١) الذهبي: «ميزان الاعتدال »، ج ٢، ص ٢٥٥. القاهرة سنة ١٩٦٣.

<sup>(</sup>٢) نقل برنارد لويس \_ في كتابه « أصول الإسماعيليّة » \_ آراء فريدليندر نقلاً خاطئاً، وكذلك فعل في نقله وتلخيصه لرأي قلهوزن. كذلك أورد رأي كايتاني دون تمحيص.

بالتآمر على عثمان بن عفان فقتله وانتهت بصراع عليّ بن أبي طالب لتثبيت خلافته. فما هي حقيقة مذهبه؟

أشرنا إلى ما أورده الطبري من أن عبد الله بن سبأ (ابن السوداء) قال إن عليّاً وصييّ النبي محمد، وأنه خاتم الأوصياء، وأنه سيرجع إلى هذه الدنيا.

فلنترك الطبري وأصحاب التاريخ، ولننظر في كتب أصحاب المقالات لنعرف منها ما ينسب إلى عبد الله بن سبأ من آراء ومبادئ دينية.

ا ونبدأ بما قاله سعد بن عبد الله أبي خلف الأشعري القُمّي (المتوفى سنة ٣٠١ هـ)
 في كتابه: « المقالات والفرق »، قال:

« السبأية: أصحاب عبد الله بن سبأ، وهو عبد الله بن وهب الراسبي الهَمْداني. وساعده على ذلك (أي على مذهبه) عبد الله بن حرس وابن أسود، وهما من أجلّه أصحابه. وكان أول من أظهر الطعن على أبي بكر، وعمر، وعثمان والصحابة وتبررًا منهم. وادّعلى أن عليّاً عليّاً عليه السلام للم أمره بذلك، وأن التقيّة لا تجوز ولا تحل. فأخذه عليّ فسأله عن ذلك، فأقرّ؛ وأمر بقتله. فصاح الناس إليه من كل ناحية: يا أمير المؤمنين! أتقتل رجلاً يدعو إلى عبد كم أهل البيت، وإلى ولايتك، والبراءة من أعدائك؟ فسيّره على المدائن.

وحكى جماعة من أهل العلم: بأن عبد الله بن سبأ كان يهودياً فأسلم ووالى عليّاً. وكان يقول وهو على يهوديته في يوشع بن نون \_ وصيّ موسى \_ بهذه المقالة، فقال في إسلامه بعد وفاة رسول الله (ص) في عليّ بمثل ذلك. وهو أول من شهد (١) بالقول بفرض

<sup>(</sup>١) في النوبختي: من شهر القول.

إمامة علي بن أبي طالب، وأظهر البراءة من أعدائه، وكاشف مخالفيه، وأكفرهم. فمن ها هنا قال مَنْ خالف الشيعة إن أصل الرفض مأخوذ من اليهودية.

ولما بلغ ابن سبأ وأصحابه نعي علي وهو بالمدائن، وقدم عليهم راكب فسأله الناس فقال: ما خبر أمير المؤمنين؟ قال: ضربه أشقاها ضربة قد يعيش الرجل من أعظم منها، ويموت من وقتها. ثم اتصل خير موته، فقالوا للذي نعاه: كذبت يا عدو الله! لو جئتنا والله بدماغه ضربة (١) فأقمت على قتله سبعين عَدْلاً ما صدقناك، ولعلمنا أنه لم يمت ولم يقتل. وإنه لا يموت حتى يسوق العرب بعصاه ويملك الأرض.

ثم مضوا من يومهم حتى أناخوا بباب عليّ. فاستأذنوا عليه استئذان الواثق بحياته الطامع في الوصول إليه. فقال لهم مَنْ حَضَره من أهله وأصحابه وولده: سبحان الله! ما علمتم أن أمير المؤمنين قد استشهد؟ قالوا: إنا لنعلم أنه لم يُقتل و لا يموت حتى يسوق العرب بسيفه وسوطه كما قادهم بحجته وبرهانه، وإنه ليسمع النجوى ويعرف تحت الديار العتل (!) ويلمع في الظلام كما يلمع السيف الصقيل الحسام. فهذا مذهب السبأية ومذهب الحربية، وهم أصحاب عبد الله بن عمر بن الحرب الكندي في عليّ عليه السلام. وقالوا بعد ذلك في عليّ إنه إلى العالمين، وإنه توارى عن خلقه سخطاً منه عليهم، وسيظهر »(٢).

<sup>(</sup>١) كذا، وصوابه كما في الفرق للبغدادي: في صرة. وهذا الخبر أورده الجاحظ في « البيان والتبيين »، جسم ٨١، ط ٣، القاهرة سنة ١٩٦٨.

<sup>(</sup>۲) «كتاب المقالات والفرق » لسعد بن عبد الله أبي خلف الأشعري القمي، نشرة د. محمد جواد مشكور، طهران سنة ١٩٦٣ من ٢٠ \_ ص ٢١ والمؤلف توفي سنة ٣٠١ وقبل سنة ١٩٩٦ (رجال العلامة الحلي، ص ٣٩، طبع طهران).

وهذا أقدم خبر عن السبأية، وقد كرر معظمه أبو محمد الحسن بن موسى النوبختي (المتوفى بين عامي  $^{(1)}$ ، وكانا متعاصرين.

وكما هو واضح، فإن سعد بن عبد الله بن أبي خلف ذكر أنه «حكى جماعة من أهل العلم أن عبد الله بن سبأ كان يهودياً فأسلم » (ص ٢٠، س ٩). ولم يذكر أنه نقل هذا عن سيف بن عمر، مما يدل على أن هذا الخبر لم ينفرد به سيف بن عمر، بل رواه «جماعة من أهل العلم ». وإذن فتجريح الخبر على أساس تجريح شهادة سيف بن عمر لا محل له. وبهذا يسقط ما يحتج به بعض الباحثين المحدثين (ليڤي دلا قيدا، وفريدليندر وقلهوزن) من تجريح الرواية بتجريح صاحبها، إذ وردت عن غيره.

و إذن فقد كان من المعروف والمسلّم به عند المؤرخين (الطبري) ومــؤرخي الفـرق (سعد بن عبد الله بن أبي خلف، النوبختي) أن عبد الله بن سبأ كان يهودياً وأسلم وشايع علياً، وأنه كان يقول بالآراء التالية:

١ \_ أن عليّاً بن أبي طالب وصيّ النبي محمد كان يوشع بن نون وصيّ موسى؛

٢ \_ وأن عليّاً لم يمت ولم يُقْتَل، بل توارى عن الناس؛ وأنه سيرجع إلى الدنيا.

وهذا الرأي الثاني هو الذي ذكره الأشعري للسبئية، فقال: « السبئية: أصحاب عبد الله بن سبأ. يزعمون أن علياً لم يمت، وأنه يرجع إلى الدنيا قبل يوم القيامة فيملأ الأرض عدلاً كما ملئت جوراً.

<sup>(</sup>١) نشرة هلموت رتر في اسطنبول، سنة ١٩٣١.

وذكروا عنه أنه قال لعليّ \_ عليه السلام \_: أنت أنت. والسبيئة يقولون بالرجعة، وإن الأموات يرجعون إلى الدنيا »(١).

\* \* \*

ويزيد عليه قائلاً عبد القاهر البغدادي في « الفرق بين الفرق » فيقول عن السبئية:

« السبئية: أتباع عبد الله بن سبأ، الذي غلا في على \_\_رضي الله عنه \_\_وزعم أنه كان نبيّاً، ثم غلا فيه حتى زعم أنه إله. ودعا إلى ذلك قوماً من غواة الكوفة. ورُفع خبرهم إلى على رضي الله عنه فأمر بإحراق قوم منهم في حفرتين، حتى قال بعض الشعراء في ذلك:

لِتَرْم بي الحوادثُ حيث شاءت إذا لم تَرْم بي في الحفرتيْن

ثم إن علياً \_ رضي الله عنه \_ خاف، مِنْ إحراق الباقين منهم، شماتة أهل الشام، وخاف اختلاف أصحابه عليه. فنفى ابن سبأ إلى ساباط المدائن.

فلما قُتِل عليّ \_ رضي الله عنه \_ زعم ابن سبأ أن المقتول لم يكن علياً، وإنما كان شيطاناً تصور للناس في صورة علي؛ وأن عليّاً صعد إلى السماء كما صعد إليها عيسى بن مريم عليه السلام. وقال: كما كذبت اليهود والنصارى في دعواها قَتْلَ عيسى، كذلك كذبت النواصب والخوارج في دعواها قتل عليّ. وإنما رأت اليهود والنصارى شخصاً مصلوباً شبهوه، بعيسى، كذلك القائلون بقتل عليّ رأوا قتيلاً يشبه عليّاً فظنوا أنه عليّ، وعليّ قد صعد إلى السماء وإنه سينزل إلى الدنيا وينتقم من أعدائه.

<sup>(</sup>١) أبو الحسن الأشعري: « مقالات الإسلاميين »، ج ١، ص ٨٥، القاهرة سنة ١٩٥٠.

وزعم بعض السبئية أن عليًا في السحاب وأن الرعد صوته، والبرق سوطه؛ ومَن سمع من هؤلاء صوت الرعد قال: عليك السلام يا أمير المؤمنين!

وقد روي عن عامر بن شراحيل الشعبي<sup>(۱)</sup> أن ابن سبأ قيل له: إن علياً قد قتل، فقال: إن جئتمونا بدماغه في صرة لم نصدق بموته؛ لا يموت حتى ينزل من السماء ويملك الأرض بحذافيرها.

وهذه الطائفة تزعم أن المهديّ المنتظر إنما هو عليٌّ دون غيره  $(^{7})$ .

ثم يورد بعد هذا كلاماً يفهم منه \_ لو صحّ النص \_ أن عبد الله بن السوداء شخص آخر غير عبد الله بن سبأ وأن ابن السوداء كان « في الأصل يهودياً من أهل الحيرة، فاظهر الإسلام، وأراد أن يكون له عند أهل الكوفة سُوق ورياسة، فذكر لهم أنه وجد في التوراة أنه كان لكل نبي وصيّ، وكان عليّاً \_ رضي الله عنه \_ وصييّ محمد (ص)، وأنه خير الأوصياء، كما أن محمداً خير الأنبياء. فلما سمع ذلك منه شيعة عليّ، قالوا لعلي: إنه من مُحبّيك. فرفع عليّ قدره، وأجلسه تحت درجة منبره. ثم بلغه غلوّه فيه، فهم بقتله. فنهاه ابن عباس عن ذلك وقال له: إن قتلته اختلف عليك أصحابك، وأنت عازم على العود إلى قتال أهل الشام، وتحتاج إلى مدارة أصحابك. فلما خشي من قتله ومن قتل ابن سبأ: الفتنة التي خافها ابن عباس نفاهما إلى المدائن، فافتتن بهما الرعاع بعد قتل عليّ رضي الله عنه. وقام لهم ابن السوداء: الله لينبعن لعليّ في

<sup>(</sup>۱) المتوفى في سنة ١٠٤ وقيل في سنة ١٣ عن بضع وثمانية سنة (العبر ١/ ١٢٧؛ تذكرة الحفاظ برقم ٢٧؟ تهذيب التهذيب ٥/ ٦٥).

<sup>(</sup>٢) عبد القاهر البغدادي: « الفرق بين الفرق »، ص ٢٣٣ \_ ٢٣٤، طبعة محيي الدين عبد الحميد، القاهرة بدون تاريخ.

مسجد الكوفة عينان تفيض إحداهما عَسَلاً والأخرى سمناً، ويغترف منهما شيعته » (الكتاب نفسه، ص ٢٣٥).

ونحن هنا بإزاء شخصين مختلفين وإن اتفقا في المذهب والسيرة، أحدهما: عبد الله بن سبأ، وبحسب هذه الروايات التي أسلفناها: كان في الأصل يهودياً من اليمن؛ والثاني: عبد الله بن السوداء، وبحسب هذه الرواية الأخيرة كان في الأصل يهودياً من أهل الحيرة.

فهل صحيح أنه وجد شخصان قاما بنفس العمل وكلاهما أصله يهودي، وكلاهما اسمه عبد الله؟ أم اختلط الأمر على الرواة، خصوصاً وأن الروايات الخاصة بعبد الله بن سبأ تـذكر أن أمه سوداء، وهذه الرواية الأخيرة تسمي الشخص الآخر عبد الله بن السوداء؟ لكن الشـعبي المنقول عنه هذه الرواية الأخيرة يتحدث عنهما معاً في نفس الموضع على أنهما شخصان مختلفان اتفقا على شيء واحد هو التشيع لعلي والغلو فيه؛ لهذا ليس من السهل القطع برأي في هذه المسألة، بحسب مصادرنا الموجودة حتى الآن. وإن كنا نميل إلى أنهما شخص واحد، لأن عبد الله بن سبأ يقال إن أمه سوداء، فمن البسير أن ينعت بأنه عبد الله بن السوداء.

وأقدم مصدر يتحدث عن شخصين متميزين هو سعد بن عبد الله الأشعري القُمّي (المتوفى سنة ٣٠١ هـ) فهو يقول بنفس رواية الشعبي هذه، هكذا: « عبد الله بن سبأ، وهو عبد الله بن وهب الراسبي الهمداني. وساعده على ذلك عبد الله بن حرس وابن أسود، وهما من أجلّة أصحابه »(١). فريما كان ابن أسود هذا هو ابن السوداء الذي

<sup>(</sup>١) سعد بن عبد الله الأشعري القمي: « المقالات والفرق »، ص ٢٠، س ٢ ـ س ٤. طهران سنة ١٩٦٣.

ذكره عبد القاهر البغدادي. غير أنه لم يذكر أن اسمه عبد الله.

وإذا استقرينا هذه الروايات عن عبد الله بن سبأ نجد أن غلُوة في عليّ مر بدورين: دور أثناء حياة عليّ، ودور آخر بعد وفاته. فأثناء حياته زعم أن عليّاً وصييّ محمد (ص). وبعد مقتل عليّ زعم أن عليّاً صعد إلى السماء، وأنه لم يقتل، وأنه في السحاب، وأن الرعد صوته والبرق سوطه. ولكن لم يرد أنه قال بألوهية عليّ إلاّ في كلام عبد القاهر البغدادي، أما عند الطبري والأشعري القمي وأبي الحسن الأشعري فلم يرد شيء من ذلك. والأرجح أن هذا تزيّدٌ من عند عبد القاهر البغدادي(۱)، لأن يهودية ابن سبأ لم تكن لتوحي إليه بفكرة ألوهية عليّ، ولا بدّ للقول بها من تلمّس تأثير غير يهودي.

و لا بدَّ أن يكون الشهرستاني قد أخذ عن عبد القاهر البغدادي ما نسبه إلى ابن سبأ أو السبئية من أنهم « زعموا أن علياً حيِّ لم يُقتل، وفيه الجزء الإلهي (7).

ويتأيد هذا من ناحية أخرى إذا لاحظنا أن الناشئ الأكبر في كتبابه في «أصول النحل» لا يورد هذا الخبر عن السبئية، وهو أيضاً معاصر لسعد بن عبد الله القمي، فقد توفي سنة ٢٩٣ ه، إذ قال عن السبئية: « وفرقة زعموا أن عليّاً \_ عليه السلام \_ حيّ لم يمت، وأنه لا يموت حتى يسوق العرب بعصاه \_ وهؤلاء هم السبئية، أصحاب عبد الله بن سبأ. وكان عبد الله بن سبأ رجلاً من أهل صنعاء، يهودياً، أسلم على يد على، وسكن المدائن.

<sup>(</sup>١) إلاَّ إذا أوّلنا ما أورده من قول عبد الله بن سبأ لعلي: أنت أنت \_ بمعنى أنت الإله (راجع « الملل والنحل » للشهرستاني، ج ٢، ص ١١، طبع الأدبية بالقاهرة).

<sup>(</sup>٢) الشهرستاني: « الملل والنحل »، ج ٢، ص ١١ (بهامش الفصل، الطبعة المذكورة).

ورُوي عن عبد الله بن سبأ أنه قال للذي أتى بنعي علي إلى المدائن: والله لو أتيتا بدماغه في سبعين صررة ما صدقناك، ولعلمنا أنه لم يمت وأنه لا يموت حتى يسوق العرب بعصاه! فبلغ قولُه عبد الله بن عباس فقال: لو علمنا هذا لم نقسم أمواله ولم ننكح نساءه!

ورُوي عن رُشَيْد الهَجَري \_ وكان ممن يذهب مذهب السبئية \_ أنه دخل على علي علي بعد موته وهو مُسَجّى، فسلّم وقال لأصحابه: إنه ليفهم الآن الكلام، ويرد السلام، وينتفس نَفَس الحيّ، ويعرق تحت الدثار الوثير؛ وإنه الإمام الذي يملأ الأرض عدلاً وقسطاً، كما ملئت جواراً وظلماً.

وزعموا أن الله عزَّ وجل! \_ رفعه إليه كما رفع المسيح. قالوا: وإنما رفعه لغضبه على أهل الأرض إذ خالفوه ولم يطبعوا أمره (1).

<sup>(</sup>۱) الناشئ الأكبر: « مسائل الإمامة ومقتطفات من الكتاب الأوسط في المقالات »، حققهما وقدم لها يوسف فان إس، ص ٢٢ ـ ص ٢٣. بيروت سنة ١٩٧١. كذلك ممن نسب إلى عبد الله بن سبأ القول بتأليه علي، ابن قتيبة في كتاب المعارف، قال: « وكان أول من كفر من الرافضة وقال علي رب العالمين، فأحرقه علي وأصحابه بالنار » (ص ٢٢٢، القاهرة سنة 1٩٦٠).

## القائلون بألوهية على وذريته

يغلب على الظن إذن أن السبيئة لم يقولوا بألوهية عليّ بن أبي طالب وإنما قالت بهذا أصناف عديدة من غلاة الشيعة:

ا \_ أولها \_ فيما نعرف من مصادرنا \_ الجناحية أو الحربية وسميت بالاسم الأول لأن أصحابها نقلوا الإمامة من ذرية عليّ إلى ذرية جعفر ذي الجناحيْن، عم الرسول. وسميت بالحربية نسبة إلى عبد الله بن حرب أحد رؤوسائهم، وهو الذي تَزَعَّم أصحاب عبد الله بن معاوية بن عبد الله بن جعفر بن أبى طالب بعد مقتله.

وأقدم مصادرنا هنا وهو الناشئ الأكبر في كتابه في «أصول النحل » يقول عن عبد الله بن حرب وأصحابه إنه زعم أن عبد الله بن معاوية (بن عبد الله بن جعفر بن أبي طالب) حيًّ لم يمت، وانه في جبل اصبهان، وهو مهديّ هذه الأمة الذي بَشّر به النبي (ص) وأخبر أنه يملأ الأرض عدلاً وقسطاً، وأنه لا يموت حتى يجيء (١) ما بين مشرق الشمس ومغربها وبقود الخبل بنو اصبها، وتتفق علبه الأمّة،

<sup>(</sup>١) كذا ينبغي أن تقرأ، لا، يجبي كما أثبت فان إس.

ويدين بدينه أهل الملل. وزعم أن علياً وولده الذين أثبت لهم الإمامة، آلهة، وأن روح القدس كانت في النبي (ص) ثم انتقلت إلى علي ثم إلى الحسن، ثم إلى الحسين، ثم إلى محمد بن علي، ثم إلى أبي هاشم، ثم إلى عبد الله بن معاوية؛ وأن روح القدس قديمة لم تنزل على مذهب النصارى؛ واحتج بحديث قد رواه لنا أصحاب الحديث عن عبد الله بن موسى الكوفي قال: حدثتي خلف الأزدي عن حَرملة الضبيّ عن جُميع بن عُمير قال: سألت عائشة رضي الله عنها: من كان أحب الناس إلى النبي (ص)؟ فقالت(١): على بن أبي طالب؛ وما يمنعه من ذلك وقد رأيتُ روح النبي (ص) — أو نفسه خرجت فتلقاها عليًّ عليه السلام فجعلها في فيه؟ في عمل الآيات (المعجزات) ويخبر الناس بالغيوب؛ وزعموا أنها روح القدس...

وهذا الصنف يزعمون أن القيامة تكون بخروج الروح من بدن إلى بدن، ويزعمون أن الأرواح إذا كانت مطيعة نُقلَت إلى أبدان طاهرة وصنور حسان ولذات دائمة. شم لا يزالون ينتقلون في مراتب الحسن والطهارات واللذات على قدر نظافتهم حتى يصيروا ملائكة ويصيروا في أبدان صافية نورية. وإذا كانت الأرواح عاصية نقلت إلى أبدان نجسة وصور مشوهة وخلق مذمومة كالكلاب والقردة والخنازير والحيّات والعقارب.

قالوا: فالجنان والنيران هي الأبدان. وتأولوا قول الله عز وجل: « وَإِنَّ الدَّارَ الآخِرَةَ لَهِيَ الْحَيْوَانُ، لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ »

<sup>(</sup>١) الغريب أن يُروى هذا الحديث المزعوم عن عائشة وهي التي كانت تكره علياً أشد الكراهية. وفيم إذن كانت معارضتها له في الخلافة وموقعه الجمل؟!

ومن هذه الرواية لمذهب الجناحية أو الحربية يتبيين:

ا \_ أنهم قالوا بأن عليّاً وأبناءَه الذين أثبتوا لهم الإمامة (الحسن، الحسين، محمد بن عليّ) آلهة؛

٢ ــ وأن روح القدس كانت في النبي ومنه انتقلت عند موته إلى عليّ، ثم إلى الحسن،
 ثم إلى الحسين، ثم إلى محمد بن عليّ، ثم إلى أبي هاشم، ثم إلى عبد الله بن معاوية؛ وأن روح القدس قديمة، على نحو ما تذهب إليه النصارى في الثالوث؛

- ٣ \_ ومن هذين الرأيين يبدو تأثر أصحاب هذه الفرقة بالمسيحية تأثراً شديداً؟
- ٤ ـــ وأنهم قالوا بمذهب التناسخ، وذلك بانتقال الأرواح المطيعة إلى أبدان طاهرة وصور حسان، والأرواح الشريرة العاصية إلى أبدان نجسة وصور مذمومة كالكلاب والقردة والخنازير والحيات والعقارب؛
  - ٥ \_ أنهم أسر فوا في التأويل الباطن للقرآن بحيث يتفق مع ما

<sup>(</sup>۱) الناشئ الأكبر: « مسائل الإمامة... »، ص ٣٧ ــ ٣٩. بيروت سنة ١٩٧١.

يذهبون إليه. فأنكروا الآخرة وقالوا إنما هي انتقال الروح من حيوان إلى حيوان.

٦ \_ كذلك يضيف الناشئ إليهم قولهم بالأدوار، وذلك أنهم « زعموا أن الله خلق سبعة آدميين واحداً بعد واحد. فمكث آدم الأول ونسكه على الأرض خمسين ألف سنة: يحيون ويموتون وَيطُّردون وتتناسخ أرواحُهم في صنُور بعد صور، قالوا: وذلك مقدار ما يتميّز أهــلُ الطاعة من أهل المعصية. فإذا مضت خمسون ألف سنة صئيِّر المطيعون من جنس الملائكة، ورفعوا إلى سماء الدنيا؛ وصئيِّر العاقُّون خَلْقاً لا يعبأ الله بهم في خلَّق مشوّهة، وأنزلوا إلى تحت الأرض. قالوا: ويصدّق هذا قولُ الله عز وجل: « أُولَمْ يَهْد لهم كم أهلكنا من قَبْلهم من القرون يمشون في مساكنهم، إنّ في ذلك لآيات، أفلا يسمعون؟! » (٣٦: ٢٦). وزعموا أن النمل والخنافس والجعلان التي تمشي في مساكنهم (هي) الذين أهلكهم الله عز وجل في الأزمان السالفة، والذين مسخهم الله ومسخ أرواحهم في هذه الأبدان المبيّنة. قالوا: ثم ينشأ آدم آخر فيفعل به و بنسله مثل الذي فعل بآدم الأول، و بر فع المطبعون من نسله إلى سماء الدنيا، ويرفع الذين كانوا في سماء الدنيا قبلهم درجةً إلى السماء الثانية، وينزل العاصون من ولده إلى تحت الأرض ويخرج الذين كانوا فيها قبلهم فيسكنون في الأرض الثانية. \_ وهكذا يُفْعَلَ بكل آدم وولده وذريته حتى تتم الأدوار السبعة ثم ينقطع التعبد. وتأولوا قول الله عز وجل: « لقد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم، ثم رددناه أسفل سافلين، إلاّ الذين آمنوا وعملوا الصالحات فلهم أجر عير ممنون » (٩٥: ٤ \_ ٦)، وقوله عز وجل: « لتركبُن طبقاً عن طبَق » (٨٤) . قالوا: « فإنما عنى الله بذلك أطباق السماوات والأرضين » (الكتاب نفسه، ص ۳۹). ٧ \_ وأخيراً ينسب المؤلف إليهم أنهم يبطلون الشرائع، ويزعمون أن العبد إذا عرف إمامه زالت عنه الفرائض. وإلى هذا المذهب يذهب أهل الغلو من أصحاب الإمامة » (الكتاب نفسه، ص ٣٩ \_ ٤٠).

٨ ــ ويجيء عبد القاهر البغدادي في « الفرق بين الفرق »، فيزعم أن عبد الله بن معاوية بن عبد الله بن جعفر هو نفسه « زعم أنه رب، وأن روح الإله كانت في آدم، ثم في شيث، ثم دارت في الأنبياء إلى أن انتهت إلى عليّ، ثم دارت في أو لاده الثلاثة، ثم صارت إلى عبد الله بن معاوية. وزعموا أنه قال لهم: إن العلم ينبت في قلبه كما تتبت الكمأة والعشب(١) ».

ويعزو إلى هذه الطائفة أنها كفرت «بالجنة والنار، واستحلوا الخمر والميتة والزنا واللواط وسائر المحرّمات. وأسقطوا وجوب العبادات. وتأولوا العبادات على أنها كنايات عن قوم يجب بغضهم كأبي بكر وعمر وطلحة والزبير وعائشة » (الكتاب نفسه، ص ١٥٠). وهذا تقصيل لما ذكر الناشئ الأكبر من أنهم « يبطلون الشرائع ويزعمون أن العبد إذا عرف إمامه زالت عنه الفرائض ». وإذن فلا تَزيَدُ ها هنا من البغدادي على ما قاله الناشئ الأكبر. وإنما للخلاف الرئيسي هو في أن هذه الآراء ينسبها البغدادي إلى عبد الله بن معاوية نفسه، لا إلى عبد الله بن حرب.

فمن عبد الله بن معاوية هذا؟

يقول عنه ابن قتيبة في « المعارف » إنه « طلب الخلافة، وظهر بأصبهان وبعض فارس. فقتله أبو مسلم. و لا عقب لــه » (ص ٢٠٧، س ١٨ ــ ١٩، القاهرة سنة ١٩٦٠). وكان يزيد بن عمر بن

<sup>(</sup>۱) عبد القاهر البغدادي: « الفرق بين الفرق »، ص ١٥٠. القاهرة سنة ١٩٤٨.

هبيرة قد بعث عامر بن ضبارة « إلى فارس ليقاتل عبد الله بن معاوية بن عبد الله بن جعفر، فَهَزم عَبد الله بن معاوية. » (ص ٤١٨، س ٣ – س ٤). ويقول أبو الحسن الأشعري في « مقالات الإسلاميين » (ج ١، ص ١٥٤، القاهرة سنة ١٩٥٠) إنه « خرج بالكوفة في آخر أيام بني أمية عبد الله بن معاوية بن جعفر بن أبي طالب، فحاربه عبد الله بن عمر فهزمه. ومضى عبد الله بن معاوية إلى فارس فغلب عليها و على أصبهان ثم مات بفارس ».

وقد اختلفت الحربية في أمر موته: فزعمت فرقة منهم أنه قد مات. وزعمت فرقة منهم أنه قد مات. وزعمت فرقة منهم أخرى أنه بجبال أصفهان، وأنه لم يمت، ولا يموت حتى يقود بنواصي الخيل إلى رجال من بني هاشم. وزعمت فرقة أخرى أنه حيّ بجبال أصفهان لم يمت، ولا يموت حتى يلي أمور الناس؛ وهو المهديُّ الذي بشر به النبي صلعم »(١).

ويذكر سعد بن عبد الله القمي (« المقالات والفرق »، ص ٣٩) أن أصحابه غلوا فيه وقالوا إن الله نور، وهو في عبد الله بن معاوية، وقالوا عنه إنه عالم بكل شيء.

<sup>(</sup>١) أبو الحسن الأشعرى: « مقالات الإسلاميين »، ج ١، ص ٩٥. القاهرة سنة ١٩٥٠.

## الخطابية أو المخمسة

وتلى الحربية في تأليه على والأئمة فرقة الخطابية، أصحاب محمد بن أبي زينب البزار الأجدع الأسدي، وهو محمد بن مقلاص الأسدي الكوفي، أبو الخطاب، ويكنى أبا زينب البزار (أو البراد)، وأبا إسماعيل، وأبا الطيبات. وقد توفي بحسب الكشي (ص ١٩١) في سنة ١٣٨ ه.

ويُسمَّي أصحابه باسم الخطابية، ويسمون أيضاً باسم المخمسة؛ «وإنما سُمُّوا المخمسة ويُسمَّي أصحابه باسم الخطابية، ويسمون أيضاً باسم المخمسة؛ «وإنما سُمُّوا المخمسة لأنهم زعموا أن الله ـ جلَّ وعز ّ ـ هو محمد، وانه ظهر في خمسة أشباح وخمس صور مختلفة: ظهر في صورة محمد، وعلي وفاطمة والحسن والحسين. وزعموا أن أربعة هذه الخمسة تلبيس لا حقيقة لها، والمعني شخص محمد وصورته لأنه أول شخص ظهر، وأول ناطق؛ لم يزل بين خلقه موجوداً بذاته، يتكون في أي صورة شاء. يُظهر نَفْسَه لخلقه في صور شتى من صُور الذكران والأناث، والشيوخ والشباب، الكهول والأطفال؛ يَظْهر مرة والداً، وما هو بوالد ولا بمولود؛ ويظهر في الزوج

والزوجة. وإنما أظهر نفسه بالإنسانية والبشرانية لكي يكون لخلقه بــه أنــس و لا يستوحشـوا ربهم.

وز عموا أن محمداً كان آدم ونوح وإبر اهيم وموسى وعيسى. لم يظلُّ ظاهراً في العرب والعجم. وكما أنه في العرب ظهر، كذلك هو في العجم ظاهر في صورة غير صورته في العرب: في صورة الأكاسرة والملوك الذين ملكوا الدنيا، وإنّما معناهم محمد لا غير... وأنه كان يظهر نفسه لخلقه في كل الأدوار والدهور. وإنه تراءى لهم بالنوارنية، فدعاهم إلى الإقرار بوحدانيته. فأنكروه. فتراءى لهم من باب النبوّة والرسالة فأنكروه. فتراءى لهم من باب الإمامة فقبلوه. فظاهر الله عز وجل \_ عندهم الإمامة، وباطنه الله الذي معناه محمد: يدركه مَنْ كان من صفوته بالنورانية، ومن لم يكن من صفوته يدرك بالبشرانية اللحمانية الدموية. وهو الإمام، وإنما بغير جسم، وبتبديل اسم. فصيّروا كل الأنبياء والرسل والأكاسرة والملوك من لدن آدم إلى ظهور محمد صلى الله عليه: مقامهم مقام محمد. و هو الرب، وكذلك الأئمة من بعده مقامهم مقام محمد صلى الله عليه. وكذلك فاطمة زعموا أنها هي محمد، وهي الرب. وجعلوا سورة التوحيد لها: « قل هو الله أحد »! إنها وإحدية مهدية؛ « لم يلد »: الحسن، و « لم يُولَد »: الحسين؛ « ولم يكن له كفواً أحد ». كذلك نزلهم (١) في خديجة، أم سلمة (٢)، من بين أزواجه: إنه كان يظهر في صورة الزوج والزوجة، كما ظهر في الوالد والولد. وإن كل من كان من الأوائل مثل أبي الخطاب وبيان، وصائد، والمغيرة، وحمزة بن عمارة، وبزيغ، والسرى، ومحمد بن بشير: هم

<sup>(</sup>١) لعل صوابها: نزل لهم (أي محمد). (٢) كذا، وصوابه: وأم سلمة.

أنبياء أبواب بتغيير الجسم وتبديل الاسم، وإن المعنى واحد وهو سلّمان، وهو الباب الرسول: يظهر مع محمد أبداً في أي صورة ظهر. وظهروا فأموا معه الأبواب، والأيتام، والنجباء، والنقباء، والمصطفين، والمختصين، والممتحنين، والمؤمنين. فمعنى الباب هو سلمان، وهو رسول محمد، متصل به، ومحمد الربُّ. ومعنى اليتيم: المقداد، سُمّى يتيماً لقربه من الباب وتفرده بالاتصال بهما. وهما يتيمان: يتيم صغير، ويتيم كبير: فالكبير المقداد، والصغير: أبو ذر. \_ وزعموا أن من عرف هؤلاء بهذه المعاني فهو مؤمن ممتحن، موضوع عنه جميع الشرائع، والاستعباد (١)؛ محلَّلٌ مباح له من جميع ما حرم الله في كتابه وعلى لسان نبيّـــه. وإن هذه المحرمات: رجالٌ ونساء من أهل الجحود والإنكار التي (!) اقرّوا هم به. وإن جميع ما أمر الله به من صلاة وزكاة وحج وصوم وعبادة هي الآصار والأغلال؛ فهي على أهل الجحود دونهم، عقوبةً لهم. وإن المحرّمات: من الزنا والخمر والربا والسرقة واللواط وكل الكبائر، وكذلك الوضوء وغسل الجنابة والتيمّم \_ فكل ذلك اجتناب رجال ونساء وتوليتهم. فإذا حرمت على نفسك توليتهم واجتنابهم فقد اجتنب ما حرّم الله عليك. وأباحوا الفروج كلها، وأبطلوا النكاح والطلاق. وعموا أن النكاح: باطنه مواصلة أخيك المؤمن، فإذا وصلته فقد نكحته. والصداق: أن تُطْلع أخاك المؤمن على ما عندك من العلم والمعرفة. والطلق: أن تعتزل أضدادك المقصرة، ولا تطلعهم على أمرك. وإن المرأة بمنزلة الريحانة الثابتة: تقلعها إذا اشتهيت، فإذا شممتها حييت بها أخاك المؤمن.

وجعلوا امتحان الناس بينهم على آيات من كتاب الله تأوّلوها. فمما

<sup>(</sup>١) لعله يقصد: العبادات.

يمتحن به بعضهم بعضاً، ويمتحنون به المسترشد الطالب لمذاهبهم، قول الله في الدّين: «يا أيها الذين آمنوا إذا تداينتم بدين إلى أجل مسمى فاكتبوه؛ وليكتب بينكم كاتب بالعدل » (٢: ٢٨٢) — (معناه الباطن هو:) فإذا جاء مسترشد فلا تطلعه على أمرك حتى تأنس منه رشداً. وتأولوا في ذلك قول الله: « و لا تؤتوا السفهاء أموالكم التي جعل الله لكم قياماً... » إلى قوله: « فإن آنستم منهم رشداً » (٤: ٤ — ٥) (أي:) فانبذ إليه الشيء. فهو الكاتب بالعدل. فإذا عرف منه صحة الطلب، وآنست منه الرشد، فخذ رهانه، كما قال الله: « فرهان مقبوضة. فإن آمن بعضكم بعضاً فليؤد الذي ائتُمن أمانته، وليتق الله ربّه، و لا يبخس منه شيئاً » (٢: ٨٣). والرهان: أن يشرب الخمر على الاستحلال لها. فإذا شرب فاعرض عليه المواساة. الصلاة. فإذا عرف باطن الصلاة — وهو معرفة الولي — وأقر به، فاعرض عليه المواساة. فإن هو جعلك شريكه في جميع ما يملكه، وانه ليس شيء من ملكه أولى عنك فأخرج إليه الوعاء، وليخرج إليك وعاءه، فليطأ ما عندك، ولتطأ ما عنده. فإن لم يكن له أهل أو بنت أخت أو قرابة ذات رحم — فذلك هو الرهان المقبوضة — فاتق الله ربك حينئذ و لا تبخسه دينا و لا دنيا، فهو أخوك وشريكك.

وقال هؤ لاء بالتناسخ، على خلاف غيرهم من الغلاة. وذلك أنهم زعموا أن أرواح من أجَدَد أمرهم تجري في كل الأشياء (١): في الإنسانية وغير الانسانية. وإنما يجري في كل ذي روح، وفي جميع المأكولات والمشروبات والملبوسات والمنكوحات، وفي كل رطب ويابس، حتى لا يبقى في السموات والأرضين دواب ولا ساكن ولا

<sup>(</sup>١) أصلحنا ما في المطبوع هنا.

متحرك إلا جرت فيه الأرواح، حتى النجوم والكواكب. فإذا جرى في ذلك كله صار جماداً: صخرةً أو مدرةً أو حديداً. وتأولوا في ذلك قول الله: «قلْ كونوا حجارة أو حديداً أو خلقاً مما يكبر في صدوركم؛ فسيقولون: مَنْ يُعيدنا؟ قل: (١٧: ٥٠) الله الذي خلقكم (١)، فذلك عندهم جهنم، يعذب بذلك أبد الآبدين.

وزعموا أن المؤمن العارف منهم لا تنتقل روحه في شيء من الأشياء، وأن روح المؤمن منهم ألبس سبعة أبدان، بمنزلة سبعة أقمصة تكون للإنسان. فمتى تعرى من قميص فيقمص آخر. وزعموا أن الإيمان سبع درجات: فالدرجة السابعة: الارتقاء إلى معرفة الغاية، فيُكشف الغطاء حتى تراه بالنورانية. وإن المؤمن يلبس في كل دور قميصاً، وهو قالب غير القالب الأول. والدور عشرة آلاف سنة. وهي سبعة أدوار. والسبعة إذا دار هو كور. والكور سبعون ألف سنة. ففي سبعين ألف سنة يصير عارفاً، فيكشف له الغطاء، ويرفع عنه التلبيس، فيدرك الله الذي هو محمد بذاته، بالنورانية لا بالبشرية اللحمانية »(٢).

هذه آراء الخطابية كما عرضها سعد بن عبد الله القمي. أما أبو الحسن الأشعري فعرضها بشكل آخر:

فقد قسمها إلى خمس فرق هي: \_ الخطابية الأصلية، نسبة إلى أبي الخطاب مؤسسها؛ ب \_ المعمرية، نسبة إلى رجل يقال له معمر؛

ج ـ البزيغية، نسبة إلى بزيغ بن موسى؛

<sup>(</sup>١) في الآية (الإسراء: ٥١): «قل الذي فطركم أول مرة ».

<sup>(</sup>٢) سعد بن عبد الله القمى: « المقالات والفرق »، ص ٥٦ \_ ٥٩. طهران، سنة ١٩٦٣.

ج ـ العميرية، نسبة إلى عمير بن بيان العجلى؛

ه \_ المفضلية، نسبة إلى صيرفي يقال له المفضل.

وتشترك كلها في القول بأن « الأئمة أنبياء مُحدَّتُون، ورسل الله وحُجَجه على خلقه، لا يزال منهم رسو لان: واحد ناطق، والآخر صامت: كالناطق محمد صلعم، والصامت علي بن أبي طالب. فهم في الأرض اليوم طاعتهم مفترضة على جميع الخلق، يعلمون ما كان وما هو وكائن. وزعموا أن أبا الخطاب نبيُّ، وأن أولئك الرسل فَرضوا عليهم طاعة أبي الخطاب. وقالوا: الأئمة آلهة؛ وقالوا في نفسهم مثل ذلك. وقالوا ولَدُ الحسين أبناء الله وأحبّاؤه، ثم قالوا ذلك في نفسهم. وتأولوا قول الله تعالى: « فإذا سويتُه ونفختُ فيه من روحي فقعُوا له ساجدين » (٢٨: ٢٧) قالوا: فهو آدم ونحن ولده. وعبدوا أبا الخطاب. وزعموا أنه إله الله وخرج أبو الخطاب على أبي جعفر (المنصور)، فقتلَه عيسى بن موسى في سَبْخة الكوفة. وهم وخرج أبو الخطاب على أبي جعفر (المنصور)، فقتلَه عيسى بن موسى في سَبْخة الكوفة. وهم يتدينون بشهادة الزور لموافقيهم »(١).

وقالت المعمرية إن « الدنيا لا تفنى، وأن الجنة ما يصيب الناشئ من الخير والنعمة والعافية، وأن النار ما يصيب الناشئ من خلاف ذلك. وقالوا بالتناسخ، وأنهم لا يموتون، ولكن يُرْفَعون بأبدانهم إلى الملكوت، وتوضع للناس أجساد شبه أجسادهم. واستحلوا الخمر والزنا، واستحلوا سائر المحرمات، ودانوا بترك الصلاة » (الكتاب

<sup>(</sup>١) أبو الحسن الأشعري: « مقالات الإسلاميين، جـ ١، ص ٧٥ ــ ٧٧. القاهرة، سنة ٩٥٠.

نفسه، ج ١، ص ٧٧). \_ ومن هذا يظهر اشتراكهم مع الحربية في كثير من الآراء.

أما البزيغية فيزعمون أن «جعفر بن محمد هو الله، وأنه ليس بالدي يَروُن، وأنه تشبّه للناس بهذه الصورة. وزعموا أن كل ما يحدث في قلوبهم وَحيّ، وأن كل مؤمن يُروحي الله، وتأوّلوا في ذلك قول الله تعالى: « وما كان لنفس أن تموت إلاّ بإذن الله » (٣: ١٤٥) أي بوحي من الله، وقوله: « وأوحى ربك إلى النحل » (١١: ١٦) و: « إذ أوحيت ُالى الحواريين » (٥: ١١١) وزعموا أن منهم من هو خير من جبريل وميكائيل ومحمد. وزعموا أنه لا يموت منهم أحد، وأن أحدهم إذا بلغت عبادته رُفع إلى الملكوت. وادعوا معاينة أمواتهم، وزعموا أنهم يرونهم بكرة وعشية » (الكتاب نفسه ج١، ص ٧٨).

أما العميرية فيكذبون الفرقة السابقة في قولها إنهم لا يموتون. وخالفت المفضلية الفرق الأربع الأخرى في البراءة من أبي الخطاب، لأن جعفراً أظهر البراءة منه. وكانت تقول بربوبية جعفر دون نبوته (راجع الشهرستاني: « الملل والنحل »، ج ٢، ص ١٧ بهامش الفيصل).

وعن هذا التقسيم الوارد في « مقالات الإسلاميين » نقل الشهر ســتاني فــي « الملــل والنحل » (ج ٢، ص ١٥ ــ ص ١٧، المطبعة الأدبية) دون أن يضيف شيئاً جديداً.

كذلك ينقل عبد القاهر البغدادي ما ورد في « مقالات الإسلاميين » كما هـو بتمامـه، ولا يضيف إلا بعض الأخبار التاريخية القليلة، التي يأخذها عنه الشهرستاني، من كـون أبـي الخطـاب كان يقول إن جعفراً الصادق إله، فلمّـا بلغ ذلك جعفراً الصادق لعنه وطرده، وأنـه « نصب خيمة في كناسة الكوفة ودعا فيها أتباعه إلى عبادة جعفر

(الصادق). ثم خرج أبو الخطاب على والي الكوفة في أيام المنصور فبعث إليه المنصور بعيسى بن موسى في جيش كثيف، فأسروه، فصئلب في كناسة الكوفة (1).

ومن هذه الأخبار يتبين لنا أن الخطابية، وتسمى أيضاً المحمرة، تقوم مبادؤها على ما يلي:

ا ــ الله هو محمد، بمعنى أن محمد هو صورة الله أو أن الله ظهر في صورة محمد. ومحمد هو أول صورة لله تجلى فيها، وأول ناطق نطق. ويظهر محمد بدوره في أي صــورة شاء. وقد أظهر الله نفسه في صورة بشرية، صورة محمد، لكي يأنس خلقه به ولا يســتوحش الناس من ربهم.

وهذه هي بعينها عقيدة التجسُّد incarnation ، أي تجسد الله في إنسان.

وعقيدة تجسد الله في إنسان قديمة قدم الإنسانية: نجدها في الديانات البدائية، وفي مذاهب الهند، كما نجدها في مذاهب مصر القديمة.

والتجسد إما موقت وإما دائم. فالتجسد الموقت أن يحل الإله في شخص فترة من الزمن أو بين الحين والحين. فالكهنة في منجايا، إحدى جزر جنوب المحيط الهادي، تحلّ فيهم الآلهة من حين إلى حين. وحالة التجسد الموقت قد تتولد بعد تناول شراب معين، مثل الدم العبيط من ضحية. ففي معبد أبولو دير اديوتس Apollo Diradiotes في أرجوس كان يضحى بحمل مرة كل شهر في الليل، وتأتي امرأة التزمت الطهارة فتشرب من دمه، وبهذا يلهمها إلهها، وتصير قادرة على التنبؤ. وكاهنة الأرض في ايجيرا Aegira بأخايا Achaia كانت

<sup>(</sup>٢) عبد القاهر البغدادي: « الفرق بين الفرق »، ص ٢٤٧، القاهرة، بدون تاريخ.

تشرب الدم الطازج المنزوف من ثور قبل أن ينزل إلى كهف التنبؤ.

والمصريون القدماء لم يقصروا العبادة على القطط والكلاب، بل امتدوا بها إلى البشر. ومن بين الناس الذين عبدوا كان ثم رجل في قرية أنابيس، كانت تقدم إليه القرابين المحروقة على مذابح؛ وكان بعد ذلك يتناول طعامه كأي إنسان، كما يقول فورفوريوس الصوري<sup>(۱)</sup>.

وبين المذاهب الهندوسية فرقة لها أتباع كثيرون في بمباي في وسط الهند، وهي تعتقد أن رؤساءها الروحيين أو المهاراجا هم تجسدات للإله كرشنا. ولهذا يتعبد الناس في المعابد المهاراجات. ومن أنواع هذا التعبد تحريك صورة أو تمثال المهاراجا يميناً وشمالاً، بدلاً من تحريك تمثال كرشنا.

والتجسيد في المسيحية لم يقتصر على يسوع الناصري مؤسس الديانة المسيحية، بـل زعم بعض المسيحيين أن روح الله حلت فيهم. « فمنذ أقدم العصور حتى اليوم كثير من فـرق النصارى آمنت بأن المسيح، بل الله نفسه، تجسد في كـل مسـيحيّ ممتلـئ بالعقيدة، وقـد استخلصوا من هذا القول نتيجته المنطقية وذلك بأن عبد كل واحـد مـنهم الآخـر، إذ يـذكر ترتوليان أن هذا حدث عند أخوانه المسيحيين في قرطاجة في القرن الثان (بعـد المـيلاد)؛ وأتباع القديس كولمبا عبدوه على أنه تجسد ليسوع المسيح؛ وفي القرن الثامن الميلادي تحـدث اليفندس Elipandus الكليكي عن المسيح على أنه « إله بين آلهـة »، ويعنـي بـذلك أن كـل المؤمنين بالمسيحية آلهة مثل يسوع المسيح. وانتشر بـين الالبيجانيين Abligeneses عبـادة بعضه وهذا مسجل مئات

<sup>(1)</sup> Porphyre: **De abstimentia**, IV, 9; Eusebius, **Preparativ Evangelii**, III, 12. :ونانة المصريين القدماء، ص ٩٣؛ « تأليه البشر في مصر القديمة »، مقال في: **Am Urquell**, N. F. I (1897), pp. 290 sqq.

المرات في سجلات محاكم التغتيش في تولوز (جنوبي فرنسا) في الثلث الأول من القرن الرابع عشر. ولا يزال هذا المعتقد سارياً لدى البوليسيين Policians في أرمينية وعند البوجوميليين Bogomiles حوالي موسكو. ذلك أن البوليسيين يحاولون أن يبرروا معتقدهم هذا، إن للم يكن ممارستهم هذه، بالاستتاد إلى قول القديس بولس: «لست أنا الذي أتكلم، بل المسيح المقيم في نفسي ». ومن هنا سُمَّي أتباع هذه الفرقة الروسية باسم « المسيحين » (جمع: مسيح)... وهم يسمون أنفسهم: آلهة، ويعبد كل منهم الأخر كأنه إلىه حقيقي أو يسوع حي أو مريم العذراء(۱) ».

إذن قالت ديانات عديدة سابقة على المسيحية بتجسُّد الله في الإنسان. فليست عقيدة التجسد عند الخطابية مأخوذة بالضرورة عن المسيحية: فربما كانت من مصادر هندية، وربما كانت من معتقدات بدائية قديمة منتشرة كما رأينا في مناطق عديدة من الأرض. ولهذا لا نستطيع القول بتأثير المسيحية في الخطابية وما شابهها من مذاهب مؤلّهة لبعض البشر أو قائلة بتجسد الله في أحد البشر الإ إذا كان لدينا دليل كتابي على حدوث هذا التأكيد. وليس لدينا من المعلومات عن أبي الخطاب ما يسمح بتبيين ما تأثر به من أفكار أو ديانات. ولا نعرف من أين قدم الكوفة وأحدث رأيه هذا ودعا إليه هناك.

على أن ابن حزم قد خص فرقة معينة من الشيعة بأنها تقول بألوهية محمد (صلعم) سماها « المحمدية »، قال: « وقالت طائفة من الشيعة \_ يُعرفون بـ « المحمدية » إن محمداً عليه السلام هو الله \_ تعالى

Sir James G. Frazer: The Golden Bough, Part I, Vol. I.

<sup>(</sup>۱) سير جيمس جورج فريزر « الغصن الذهبي »، ج ۱ المجلد ۱، ص ٤٠٧ ــ ٤٠٨. نيويــورك، ســنة ١٩٦٦.

الله عن كفرهم. ومن هؤلاء كان البهنكي، والفياض بن علي، وله في هذا المعنى كتاب سمّاه « القسطاس »، وأبوه (١) الكاتب المشهور الذي كتب لإسحق بن كنداج أيام و لايته، ثم لأمير المؤمنين: المعتضد. وفيه يقول البحتري القصيدة المشهورة التي أولها:

## شَطَّ مِنْ سَاكِنَ « الْغُرَيْرِ » مَزَارُهُ وَطَوْتُهُ الْبِلادُ، فَاللهُ جَارُهُ!

و الفياض هذا \_ لعنه الله \_ قتله القاسم بن عبد الله بن سليمان بن وهب، لكونه من جملة من سعى به أيام المعتضد. و القصة مشهورة (7).

وكون علي بن محمد بن الحسين بن الفياض، والد الفياض بن علي هذا، من أهل دير قنى ودير العاقول، وهما من مراكز النصرانية المشهورة في العراق، قد يرجّح أن أصحاب هذه الطائفة للمحمدية قد تأثروا بالمسيحية في تأليههم لمحمد (صلعم)، لا بديانة أخرى. وعلى هذا يكون تكوين هذه الفرقة في النصف الثاني من القرن الثالث الهجري (التاسع الميلادي).

كما يذكر ابن حزم (نفس الكتاب، ج ٤، ص ١٨٧ وما يليها) أسماء بعض الذين ألِّهوا أو ادعبت ألو هبتهم، فبذكر:

<sup>(</sup>۱) هو علي بن محمد بن الحسين بن الفياض، كاتب إسحق بن كنداج، وهو فارسي الأصل، أصله من أهل دير قنى ودير العاقول. وإسحق بن كنداج أصله من بلاد الخزر، وهو من كبار القواد، أرسله الخليفة المعتمد لمحاربة الزنج سنة ٢٥٩.

<sup>(</sup>٢) ابن حزم: « الفصل »، ج ٤ من ١٨٦ \_ ١٨٨، القاهرة، المطبعة الأدبية. وقد أصلحنا المطبوع.

- أ \_ فرقة قالت بإلهية آدم والنبيّين بعده نبياً نبياً إلى محمد (عليه السلام)، ثـم بإلهيـة علي، ثم بإلهية الحسن، ثم بإلهية الحسين، ثم بإلهية كل من: محمد بن علي بـن الحسين، ثم جعفر بن محمد الصادق، ووقفوا هنا. وهـؤلاء هـم أتبـاع أبـي الخطاب محمد بن أبي زينب، مولى بني أسد بالكوفة. وقد ألّهوا بعد ذلـك أبـا الخطاب نفسه، وقالوا إنه أكبر من جعفر الصادق.
- ب \_ وقالت طائفة بالهية معمر \_ بائع الحنطة بالكوفة، وعبده. وكانا من أصحاب أبي الخطاب.
  - ج \_ وقالت طائفة بإلهية الحسين بن منصور الحلاج، الصوفى الشهير.
- د \_ وقالت طائفة بالهية محمد بن علي ابن الشلمغاني، الكاتب المقتول ببغداد أيام الراضي.
  - ه \_ وقالت طائفة بإلهية أبي مسلم السراج.
- و \_ وقالت طائفة بالهية المُقتَع الأعور، القصار، القائم بثأر أبي مسلم، واسم هذا القصار: هاشم، وقُتل أيام أبي جعفر المنصور.
  - ز \_ و قالت الراوندية بإلهية أبي جعفر المنصور.
  - ح \_ وقالت طائفة بإلهية عبد الله بن حرب الكندي.
    - ط \_ وقالت السبئية بإلهية على.
- ي \_ وقالت النصيرية بإلهية علي « وقد غلبوا في وقتنا هذا على جند الأردن بالشام، وعلى مدينة طبرية خاصة ».

فهذه عشر فرق ألهت أشخاصاً إنسانيين. ونستطيع من المصادر الأخرى أن نضيف البها:

أ \_ العليائية، أصحاب بشار الشعيري؛ وهم الذين قالوا « إن علياً هو الرب الخالق، ظهر بالعلوية الهاشمية، وأظهر وليه وعبده ورسوله بالمحمدية... وأنكروا شخص محمد، وزعموا أن محمداً عبدٌ لعليّ، وعليّ الرب »(١).

ب \_ فرقة من الغلاة زعموا أن سلمان هو الرب، « وأن محمداً داعٌ إليه، وأن سلمان لم يزل يظهر لأهل كل دين » (الكتاب نفسه، ص  $(7)^{(7)}$ .

٢ ــ تبرر الخطابية وسائر من سار على دربها فكرة التجسد بأن الأصل فيه أن يأنس الناس بالله و لا يستوحشوا منه. وهذا الموقف حكاه محمد بن عيسى بن عبيد بن يقطين عن يونس بن عبد الرحمن فقال: « إن الغلاة يرجعون ــ على اختلافهم ــ إلى مقالتين هما أصلهم في التوحيد:

فإحدى المقالتين « أنهم يقولون إن الله يتراءى لمن شاء فيما شاء كيف شاء في عدله، إذ يرى من ما يرى من نفسه خلقه. فلم يَجُز أن يتراءى لهم إلا في مثل ما يعرفونه لكي يكونوا آنسين به، ولما يدعوهم إليه أَسْرَعَ ولقوله أَقبَلَ؛ فيريهم في مرأى العين نفسه إنساناً، وليس هو بإنسان من جهة اقتداره على ما أراهم نفسه به.

<sup>(</sup>١) سعد بن عبد الله القمي: « المقالات والفرق »، ص ٥٩.

<sup>(</sup>٢) وقد ورد مثله في كتاب « الزينة » لأبي حاتم الرازي (المتوفى حوالي سنة ٣٢٢ = ٩٣٤ م) إذ يقول: « ومن الغلاة: السلمانية: وهم الذين قالوا بنبوة سلمان الفارسي؛ وقوم قالوا بإلهيته » (راجع النص في كتابنا: « شخصيات قلقة في الإسلام »، ص ٤٧، ط ٢، القاهرة ١٩٦٤).

والمقالة الثانية أنهم قالوا: إنه في ذاته وكهنه روح القدس، ساكن في مسكون فيه، والمسكون حجابه، ولا يوجد أبداً إلا بصفته وصفة غيره. غير أنه في وقت احتجابه على خلقه لم يجد بُداً من أن يتغير عن ذاته وهيئته بآلة معروفة جسدانية. والدليل على ذلك أنه لا نطق معروف معقول إلا بجسد معروف. فمن أدرك الله بغير الله فقد أدركه. واعتلوا في ذلك بأن قالوا: هو ظاهر من باطن، وصف نفسه أنه الظاهر الباطن. فروح القدس باطنه، والظاهر الجسم المضاف إليه المستعمل، الذي هو نعت له في وقت حاجة الخلق إليه، لأنه سبب ولا يدرك لطيفه إلا بسبب معروف. ومن السبب يكون التسبّب. فسبب الولد من التسبّب، أي من الروح. فروح القدس ساكن باطن، والظاهر الجسم المضاف أليه: فالذي يلهو ويأكل ويشرب وينام ويسقم ويألم هو الجسم؛ — وروح القدس لا يلهو ولا يألم ولا يولد (١) ».

وسيكون من الشائق أن نقارن بين هذه الحجج وبين ما أورده القديس أنسلم من حجج في نفس الموضوع في كتابه: «لماذا صار الله إنساناً؟ » Cur Deus Homo، وقد كتبه أنسلم في أخريات القرن العاشر وأوائل الثاني عشر بعد الميلاد (ولد أنسلم سنة ١٠٣٣ وتوفي سنة ١١٠٩).

٣ \_ و الخطابية يقولون بالتناسخ على نحو يختلف عما تقول به سائر الفرق القائلة به. فهم يجعلون التناسخ في الأشياء: الإنسانية وغير الإنسانية مقصوراً على المنكرين لمذهبهم. أما العارفون المؤمنون بمذهب

<sup>(</sup>۱) سعد بن عبد الله القمي: « المقالات والفرق »، ص ٦٢. طهران، سنة ١٩٦٣. وقد صححنا المطبوع وقد ورد فيه أغلاط كثيرة.

Patrologia Latina, et CLVIII & CLIX

<sup>(</sup>٢) في نشرة ميني

الخطابية فلا تنتقل أرواحهم في شيء من الأشياء. بل تُلْبَس روح المؤمن منهم سبعة أبدان، هي بمثابة سبعة أقمصة يلبسها الإنسان، متى خلع الواحد لبس الآخر. والمؤمن يلبس في كل دور من الأدوار السبعة قميصاً، وهو قالب غير القالب الأول. والدور يتألف من عشرة آلاف سنة. وكل سبعة أدوار تؤلف كوراً، فالكور سبعون ألف سنة. حتى إذا ما أمضى المؤمن سبعين ألف سنة صار عارفاً وانكشف عنه الغطاء، ورُفعَ عنه التلبيس، وصار يدرك الله للذي هو محمد بذاته يدركه بالنورانية لا بالجسدية. أما المنكر لمذهبهم فتتناسخ روحه في الأشياء والأحياء حتى يصير جماداً: صخرة أو حديداً أو أيّ شيء آخر.

وعقيدة التتاسخ هي الأخرى \_ مثل عقيدة التجسيد \_ قديمة جداً: نجدها في الهند وفي اليونان:

ففي الهند نجدها في أقدم كتب الهنود القانونية، «قوانين مانو »: ففي هذه القوانين مانو »: ففي هذه القوانين مين وصف دقيق مفصل للعقوبات التي يعانيها مرتكبو الذنوب في الولادات المقبلة. فمثلاً من يعنف أستاذه \_ حتى لو كان التعنيف عن حق \_ فإنه سيولد في الولادة المقبلة حماراً؛ وإذا افترى شيئاً على أستاذه، ولد كلباً؛ وإذا عاش على حساب أستاذه ولد دودة (١). والزوجة الخائنة لزوجها تولد في ولادتها المقبلة بنت آوى (الكتاب نفسه، ٥: ١٦٤). والناس النين يغتبطون بإهانة الغير سيولدون حيوانات مفترسة، ومن يأكلون الطعام المحرم سيولدون دوداً. واللص يولد من جديد بحسب ما سرق: فمن يسرق أحجاراً كريمة يولد صائعاً؛ ومن يسرق حبوباً يولد فأراً؛ ومن يسرق عسلاً يولد حشرة نتنة الرائحة؛ ومن يسرق تيلاً يولد ضفدعة الخ. وبوذا

<sup>(</sup>۱) « قوانين مانو » ۲: ۲۰۱.

نفسه وهو من أكثر أصحاب المذاهب الدينية الهندية توسعاً في مبدأ التناسخ، ينسب إليه أنه احتمل كثيراً من الولادات الحيوانية قبل وصوله إلى مكانته العالية: فكان مرة كلباً، وكان خنزيراً مرتين، وضفدعة مرتين، وثعباناً أربع مرات، وأسداً عشر مرات، وغزالاً إحدى عشرة مرة وقرداً ثماني عشرة مرة؛ بل كان لصاً، (۱) الخ. ولا نجد إشارة صريحة لعقيدة التناسخ الهندية قبل عصر الاوپانيشادات، وإنما نمت واتخذت تمامها في عصر بوذا (القرن السادس قبل الميلاد). وكان مغزاها أخلاقياً في الأصل وهو فكرة الجزاء وفقاً للأعمال الخيرة أو الشريرة التي ارتكبها الإنسان. ونظرية الولادة الجديدة تأصلت في البوذية، وإن كانت لها سوابقها في المذاهب الأخرى. ومفادها أن حياتنا هنا الآن سبقتها حيوات لا نهاية لها، وسنتلوها حيوات لا نهاية لها، اللهم إلا فيما يختص بقلة ضئيلة ممن تحررت نفوسهم. وحياتنا الحالية لا نقع إلا وفقاً لحياة سابقة هي التي تحددها(٢).

وفي يونان آمن فيثاغورس وأنباذوقليس بفكرة التناسخ. إذ يروى أن فيثاغورس كان يقول عن نفسه إنه كان يوفوربوس الطروادي في إحدى حيواته السابقة، وقدّم دليلاً على هذا أنه استطاع أن يتعرّف درع يوفوربوس Euphorbus بين الغنائم الطروادية في موقينا (۱۳) والمذا حرم قتل Mycena. وقال إن الأرواح الإنسانية تتناسخ في الحيوانات والنباتات (۱۶) ولهذا حرم قتل الحيوان (۵) وزعم انباذوقليس عن نفسه أنه في حيواته

<sup>(1)</sup> Sir Mouier-Williams: **Buddhism**, 2nd ed. p. III sq. London, 1890. Surendranath Dasgupta: **A History of Indian Philosophy**, vol. I, p. 87. راجع (۲ Cambridge, 1957.

<sup>(</sup>٣) ديودورس الصقلى ١٠: ٦: ١ ـ ٣؛ ايامبليخوس: «حياة فيثاغورس » ١٤: ٦٣.

<sup>(</sup>٤) نيوجانس اللائرسي: «حياة الفلاسفة » ٨: ١: ٤؛ ٣٦.

<sup>(</sup>٥) ایامبلیخوس: «حیاة فیث اغورس » ۲۲ \_ ۱۰۷ \_ ۱۰۹؛ سکستوس امبریکوس ۹: ۱۲۷ \_ ۱۳۰؛ اولوس جیلیوس ع: ۱۱۱.

السابقة كان بنتاً، وشجيرة، وطائراً وسمكة. ولهذا اعتبر قتل الحيوان وأكل لحومها جريمة، لأنه ربما ذبح أو أكل أحد أقاربه: أباه، أو أمه أو ابنته أو ابنه. وكانت الدوافع لدى كل من فيثاغورس وانباذوقليس إلى القول بتناسخ الأرواح دوافع أخلاقية: لحمل الناس على السلوك المستقيم والحياة البريئة الطاهرة الزاهرة، لأن هذا الذي يضمن للإنسان، أن يعيش في العالم الآخر عيشة النعيم. وهذا أظهر لدى أنباذوقليس، على الأقل بحسب ما بقي لنا من شنرات منسوبة إليه. ذلك أنه كان يرى أن الأرض كهف لا سعادة فيه، يهيم فيه الناس على غير هدى، في ظلام لا يعمهون، فريسة للقتل والانتقام، وضحية للأسقام والاضمحلال. وينظر باحتقار إلى حياة الناس، لأنه وجدها حافلة بالصراع والأحزان وكأنها جعلت لعقابهم عن ذبوب اقتر فوها(۱).

لكن يغلب على الظن أن القائلين بالتناسخ من أصحاب المذاهب في الإسلام إنما تأثروا في هذا بالديانات الهندية، لا بمذهب فيثاغورس أو ابنادقليس، لغزارة المادة عند الهنود وضآلة ما وصل العرب من كلام فيثاغورس وأنبادقليس في التناسخ<sup>(٢)</sup>. فضلاً عن أن وجود جاليات هندية في البصرة ثم في الكوفة وهما المركزان الرئيسيان لحركات القائلين بالتناسخ في الإسلام، من شأنه أن يؤيد افتراض أن تكون عقيدة التناسخ قد وصلت هؤلاء عن طريق الهنود.

<sup>(</sup>۱) راجع دیلز: «شذرات السـابقین علی سـقراط »، ج ۱، ص ۲۰۷ وما یتلوهــا؛ کلیمانس السـکندري: « أمشاج » ۸: ۳: ۱۶؛ 7: ۲۳: ۱۰۲؛ ۰: ۱۲۳، ص ۵۱، وما یتلوها، ۲۳۲، ۲۳۲ نشره بوتر.

<sup>(</sup>٢) لا تجد عند الشهرستاني في كلامه عن مذهبي انباذقليس وفيثاغورس (ج ٢، ص ١٦٦ \_ ١٨٤) أية إشارة إلى كونهما كانا يقولان بالتناسخ.

على أن الشهرستاني يتحدث عن فرقة نعتها باسم « التناسخية » وجعلها من مـذاهب الثنوية الإيرانية وعرض رأيها في التناسخ فقال: « والتناسخية منهم قالوا بتناسخ الأرواح فـي الأحياء والانتقال من شخص إلى شخص. وما يلقى من الراحة والتعب والدعة والنصب فمرتب على ما أسلفه قبل وهو في بدن آخر جزاء على ذلك. والإنسان أبداً في أحد أمرين: إمّا في فعل، وإمّا في جزاء. وما هو فإمّا مكافأة على عمل قدّمه، وإما عمل ينتظر المكافأة عليه » في فعل، وإمّا في جزاء. وما هو فإمّا مكافأة على عمل قدّمه، وإما عمل ينتظر المكافأة عليه » (« الملل والنحل » ج ۲، ص ۹۱، بهامش « الفصل » لابن حزم، المطبعة الأدبية، القاهرة). ولا ندري لماذا جعل الشهرستاني هذا المذهب من مذاهب الثنوية، إذ هـو بـالأحرى مـذهب هندي (برهمي أو بوذي). فهل هذا خلط منه، أو وجد هذا المذهب فعلاً لدى بعـض الثنويـة الاير انبين؟ لقد عزا بعض مؤرخي الفرق إلى المانوية القول بالتناسخ (۱).

وإذا قارنًا الآن بين الجناحية والخطابية وجدنا تشابهاً تامّاً في العقائد الرئيسية وهي:

- ١ \_ تأليه محمد وعلى وبعض ذريته وبعض الأئمة.
  - ٢ \_ القول بتناسخ الأرواح.
  - ٣ \_ الاسراف في التأويل الباطن للقرآن.

وستكون هذه العقائد قاسماً مشتركاً بين غلاة الشيعة، ولا اختلاف إلا في بعض التفاصيل المتعلقة بالأئمة الذين يؤلّهونهم، وفي مكانة محمد (صلعم) وعلى:

أ \_ فالعلبائية، أصحاب العلبا بن ذراع السدوسي، كانوا يفضلون

<sup>(</sup>١) عبد القاهر البغدادي: « الفرق بين الفرق »، ص ٢٧١، نشرة محيي الدين عبد الحميد.

علياً على النبي (صلعم) ويقولون إن عليّاً هو الذي بعث محمداً، ولكن محمداً بدلاً من الدعوة إلى على دعا إلى نفسه.

ب \_ والميمية يقولون بالهية محمد (صلعم) وعلي معاً، ولكنهم يقدمون محمداً في الإلهية.

ج \_ وفرقة قالت بإلهية أصحاب الكساء الخمسة: محمد، وعلي، وفاطمة، والحسن والحسين \_ وجعلت مراتبهم سواء « والروح حالة فيهم بالسوية، لا فضل لواحد على الآخر  $\binom{(1)}{2}$ ».

د \_ والغُرابية « زعموا أن الله عز وجل الرسل جبريل \_ عليه السلام \_ إلى علي، فغلط في طريقه فذهب إلى محمد لأنه كان يُشْبهه، وقالوا: كان أشْبه به من الغُراب بالغراب والذباب؛ وزعموا أن علياً كان الرسول وأو لاده بعده هم الرسل. وهذه الفرقة تقول لأتباعها: العنوا صاحب الريش، يعنون جبريل عليه السلام (٢) ».

أما في عقيدة التناسخ فرأى الخطابية أقرب على رأي المانوية بحسب ما يرويه عبد القاهر البغدادي الذي يرى أن المانوية ذهبت أيضاً إلى التناسخ: «وذلك أن ماني قال في بعض كتبه: إن الأرواح التي تفارق الأجسام نوعان: أرواح الصديقين، وأرواح أهل الضلالة. فأرواح الصديقين إذا فارقت أجسادها سرت في عمود الصبح إلى النور الذي فوق الفلك، فبقيت في ذلك العالم على السرور الدائم؛ وأرواح أهل الضلال إذا فارقت الأجساد وأرادت اللحوق بالنور الأعلى رديً منعكسة إلى أسفل، فتتناسخ في أجسام الحيوانات إلى أن

<sup>(</sup>۱) الشهرستاني: « الملل و النحل »، ج ٢، ص ١٣ بهامش « الفصل ». القاهرة سنة ١٣٢١ ه.

<sup>(</sup>٢) عبد القادر البغدادي: « الفرق بين الفرق »، ص ٢٥٠، القاهرة بدون تاريخ.

تصفو من شوائب الظلمة، ثم تلتحق بالنور العالي<sup>(۱)</sup> ». فهذا التقسيم أقرب إلى ما يقوله الخطابية في التناسخ إذ يقصرونه على غير المؤمنين بمذهبهم، وهم « أهل الضلال » في مذهب المانوية. وهذا يجعلنا نرجّح أن الخطابية في عقيدة التناسخ تأثروا بالمانوية، وهي كانت واسعة الانتشار في المنطقة التي قامت فيها حركة الخطابية (جنوب العراق)؛ أما سائر فرق الشيعة القائلة بالتناسخ فإن تناسخهم أقرب إلى التناسخ الذي قالت به الديانات الهندية، وخصوصاً البوذية.

وهنا نجد عبد القاهر البغدادي يذكر لنا أن القائلين بالتناسخ من الهنود هم السمنية. وأصحاب التناسخ من السمنية قالوا بقدم العالم، « وقال فريق منهم بتناسخ الأرواح في الصور المختلفة، وأجازوا أن ينقل روح الإنسان إلى كلب، وروح الكلب إلى إنسان » (« الفرق بين الفرق »، ص ٢٧٠). والسمنية من الفرق الصعبة التحديد في كتب الفرق، ويشار إليها خصوصاً فيما يتعلق بنظرة المعرفة، إذ ينسب إليهم أنهم حسيون، لا يعترفون بغير المعرفة الحسية، ويقولون إنه لا معلوم إلا من جهة الحواس الخمس.

<sup>(</sup>۱) عبد القادر البغدادي: « الفرق بين الفرق »، ص ۲۷۱، القاهرة بدون تاريخ، طبعة محيى الدين عبد الحميد.

## فكرة المهدي

أقدم فرقة إسلامية نجد لديها فكرة المهدي، بحسب ما لدينا من نصوص، هي الكيسانية، أنصار إمامة محمد بن الحنفية، هو محمد بن علي بن أبي طالب، وأمه من بني حنيفة، ولذلك سُمَّي ابن الحنفية. وهذه الفرقة لا تسوق الإمامة في أحفاد فاطمة بعد مقتل الحسين، بل تتقلها من الحسين إلى محمد بن الحنفية.

وأول من دعا إلى إمامة محمد بن الحنفية هو المختار بن أبي عبيد الثقفي (الذي قُت ل في سنة ٢٧) الذي قام يطلب ثأر الحسين بن علي، ودعا إلى محمد بن الحنفية، وزعم أن ابن الحنفية قد استخلفه، واجتمع إليه نفر كبير، منهم عبد الله بن الحر، وكان من أشجع أهل زمانه، وإبر اهيم بن مالك الأشتر (المقتول في سنة ٢٧) — واستولى على الكوفة ونو احيها، وقتل كل من كان بالكوفة من الذين قاتلوا الحسين بن علي بكربلاء؛ وحارب عبيد الله بن زياد، وهو يومئذ بالموصل على رأس ثمانين ألفاً من جند الشام قد ولاه عليهم عبدُ الملك بن مروان، فانتصر المختار على عبيد الله بن زياد وقتل هذا الأخير. وتمت للمختار ولاية الكوفة والجزيرة والعراقين إلى حدود أرمينية.

وعلم ابن الحنفية بحركة المختار هذه، وأراد قدوم العراق، فخاف المختار من ذلك أن تذهب رياسته، « فقال لجنده: إنّا على بيعة المهديّ، ولكن للمهديّ علامة، وهو أن يُضرب بالسيف ضربةً. فإن لَم يقْطع السيفُ جلده فهو المهدي. وانتهى قوله هذا إلى ابن الحنفية، فأقام بمكة خوفاً من أن يقتله المختار بالكوفة ».(١) ثم إنه لما تمكّن له السلطان، راح يتكهّن، ويدّعي نزول الوحي عليه؛ فبدأ أهل الكوفة بالتمرد عليه، وخرج عليه إبراهيم بن مالك الأشتر وعبد الله بن الحرّ الجعفي ومحمد بن الأشعث الكندي وأكثر سادات الكوفة على المختار لأنه استولى على أموالهم وعبيدهم؛ وأطمعوا مصعب بن الزبير في أخذ الكوفة. فخرج مصعب من البصرة، والنقى مع الجيش الذي أنفذه المختار في المدائن فانهزم أصحاب المختار، وانهزم بعد ذلك المختار وأصحابه، وقُثل المختار. (١)

والكيسانية اختلفوا في سبب إمامة محمد بن الحنفية، فقال بعضهم إنه كان إماماً بعد أبيه على بن أبى طالب مباشرة، واستدلوا على ذلك

<sup>(</sup>١) عبد القادر البغدادي: « الفرق بين الفرق »، ص ٤٧.

<sup>(</sup>٢) راجع تفاصيل هذا كله في كتاب يوليوس ڤلهوزن: « الخوارج والشيعة » الذي ترجمناه، وظهر في القاهرة سنة ١٩٥٩.

<sup>\*</sup> راجع عن فكرة المهدي والمهدية في الإسلام:

Sir Mouier Mouier – Williams: Buddism, 2nd ed. p. III sq. London, 1890.

a) James Marmesteter: Le Mahdi depuis les origines de l'Islam jusqu'à nos jours, Paris, 1885;

b) Van Vloten: Recherches sur la domination Arabe, Amsterdam, 1864, pp. 54 sqq.;

c) Van Vloten in **ZDMG**. LII, 218 sqq.;

d) E. Polochet: Le Messianisme dans l'hétérodoxie musulmane, Paris, 1903;

e) I. Friedlânder: **Die Messiasidee in Islam** (Festschrift für A. Berliner, Frankfurt-am-Main, 1903, pp. 116-130.

بأن عليّاً دفع إليه الراية يوم موقعة الجمل؛ وقال آخرون « إن الإمامة بعد علي كانت لابنه الحسن، ثم للحُسين بعد الحسن، ثم صارت إلى محمد بن الحنفية بعد أخيه الحسين بوصية أخيه الحسين إليه حين هرب من المدينة إلى مكة حين طولب بالبيعة ليزيد بن معاوية » (« الفرق بين الفرق »، ص ٣٩).

## و الكيسانية فرق:

ا \_ منهم الكربية، أصحاب أبي كرب الضرير، الذين يزعمون « أن محمد بن الحنفية حيّ لم يمت، وأنه في جبل رضورَى، وعنده عين من الماء وعين من العسل، يأخذ منهما رزقه. وعن يمينه أسد، وعن يساره نمر، يحفظانه من أعدائه إلى وقت خروجه، وهو المهديّ المنتظر.

ب \_ وذهب الباقون من الكيسانية، إلى الإقرار بموت محمد بن الحنفية. واختلفوا في الإمام بعده: فمنهم من زعم أن الإمامة بعده رجعت إلى ابن أخيه: علي بن الحسين زين العابدين؛ ومنهم من قال برجوعها بعده إلى أبي هاشم عبد الله بن محمد بن الحنفية. واختلف هؤلاء في الإمام بعد أبي هاشم: فمنهم من نقلها إلى محمد بن علي بن عبد الله بن عباس بن عبد المطلب (والد السفاح والمنصور، وتوفي في سنة ١٢٤ أو ١٢٥ هـ) بوصية أبي هاشم إليه وهذا قول الراوندية؛ ومنهم من زعم أن الإمامة بعد أبي هاشم صارت إلى بيان بن سمعان، وزعموا أن روح الله كانت في أبي هاشم، ثم انتقلت منه إلى بيان؛ ومنهم من زعم أن تلك الروح انتقلت من أبي هاشم إلى عبد الله بن عمرو بن حرب، وادعت هذه الفرقة إلهية عبد الله بن عمرو بن حرب » وادع مرو بن حرب » .(١)

<sup>(</sup>۱) عبد القاهر البغدادي: « الفرق بين الفرق »، ص ٣٩ \_ ٤١.

والذين قالوا إن ابن الحنفية حيّ محبوس بجبل رَضُورَى إلى أن يؤذن له بالخروج، اختلفوا في سبب حبسه هناك: « فمنهم من قال: لله في أمره سرٌّ لا يعلمه إلا هو، و لا يُعْرف سبب عبسه. ومنهم من قال: إن الله تعالى عاقبه بالحبس لخروجه بعد قتل الحسين بن على إلى يزيد بن معاوية وطلبه الأمان منه، وأخذه عطاءه، ثم خروجه في وجه ابن الزبير من مكة إلى عبد الملك بن مروان هارباً من ابن الزبير... وقالوا: إنه كان يجب عليه أن يقاتل ابن الزبير و لا يهرب. فعصبي ربه بتركه قتاله، وعصاه بقصده عبد الملك بن مروان، وكان قد عصا قبل ذلك بقصده يزيد بن معاوية. ثم إنه رجع من طريقه إلى ابن مروان \_ إلى الطائف؛ ومات بها ابنُ عباس ودفَنَه ابنُ الحنفية بالطائف. ثم سار منها إلى الذر. فلما بلغ شعْب رَضوى اختلفوا فيه: فزعم المقرُّون بموته أنه مات فيه، وزعم المنتظرون له أن حَبَسه هنالك وغيّبه عن عيون الناس عقوبةً له على الذنوب التي أضافوها إليه، إلى أن يؤذن له بالخروج؛ وهو المهديّ المنتظر (١) » ويؤيد هذه الأخبار ما أورده سعد بن عبد الله القمي في « المقالات والفرق » إذ ذكر أن إحدى فرق الكيسانية قالت: « إن محمد بن الحنفية، هو الإمام المهدي، وهو وصييّ عليِّ، ليس لأحد من أهل بيته أن يخالفه و لا يخرج عن إمامته، و لا يشهر سيفه إلاَّ بإذنه. وإنما خرج الحسن إلى معاوية محارباً بأذنه (أي بإذن ابن الحنفية)، ووادعه وصالحه بإذنه؛ وخرج الحسين إلى قتال يزيد بن معاوية: بإذنه، ولو خرجا بغير إذنه هلكا وضلاً؛ ومَن خالف محمد بن الحنفية من أهل بيته و غير هم فهو كافر مشرك $^{(7)}$ ».

<sup>(</sup>١) عبد القاهر البغدادي: الكتاب نفسه، ص ٥٢ \_ ٥٣.

<sup>(</sup>٢) سعيد بن عبد الله القمي (المتوفى سنة ٣٠١ هـ): «كتاب المقالات والفرق »، ص ٢٦. طهران سنة ١٩٦٣.

كذلك يذكر عن فرقة أخرى من الكيسانية أنها قالت « إن محمد بن الحنفية هو المهدي، سماه أبوه علي: مهدياً، ولا يجوز أن يكون مهديان: مهدي في أيام ابن الحنفية، ومهدي بعد ذلك. وإنما المهدي هو واحد، وهو ابن الحنفية. وإنما غاب، فلا يُدْرَى أين هو وسيرجع ويملك الأرض، ولا إمام بعد غيبته إلى رجوعه. وهم الكربية، أصحاب أبي كرب.

وبعضهم يزعم بأنه عبد الله بن محمد بن الحنفية فيه روح أبيه، وأنه حيّ لـم يمـت، وأن المُغيّب في جبال رضوى هو عبد الله بن محمد، لا الأب؛ وأنه يملك الأرض، وأنه إنما غيب وجعل بين أسدين ونمرين عقوبة أصابته لإتيانه عبد الملك بن مروان. وهم من أصـناف المختارية » (الكتاب نفسه، ص ٢٧).

كذلك نرى أبا الحسن الأشعري في « مقالات الإسلاميين » يذكر عن فرقة من فرق الكيسانية \_ وعددها عنده عشر فرق \_ أنها قالت عن عبد الله بن معاوية « إنه حيّ بجبال أصفهان لم يمت، ولا يموت حتى يلي أمور الناس، وهو المهدي الذي بَشّر به النبي صلى الله عليه وسلم.

وإذا كان المختار بن عبيد (المقتول في سنة ٦٧ ه/م) قد قال بفكرة المهدي، كما يذكر عبد القاهر البغدادي، وأنه زعم في البدء على الأقل الله محمد بن الحنفية، فستكون إذن فكرة المهدي قد ظهرت وشاعت وأصبحت عقيدة في منتصف القرن الأول للهجرة أو بعده بقليل حتى يتخذ منها المختار شعاراً له في مطالبته بثأر الحسين وفي حركته التي انقض بها على الأمويين.

ويؤيد ذلك أن كثير عزة \_ الشاعر المشهور صاحب عزة (المتوفى

في أصح (١) الروايات في سنة ١٠٥ هجرية) \_ ذكر في شعره أن ابن الحنفية كان يلقب به « المهديّ ». قال كثير عزة في ابن الحنفية (٢):

هـو المهديُّ: خَبّرناه كعب لخو الأحبار، في الحقب الخوالي

وقال أيضاً يستحثه على الخروج:

أنت الذي نرضى به ونرتجي أنت إمام الحق، لسنا نفتري حتى تحل لرض كلب وبلى (")

هُــدِيتَ يا مهدَّينـــا ابن المهــدِيَ أنت ابن خير الناس من بعد النبي يا بن عليِّ سِرْ؛ ومَنْ مِثْــْلُ عَلي

وفي البيت الأول \_ إن صحّ \_ إشارة إلى أن كعب الأحبار (ئ)، اليهوديّ الأصل، هـو الذي بث فكرة المهدي في الإسلام. وابن حزم الأندلسي يذكر أن من اليهود من كانوا يقولون بغيبة بعض كبار الصالحين، قال وهو يتحدث عمن زعموا أن عبد الله بن معاوية بن جعفر بن أبي طالب حيّ يرزق بجبال أصفهان: « صار هؤلاء في سبيل اليهود القائلين بأن ملكيصدق بن عامر بن أرفحش بن سام بن نوح، والعبد الذي وجهه إبراهيم \_ عليه السلام \_ ليخطب ربقا بنت نبؤال بن ناخور بن تارخ \_ على اسحق ابنه عليه السلام، وإلياس عليه السلام، وفنحاش في فنحاش

<sup>(</sup>۱) « الأغاني »، ج ٩، ص ٣٦.

<sup>(</sup>٢) شرح ديو أن كثير، ج ١، ص ٢٧٠، نشرة هنري بيرس \_ في الجزائر سنة ١٩٢٨ \_ سنة ١٩٣٠.

<sup>(</sup>۳) ابن سعد: کتاب « الطبقات »، ج ٥، ص ٧٣.

<sup>(</sup>٤) « هو كعب بن ماتع، ويكنى أبا اسحق؛ وهو من حمير من آل ذي رعين. وكان على دين اليهود وينــزل اليمن، فأسلم هناك. ثم قدم المدينة في خلافة عمر \_ رضي الله عنه \_ ثم خرج إلى الشام، فسكن حمص حتى توفى بها سنة اثنتين وثلاثين في خلافة عثمان » (ابن قتيبة؛ « المعــارف »، ص ٤٣٠ تحقيــق د. ثروت عكاشة، القاهرة سنة ١٩٦٠). وقد اتهم بأنه يصنع الأخبار (الجــاحظ: « الحيــوان »، ج ٤، ص ٢٠٢). وكثير مما يعرف بالإسرائيليات في التاريخ والتفسير يرجع إليه.

ابن العازار بن هارون عليه السلام: أحياءً إلى اليوم. وسلك هذا السبيلَ بعضُ نوكَى الصوفية، فزعموا أن الخضر وإلياس \_ عليهما السلام \_ حَيّان إلى اليوم، وادعى بعضهم أنه يلقى الياس في الفلوات، والخضر في المروج والرياض، وأنه متى ذكر حضر على ذاكراه (١) ».

وإذا كان كعب الأحبار \_ المتوفى سنة ٣٢ هجرية \_ هو الذي بثّ فكرة المهدي في الإسلام، فسيجعلنا هذا نرتفع بظهور الفكرة في الإسلام إلى قبل سنة ٣٤ أي في أوائل خلافة عثمان. لكن عدم تحديد ما قاله كعب الأحبار بالضبط لا يسمح لنا بمزيد من التوستع في هذا الفرض. ولربما كان حديثه عاماً عن فكرة المهدي دون أن يربطها بشخص بعينه. فمن الأحوط أن نقول إنها أصبحت عقيدة دينية بالمعنى (٢) الاصطلاحي ابتداءً من حركة الكيسانية التي تزعمها المختار بن عبيد (المتوفى سنة ٢٠ هـ)، أي حوالي سنة ٢٠ ه.

فلننظر الآن في الدوافع التي دفعت إلى القول بفكرة المهدي في الإسلام:

ا \_ أول هذه الدوافع هي الدوافع السياسية للتغلب والسيطرة. فقد اتخذ منها المختار الثقفي شعاراً للحركة التي قام بها ضد الأمويين، وكذلك سائر حركات التمرد في الدولة الأموية والدولة العباسية مما اصطبغ بصبغة التشيع للعلويين، خصوصاً الإسماعيليّة الفاطمية.

<sup>(</sup>۱) ابن حزم: « الفصل في الملل والنحل »، ج ٤، ص ١٨٠، المطبعة الأدبية، القاهرة سنة ١٣٢١ ه.

<sup>(</sup>٢) أشار جولدتسيهر إلى استعمال الوصف بـ « المهدي » استعمالاً لغوياً صرفاً لدى حسان بن ثابت في مدح النبي (ديوانه طبع تونس، ص ٢٤) والفرزدق في مدحه سليمان بن عبد الملك، وجرير في مدحه سليمان بن عبد الملك الخليفة الأموي نفسه (ديوان جرير، ج ١، ص ٥٨، القاهرة سنة ١٣١٣). ولكن لا شان لهذا بالمعنى الاصطلاحي الذي نتحدث عنه هنا. راجع:

I. Goldzihr: Le Dogme..., ,tr. fr. p. 287.

ويدخل في هذا الحركات التي قامت بها الشعوب المغلوبة ضد سيطرة الجنس العربي، وعلى رأسها العنصر الفارسي.

وفي هذا يقول جولدتسيهر: «وخلال تاريخ الإسلام استطاعت هذه العقيدة (عقيدة المهدي) أن تستخدم لتبرير ما قام به بعض المتمردين السياسيين الدينيين الذين طمحوا إلى قلب النظام القائم، ولكي يكسبوا لأنفسهم شعبية بوصفهم ممثلين لفكرة المهدي، ويوقعوا أجزاء كبيرة من العالم الإسلامي في الاضطراب والحروب. والناس جميعاً يذكرون ما سجله تاريخ الإسلام في الماضي القريب جداً من ظواهر من هذا النوع، وفي أيامنا هذه الطامحون إلى مرتبة المهدي في نواح مختلفة من العالم الإسلامي، خصوصاً ابتغاء مناهضة التأثير المتزايد للدول الأوربية في البلاد الإسلامية (١) ».

وحتى غير الشيعة استعانوا بفكرة المهدي في الدعوة لأنفسهم بالخلافة. فالعباسيون قد لجأوا أيضاً إلى فكرة المهدي في الدعوة إلى أحقيتهم في الخلافة. ذكر المسعودي بأن الخليفة العباسي الأول، الملقب بالسفّاح، كان يلقب بلقب « المهدي »، (٢) قال: « وقد كان (أي عبد الله السفّاح) لُقّب أو لا بالمهدي ». كذلك يروى أنه بعد انتصار الخراسانيين بقيادة أبي مسلم الخراساني، كان القوم ينتظرون ظهور « المهدي ». وثالث الخلفاء العباسيين سُمّي المهدي وهو الذي خلف أباه جعفر المنصور.

وقد وضع دعاة العباسيين من أجل هذا حديثاً نسبوه إلى النبيّ، وعُرف باسم حديث الرايات، وقد ورد من طريق يزيد بن أبي زياد، عن إبراهيم، عن علقمة، عن عبد الله، قال: «بينما نحن عند رسول

<sup>(</sup>١) جولدتسيهر: « العقيدة والشريعة في الإسلام »، ترجمة فرنسية، ص ١٨٥. باريس سنة ١٩٥٨.

<sup>(</sup>۲) « التنبيه والاشراف »، ص ٣٣٨، س ٤.

الله (صلعم) إذ أقبل فتيةً من بني هاشم. فلما رآهم رسول الله (صلعم) ذَرَفَتْ عيناه وتغيّر لونه. قال: فقلتُ ما نزال نرى في وجهك شيئاً نكرهه؛ فقال (أي النبي): « إنّا أهل البيت، اختار الله لنا الآخرة على الدنيا، وإنّ أهل بيتي سيلقون بعدي بلاءً وتشريداً وتطريداً، حتى يأتي قوم من قبل المشرق معهم رايات سود، فيسألون الخير فلا يُعطونه، فيقاتلون ويُنصرون، فيعطون ما سألوا. فلا يقبلونه، حتى يدفعوها إلى رجل من أهل بيتي فيملأها قسطاً كما ملأوها جوراً. فمن أدرك ذلك منكم فليأتهم ولو حبواً على الثلّج ». (١) وقد بين ابن خلجون ضعف هذا الحديث قائلاً إن الأثمة \_ ولم يذكر أسماء هم \_ صرّحوا بضعف هذا الحديث؛ وإن وكيع بن الجَرراح قال فيه إنه ليس بشيء، وكذلك قال فيه أحمد بن حنبل. وقد خرجه ابن ماجة في كتاب «السّنة » عن عبد الله بن مسعود.

وأصحاب الرايات السود هم الذين قاموا بالدعوة للعباسيين في خراسان بزعامة أبي مسلم، وخراسان في المشرق الإسلامي فهم إذن أتوا من المشرق. وأهل البيت هنا يقصد بهم المعنى الواسع الذي يشمل عمّه العباس بن عبد المطلب، أي بني هاشم بعامّة.

وربما كانت فكرة « السفياني » أيضاً صدى لفكرة « المهدي ». وفكرة « السفياني » يُعْزى وضعها إلى خالد بن يزيد، الأمير الأموي الذي كان مولعاً بالكيمياء، إذ يقول ابن تغري بردي عنه: « وقيل إنه هو الذي وضع حديث السفياني لما سمع حديث المهدي ». وذلك حين

<sup>(</sup>۱) أورده ابن خلدون في « المقدمة، ص ٥٦٥ \_ ٥٦٦، بيروت ١٩٦١.

<sup>(</sup>٢) ج ٢، ص ١٣٦٦، الحديث رقم ٤٠٨٢، القاهرة سنة ٤٥٩١، وبصورة مختصرة برقم ٤٠٨٤، ورقم

<sup>(</sup>٣) ابن تغري بردى: « النجوم الزاهرة »، ج ١، ص ٢٢١، القاهرة، دار الكتب المصرية. وراجع « البدء والتاريخ »، ج ٢، ص ١٧٦.

غلبه مروان بن الحكم على تولي الخلافة. وكما بالنسبة إلى المهدي، وُضع من أجله حديث رووه عن حذيفة بن اليماني أنه قال: «قال رسول الله (صلعم) وذكر فتنة تكون بين أهل المشرق والمغرب، قال: فبينما هم كذلك إذ خرج عليهم السفياني من الوادي اليابس، حتى ينزل دمشق فيبعث جيشين: جيشاً إلى الشرق، وجيشاً إلى المدينة حتى ينزلو بأرض بابل...».

فإنْ كان العباسيون، بل والأمويون قبلهم استندوا إلى فكرة المهدي، فهذا يدل على مدى انتشارها وتأثيرها في الناس بحيث تصلح لإثارة عواطفهم ضد نظام حكم والدعوة إلى حكم جديد.

٢ ــ وهذا يفضي بنا إلى التحدث عن النوع الآخر من الــدوافع إلـــ القــول بفكـرة المهدي، وأعني بها الدوافع الاجتماعية والاقتصادية.

ذلك أننا نرى المهديّ يجيء أساساً « ليملأ الأرض عدلاً بعد أن مُلئت جوراً »، والجور هنا يشمل:

أ) الجور في الدين، بعدم اتباع أو امره ونو اهيه؛

ب) والجور في الاقتصاد، باستئثار فئة قليلة بالأموال والخيرات وبقاء سائر الجماعة في فقر وحرمان.

ولما كانت هذه الدوافع عامة لا تقتصر أصولها على شيعة آل البيت، فقد لعبت فكرة المهدي لدى أهل السنة أيضاً نفس الدور الذي لعبته عند الشيعة أي: انتظار مجيء حاكم عادل ينصف المظلومين ويضرب على أيدي الظالمين، ويشيع العدالة الاجتماعية بين الناس.

لهذا انتشرت فكرة المهدي رافع المظالم ومشيع العدالة في الأوساط السُنيّة منذ وقت مبكر، نستطيع أن نحدده بابتداء خلافة عمر بن عبد العزيز (٩٩ ـ ١٠١ هـ/ ٧١٨ ـ ٧٢١ م)، إذ وردت أخبار تومئ إلى

أن المهدي هو عمر بن عبد العزيز، أشجّ بني أمية. ويذهب بعض هذه الأخبار إلى حدّ أن بني عبد المطلب وبني عبد شمس قد توزّعا النبوة والمهدية: فخُصّ بنو هاشم بالنبوة، وخُصّ بنو عبد شمس (ومنهم الأمويون) بالمهدية ». ويقول ابن سعد في طبقاته: «سمعت محمد بن علي يقول: النبيّ منّا، والمهديّ من بني عبد شمس، ولا نعلمه إلاّ عمر بن عبد العزيز (۱) ».

وفي بداية ظهورها في الأوساط السُّنيّة كان يعتقد أن مجيئه قريب. ولكن حينما خابت الآمال في العباسيين صاروا يؤخرون موعد مجيئه شيئاً فشيئاً كلما رأوا الأمر « لا يرداد إلا شدّة، ولا الدنيا إلا إدباراً، ولا الناس إلا شُحّاً، ولا تقوم الناس إلا مع شرار الناس (٢) ».

لقد تصوروه أو لا أنه الخليفة المهدي أي أبو جعفر المنصور الذي خلف أباه في الخلفة، وقد انطبق عليه شكلياً ما اشترط في المهدي: وهو أن اسمه محمد، ولقبه المهدي « وهو من أهل البيت، ولم يَأْلُ جهداً في إظهار العدل ونفي الجَوْر »(7).

وكلما ضعف الأمل في قرب ظهوره ازداد ما يرجو الناس منه، حتى قالوا في المهدي إنه « يرفع الجور عن أهل الأرض، ويُفيض المعدّنلة عليهم، ويسوّي بين الضعيف والقوي، ويبلّغ الإسلام مشارق الأرض ومغاربها، ويفتح القسطنطينية؛ ولا يبقى أحدٌ في الأرض إلاّ دخل الإسلام أو أدّى الجزية. وعند ذلك يتم وعدُ الله ليُظْهره على الدين كله (٤) ». ومن هذا بتبين: ١) أن مهمته تشمل الأرض كلها:

<sup>(</sup>۱) ابن سعد: « الطبقات »، ج ٥، ص ٢٤٥.

<sup>(</sup>٢) المقدسي: « البدء والتاريخ »، جـ ٢، ص ١٨١، نشرة كليمان هوار.

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه، ج ٢، ص ١٨١ \_ ١٨٢.

<sup>(</sup>٤) المرجع نفسه، ج ٢، ص ١٨٢ ــ ١٨٣.

يبسط العدل فيها بين الناس جميعاً؛ ب) إن من مهمته الدعوة إلى نشر الإسلام حتى يبلغ مشارق الأرض ومغاربها؛ ج) أنْ يفتح القسطنطينية؛ د) أنْ يخضع العالم كله لحكم الإسلام: إما بالدخول فيه، أو أداء الجزية للحكام المسلمين. وهذا الإطار الجديد لمهمة المهدي قد وستع إذن في دوره حتى صار دوراً عالمياً، وواضح أيضاً من هذا النص أن القسطنطينية في وقت وضع هذا النص كانت الهدف الأساسي لحركة الإسلام في التوسع والفتح.

وهذه المطالب في المهدي قد خرجت عن نطاق الشيعة المحدود، وجعلت من فكرة المهدي فكرة إسلامية عامة لا تخص طائفة ولا فرقة، بل تشمل المسلمين أجمعين.

وارتبط بذلك تحديد هيئته ومكان ظهوره: « فقال بعضهم: يكون ابن أمة، أسمر العينين، بَرّاق الثنايا، في خدّه خال »، وقالوا: « مِنْ حلْية المهدي أنه أسمر اللون، كَثُ اللحية، أكحل العينين، برّاق الثنايا، في خدّه خال ». أما عن مكان ظهوره فقال قوم: مولده بالمدينة، ومخرجه بمكة، يُبايَع بين الصقا والمَرْوة. وزعم آخرون أنه يخرج من ألمَوت (١) ».

كما حددوا أيضاً مدة عمره « فقيل: يعيش سبع سنين؛ وقيل: تسعاً؛ وقيل: عشرين؛ وقيل: أربعين؛ وقيل سبعين (٢) ».

وفي تحديد كونه ابن أُمَة (= عبدة، غير حُرَّة) ما يؤذن بأن مخترع هذا الوصف من الموالي، وأن المهدي يقوم أساساً بإنصاف العبيد والأرقاء والموالي والشعوب المغلوبة على أمرها في دولة الإسلام. فهذا

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه، ج ٢، ص ١٨٢.

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه، ج ٢، ص ١٨٣.

النسب بين الإمام الذي من قريش (سواء أكان من بني هاشم، أو من بني عبد شمس، أو مسن عترة علي بن أبي طالب وحده) وبين الأمة التي من الموالي تقع التسوية أو في القليل: التقريب بين الموالي المغلوبين وبين القرشيين الحاكمين. إنها مصاهرة قصد بها إلى إزالة الحواجز العنصرية بين هؤلاء وأولئك.

ويلاحظ، مع ذلك، أن أهل السُّنة لم يوجبوا عقيدة المهدي جزءاً من العقيدة الإسلامية؛ ولهذا لا نرى أبا الحسن الأشعري في « مقالات الإسلاميين » ولا الباقلاني في « التمهيد » ولا عبد القاهر البغدادي في « الفررق بين الفرق » يذكرها من بين ما يؤمن به أهل السنة.

# [Blank Page]

# الإسماعيلية

# [Blank Page]

# الإسماعيلية

رأينا كيف تطور الرأي في تاريخ مجيء المهدي الذي يملأ الأرض عدلاً بعد أن مُلئت جوراً: من القول بقرب مجيئه، إلى القول بأن مجيئه سيتأخر به الزمان. وهذا التطور حدث عند أهل السنة وعند الشيعة على السواء.

وكان أكثر فرق الشيعة تمسكاً بالرأي القائل بقرب مجيئه فرقة الإسماعيليّة:

#### نشاتها

وسُميت بهذا الاسم نسبة إلى إسماعيل بن جعفر الصادق. ولكن إسماعيلاً تُـوفي فـي حياة أبيه، ولهذا انقسمت إلى فرقتين أساسيتين:

أ) الأولى، وهي الإسماعيليّة الخالصة قالت « إن الإمام بعد جعفر: ابنه إسماعيل بن جعفر، وأنكرت موت إسماعيل في حياة أبيه، وقالوا: كان ذلك يلتبس على الناس لأنه خاف عليه فغيّبه عنهم.

وزعموا أن إسماعيل لا يموت حتى يملك الأرض ويقوم بأمور الناس، وأنه هـو القـائم، لأن أباه أشار إليه بالإمامة بعده، وقلّدهم ذلك له، وأخبرهم أنه صاحبهم (١) ». وهذه الفرقة تتنظر إسماعيل بن جعفر (٢).

ب) والثانية قالت « إن الإمام بعد جعفر: محمد بن إسماعيل بن جعفر، وأمّه أمّ ولد. وقالوا: إن الأمر كان لإسماعيل في حياة أبيه، فلما توفي قبل أبيه جعل جعفر بن محمد الأمر للمحمد بن إسماعيل. وكان الحق له، ولا يجوز غير ذلك لأنها لا تنتقل من أخ إلى أخ بعد حسن وحسين، ولا يكون إلاّ في الأعقاب. ولم يكن لإخوة إسماعيل: عبد الله وموسى في الإمامة حق، كما لم يكن لمحمد بن الحنفية فيها حق مع علي بن الحسين، وأصحاب هذه المقالة يسمون المباركية، برئيس لهم كان يُسمى المبارك: مولى إسماعيل بن جعفر (٣) ».

وهنا تثور مسألة تاريخ ظهور هذه الفرقة: هل ظهرت بعد وفاة إسماعيل وفي حياة أبيه جعفر الصادق (توفي جعفر الصادق في المدينة في شوال سنة ثمان وأربعين ومائة وهو ابن خمس وستين سنة، وكان مولده في سنة ثلاث وثمانين)، أي قبل سنة ١٤٨ ه؟ أو بعد وفاة جعفر الصادق مباشرة حيث تُنوزع على الأحق بالإمامة بعده، أي بعد سنة ١٤٨ ه مباشرة أو بعد ذلك بمدة طويلة تجاوز المائة عام؟

يرى أقدم المصادر (سعد بن عبد الله القمي «: المقالات والفرق ») أن الخطابية، أصحاب أبي الخطاب محمد بن أبي زينب الأسدي دخلوا في فرقة محمد بن إسماعيل. وقد قُتِل أبو الخطاب في عام

<sup>(</sup>۱) سعد بن عبد الله القمى: « المقالات والفرق »، ص ٨٠. طهران، سنة ١٩٦٣.

<sup>(</sup>٢) البغدادي: « الفرق بين الفرق »، ص ٦٣، طبعة محيى الدين.

<sup>(</sup>٣) سعد بن عبد الله القمى: « المقالات والفرق »، ص ٨٠ ــ ٨١.

1٤٣ ه، قتله عيسى بن موسى والي الكوفة مِنْ قِبَل العباسيين. ولكن يبدو من كلامه أن الخطابية الرؤساء الذين قتلوا مع أبي الخطاب لم يقولوا بإمامة محمد بن إسماعيل، وإنما فرقة خطابية متأخرة هي التي قالت بذلك. وعلى هذا ينبغي أن نميز بين فرقة أبي الخطاب نفسه، وبين فرق تالية انتسبت إلى الخطابية، ذكر منها أبو الحسن الأشعري في «مقالات الإسلاميين » (ج ١، ص ٧٧ – ٧٨) أربعاً هي: اليعمرية، والبزيغية، والعميرية، والمفضلية فيما يتعلق بالقول بإمامة محمد بن إسماعيل. لكن من الغريب أن أبا الحسن الأشعري لا يذكر لأية واحدة منها أنها قالت بإمامة محمد بن إسماعيل. لهذا يصعب معرفة ما هي الفرقة الخطابية التي قالت بذلك. ومن ثمّ يصعب تحديد نشأة الإسماعيليّة، إذ ربطناها بالخطابية.

أما إذا ربطناها بالمباركية، والمباركية نسبة إلى المبارك، مولى إسماعيل بن جعفر، فهذا يجعلنا نرتفع بظهور الإسماعيليّة إلى منتصف القرن الثاني للهجرة أو قبيل ذلك بقليل.

وهنا إما أن نقول بعدم وجود استمرارا واتصال بين المباركية وبين القرامطة، أو نقول بوجود اتصال:

وممن قالوا بالرأي الأول صمويل اشترن<sup>(۱)</sup> إذ يرى أن العلاقة واهية بين الخطابية وبين الإسماعيليّة التي ظهرت في منتصف القرن الثالث الهجري، ويسوق لتأييد رأيه سببيْن:

(الأول) أنه حو الى سنة ٢٦٠ ه ظهرت فجأة ارساليات في مختلف

<sup>(</sup>۱) راجع بحثه في مجموعة أبحاث ندوة استراسبورج ۱۲ \_ ۱٤ يونيو سنة ۱۹۵۹، والتي نشرت بعنوان الاجع بحثه في مجموعة أبحاث ، باريس سنة ۱۹۲۱، ص ۱۰۰ \_ ۱۰۱.

مناطق العالم الإسلامي تدعو إلى مذاهب ثورية. وفي سنة ٢٦١ نجد دعوة إسماعيلية تستقر في جنوب العراق، كان زعماؤها المحليون هم حمدان قرمط وعَبْدان؛ وبعد ذلك بقليل نجد الإسماعيليّة يستقرون في البحرين بزعامة أبي سعيد الجنابي، وفي البيمن بزعامة منصور اليمني وعلي بن الفضل. والداعية الإسماعيليّ المشهور: أبو عبد الله الشيعي، الذي يدين له الفاطميون بالملْك، جاء إلى شمال أفريقية من اليمن في سنة ٢٨٠ ه. وقيام مركز إسماعيلي في الرّيّ في الشمال الغربي من إيران يمكن أن يُؤرّخ بالنصف الثاني من القرن الثالث الهجري.

(الثاني) والمذاهب التي دعا إليها الإسماعيلية في النصف الثاني من القرن الثالث الهجري كانت مختلفة كثيراً عن مذاهب الفرق الأولى: فمثلاً بينما الخطابية وما شابهها من فرق تعتقد في ألوهية الأئمة، لم نقل الإسماعيلية المتأخرة بالتجلي الإنساني للألوهية. صحيح أنه لا بد أن يكون ثم ارتباط بين الفرق الأولى وبين حركة الإسماعيلية (المتأخرة) لأن هذه وتلك تتركز حول شخص محمد بن إسماعيل بن جعفر الصادق وبهذا نقول بنفس التسلسل في الأئمة، لكن هذا في نفسه محمد بن يعني وجود اتصال تاريخي، ولا بد أن نفترض أن بعض الأشخاص ممن انتسبوا إلى الفرق الأولى قد بقي حتى منتصف القرن الثالث، غير أن بعض الأشخاص الفرقة (الإسماعيلية) الجديدة وجهاً جديداً مختلفاً تماماً فيما يتعلق بالهدف والتنظيم والعقيدة.

وهكذا نراه يخفف من توكيده الأول، ويقرّ بنوع من التواصل بين الخطابية وبين السماعيلية النصف الثاني من القرن الثالث. ولكنه إنما دعاه إلى ذلك مقارنة بين الخطابية وبين الإسماعيليّة المتأخرة. والحق أن المقارنة ينبغي أن تكون بين المباركية \_ لا الخطابية وبين وبين إسماعيلية النصف الثاني من القرن الثالث. وعبد الله بن سعد القمي (ص

٨٣) قد أعطانا الدليل حين ربط بين هذه الإسماعيليّة المتأخرة وبين المباركية، فقال: «وتشعبت بعد ذلك فرقة منهم من المباركية ممن قال بإمامة محمد بن إسماعيل تسمى القرامطة، سميت بذلك لرئيس كان لهم من أهل السواد من الأنباط كان يلقب بد قرموطويه ». وكانوا في الأصل على مقالة المباركية ثم خالفوهم وقالوا... »(١).

ولهذا نرى نحن أن المباركية، نسبة إلى المبارك، مولى إسماعيل بن جعفر الصادق، هم الإسماعيليّة الأولى، وأنهم استمروا من منتصف القرن الثاني الهجري إلى النصف الثاني من القرن الثالث الهجري حين تشعبت عنهم فرقة القرامطة.

غير أن المصادر لا تطيل في الحديث عن المباركية، ولا تحدثنا عن سائر مقالاتها، وتقتصر فقط على ذكر أنها قالت بإمامة محمد بن إسماعيل بعد وفاة جده جعفر الصادق في سنة ١٤٨ ه، وأن الأمر كان لإسماعيل في حياة أبيه جعفر. فلما توفي قبل أبيه جعل جعفر نفسه الأمر لمحمد بن إسماعيل.

ولهذا لا نملك إلا أن ننتقل من هذه الإسماعيليّة الأولى، إلى الإسماعيليّة الثانية، التي دعا اليها القر امطة.

<sup>(</sup>۱) سعد بن عبد الله القمي: « المقالات و الفرق »، ص ۸۳. طهران، سنة ١٩٦٣.

#### القرامطة

والقرامطة تختلط أخبارها بفرق أخرى من الباطنية: مثل البابكية، أو الباطنية بوجه عام.

و أقدم مصدر ميّز القرامطة فرقة برأسها هو سعد بن عبد الله القمي (المتوفى سنة ٣٠١ هـ) في كتابه « المقالات والفرق » فقال عنها:

« القرامطة: سُميت بذلك لرئيس كان لهم من أهل السواد من الأنباط كان يلقب بقرمطوية. وكانوا في الأصل على مقالة المباركية، ثم خالفوهم وقالوا: لا يكون بعد محمد (صلعم) (غير) سبعة أئمة: علي وهو إمام رسول، والحسن، والحسين، وعلي بن الحسين، ومحمد بن علي، وجعفر بن محمد، ومحمد بن إسماعيل بن جعفر وهو الإمام القائم المهدي، وهو رسول. وهؤ لاء رسل أئمة. وزعموا أن النبي صلعم انقطعت عنه الرسالة في حياته في اليوم الذي أمر فيه بنصب علي بن أبي طالب بغدير خُم. فصارت الرسالة في حياته في اليوم إلى أمير المؤمنين وفيه. واعتلوا في ذلك بخبر تأولوه وهو قول رسول الله: « مَن ثلك اليوم إلى أمير المؤمنين وفيه. واعتلوا في ذلك بخبر تأولوه وهو قول رسول الله: « مَن كنتُ مو لاه فعلي مو لاه »؛ وإن هذا القول فيه خُروجٌ من الرسالة والنبوة وتسليم منه ذلك لعلي بن أبي طالب \_ بأمر الله؛ وإن النبي (صلعم) بعد ذلك صار تابعاً

لعليّ، محجوباً به. فلما مضى أمير المؤمنين صارت الإمامة والرسالة في الحَسن. ثم صارت من الحَسن في الحُسنين. ثم صارت في عليّ بن الحسين. ثم في محمد بن عليّ. ثم كانت في جعفر بن محمد. ثم انقطعت عن جعفر في حياته. ثم إن الله بدا في إمامة جعفر وإسماعيل فصيرها عزّ وجلً \_ في محمد بن إسماعيل. واعتلّوا في ذلك بخبر رووه عن جعفر بن محمد فصيرها عز وجلً ما رأيت مثل بداء بدا لله في إسماعيل ». وزعموا أن محمد بن إسماعيل حيٍّ لم يمت، وأنه غائب مستتر في بلاد الروم، وأنه القائم المهديّ. ومعنى القائم عندهم: أنه يبعث بالرسالة وبشريعة جديدة ينسخ بها شريعة محمد. وأن محمد بن إسماعيل من أولي العَرْم. وأولو العزم عندهم سبعة: نوح، وإبراهبم، وموسى، وعيسى، ومحمد، وعلي، ومحمد بن إسماعيل ورجلاه، وظهره، وبطنه، وقلبه؛ وإنّ رأسه سبع: عيناه، وأذناه، ومنخراه، وفمه؛ وفيه لسانه؛ ورجلاه، وظهره، وبطنه، وقلبه؛ وإنّ رأسه سبع عيناه، وأذناه، ومنخراه، وفمه؛ وفيه لسانه؛ العزم سبع. واعتلّوا في نسخ شريعة محمد (صلعم) وتبديلها بأخبار رووها عن جعفر بن محمد أنه قائمنا علمتم القرآن جديداً، وأنه قال: « إن الإسلام بدأ غريباً، وسيعود غريباً، فطوبي للغرباء » \_ ونحو ذلك من أخبار القائم.

وزعموا أن الله جعل لمحمد بن إسماعيل جنة آدم \_\_ ومعناها عندهم: الإباحة للمحارم وجميع ما خلق في الدنيا، وهو قول الله: « فكلا منها رغداً حيث شئتما » (٢: ٣٤) يعني: محمد بن إسماعيل وأباه إسماعيل، « ولا تقربا هذه الشجرة » (٢: ٣٤) أي موسى بن جعفر بن محمد وولده مِنْ بعده: مَنْ ادعى منهم الإمامة.

وزعموا أن محمد بن إسماعيل هو خاتم النبيين، الذي حكاه الله في كتابه؛ وأن الدنيا الثنتا عشرة جزيرة، في كل جزيرة حجة وإن الحجج اثنا عشر. ولكل داعية يد، يعنون بذلك أن اليد رَجُلٌ له دلائل وبراهين يقيمها كدلائل الرسل. ويسمّون الحجة: الأب، والداعية: الأم، واليد: الابن \_ يضاهُون قول النصارى في ثالث ثلاثة أنه الله: (الأب): الابن، وأمّه: مريم. فالحجة الأكبر هو الرب، وهو الأب. والداعية هو الأم. واليد هو الابن.

وزعموا أن جميع الأشياء التي فرضها الله على عباده وسنها نبيُّه (صلعم) فلها ظاهر وباطن؛ وأن جميع ما استعبد الله به العباد في الظاهر من الكتاب والسُنّة فأمثال مضروبة، وتحتها معان هي بطونها، وعليها العمل، وفيها النجاة. وإن ما ظهر منها فهي التي نهى عنها (و) في استعمالها الهلاك، وهي جزء من العذاب الأدنى عذّب الله به قوماً وأخذهم به ليشقوا بذلك إذْ لم يعرفوا الحقّ ولم يقولوا به ولم يؤمنوا. وهذا مذهب عامة أصحاب أبي الخطاب.

واستحلوا \_ مع ذلك \_ استعراض الناس بالسيف وسفك دمائهم وأخذ أموالهم والشهادة عليهم بالكفر والشرك، على مذهب البيهسية والأزارقة من الخوارج. واعتلّوا في ذلك بقول الله: « واقتلوا المشركين حيث وجدتموهم » (٩: ٥). وقالوا إن قتلهم يجب أن يكون بمنزلة نحر الهَدْي، والشعائر. وتأولوا في ذلك قول الله: « ذلك ومن يعظم شعائر الله فإنها من تقوى القلوب » (٢٢: ٣٢). ورأوا سبني النساء وقتل الأطفال، واعتلّوا في ذلك بقول الله: « لا تَذر على الأرض من الكافرين ديّارا » (٢١: ٤٢). وزعموا أنه يجب عليهم أن يبدأو بقتل مَنْ قال بإمامة موسى بن جعفر وولده، ثم (من) قال بالإمامة ممّن ليس على قولهم ومذهبهم. و لا يجب عندهم أن يبدأوا بأحد فيقتل إلا من قال بإمامة موسى بن جعفر بن محمد وولده من

بعده، وتأولوا في ذلك قول الله: « قاتلوا الذين يلونكم من الكفار وليجدوا فيكم غلطة » (٩: ٣٦) \_ فالواجب أن يبدأوا بهؤلاء الذين نصبوا إماماً من ولد جعفر بن محمد غير إسماعيل وابنه محمد، ثم بسائر الناس ممن نصب إماماً من بني هاشم وغيرهم، ثم بسائر الناس.

وقد كثر عدد هؤلاء القرامطة، ولم يكن لهم شوكة ولا قوة، وكان كلهم بسواد الكوفة، وكثروا بعد ذلك باليمن ونواحي البحر (ين) واليمامة وما والاها(١). ودخل فيهم كثير من العرب فقووا لهم وأظهروا أمرهم »(٢).

ويأتي الغزالي فيوضح كيف استجاب حمدان قرمط لدعوة الإسماعيليّة؛ يقول: «وأما القرامطة فإنما لقبوا بها نسبة إلى رجل يقال له حمدان قرمط، كان أحد دعاتهم في الابتداء، فاستجاب له في دعوته رجالٌ، فسموا قرامطة. وكان المُسمّى حمدان قرمط رجلاً من أهل الكوفة مائلاً إلى الزهد. فصادفه أحد دعاة الباطنية في طريقه وهو متوجه إلى قريته وبين يديه بقر يسوقها. فقال حمدان لذلك الداعي وهو لا يعرفه ولا يعرف حاله: «أراك سافرت عن موضع بعيد، فأين مقصدك؟ » فذكر موضعاً هو قرية حمدان. فقال له حمدان: اركب بقرة من هذه البقر لتستريح عن تعب المشي. فلما رآه مائلاً إلى الزهد والديانة، أتاه من حيث رآه إليه فقال: إني لم أومر بذلك. فقال حمدان: وكأنك لا تعمل إلا بأمر؟ قال: نعم! قال حمدان: وبأمر مؤن تعمل؟ فقال الداعي: بأمر مالكي ومالكك، ومَنْ له الدنيا والآخرة. فقال حمدان: ذلك إذن

<sup>(</sup>١) ويضيف النوبختى (ص ٧٣): ولعلهم أن يكونوا زهاء مائة ألف.

<sup>(</sup>٢) سعد بن عبد الله القمى: «كتاب المقالات والفرق » من ٨٥ ــ ٨٦. طهران، سنة ١٩٦٣.

رب العالمين. فقال الداعي: صدقت؛ ولكن الله يهب مُلْكه لمن يشاء. قال حمدان: وما غرضك في البقعة التي أنت متوجّه إليها؟ قال: أُمرِ ثُ أن أدعو أهلها من الجهل إلى العلم، ومن الضلال إلى الهدى، ومن الشقاوة إلى السعادة، وأن أستنقذهم من ورطات الذل والفقر، وأملكهم ما يستغنون به عن الكد والتعب. فقال له حمدان: أنقذني! أنقذك الله! وأفض علي من العلم ما يحببني فيه، فما أشد احتياجي إلى مثل ما ذكرته! فقال الداعي؛ وما أُمرِ ثُ بأن أُخرج السرت المخزون لكل أحد إلا بعد الثقة، والعهد عليه. فقال حمدان: وما عهدك؟ اذكره لي، فإني ملتزم اله. فقال الداعي: أن تجعل لي وللإمام على نفسك عَهْدَ الله وميثاقه أن لا يخرج سر الإمام الذي ألقينك، ولا تفشى سري أيضاً.

فالتزم حمدان سرَّه. ثم اندفع الداعي في تعليم فنون جهله حتى استدرجه واستغواه واستجاب له في جميع ما دعاه. ثم انتدب حمدان للدعوة، وصار أصلاً من أصول هذه الدعوة، فسمّى أتباعه: القرمطية »(١).

وقوله: أحد دعاتهم، يقصد: دعاة الباطنية على أساس أن مذهب الباطنية سبق القرامطة، وأن القرامطة متفرعة عن دعوة الباطنية.

وأول مصدر يتحدث عن دعوة الباطنية بهذا الاسم: عبد القاهر البغدادي في « الفرق بين الفرق » (ص ١٦٩، القاهرة سنة ١٩٤٨)، وعنه أخذ الغزالي في « فضائح الباطنية »، وعن كليهما أخذ الشهرستاني في « الملل والنحل ».

<sup>(</sup>۱) أبو حامد الغزالي: « فضائح الباطنية »، ص ۱۲ \_ ص ۱۶ تحقيق د. عبد الرحمن بدوي، القاهرة سنة ١٩٦٤.

ويقول عبد القاهر البغدادي « إن الذين أسسوا دعوة الباطنية جماعة، منهم: ميمون بن ديصان المعروف بالقدّاح، وكان مولى لجعفر بن محمد الصادق، وكان من الأهواز؛ ومنهم: محمد بن الحسين الملقب به « دندان ». اجتمعوا كلهم مع ميمون بن ديصان في سنجن والني العراق، فأسسوا في ذلك السجن مذاهب الباطنية. ثم ظهرت دعوتهم. بعد خلاصهم من السجن، من جهة المعروف بدندان. وابتدأ بالدعوة في ناحية توز. فدخل في دينه جماعة من أكراد الجبل مع أهل الجبل المعروف بالبدين. ثم رحل ميمون بن ديصان إلى ناحية المغرب، وانتسب في تلك الناحية إلى عقبل بن أبي طالب، وزعم أنه من نسله. فلما دخل في دعوته قوم من غلاة الرفض والحلولية منهم ادّعي أنه من ولد محمد بن إسماعيل بن جعفر الصادق. فقبل الأغبياء ذلك منه، على جهل منهم بأن محمد بن إسماعيل بن جعفر مات ولم يعقب عند علماء الأغبياء ثلك منه، على دعوته إلى دين الباطنية رجل يقال له حمدان قرمط، أقب بذلك لقرمطة في خطه أو في خطوه، وكان في ابتداء أمره أكّاراً من أكرة سواد الكوفة، وإليه تنسب القرامطة »(١).

ويذكر عقب ذلك أن ابن زكرويه من مهرويه الدنداني كان من تلامذة حمدان قرمط، وأن هذا الأخير كان له أخ يدعى مأمون ظهر بأرض فارس، وقرامطة فارس يقال لهم: المأمونية لأجل ذلك.

فتبعاً لعبد القاهر البغدادي إذن:

ا \_ أسس دعوة الباطنية ميمون بن ديصان، المعروف بالقداح، مولى جعفر بن محمد الصادق، هو ومحمد بن الحسين الملقب بدندان؛

٢ \_ أظهر الدعوة دندان الذي ادعى أنه من ولّد محمد بن إسماعيل بن

<sup>(</sup>۱) عبد القاهر البغدادي: « الفرق بين الفرق »، ص ١٦٩. القاهرة، سنة ١٩٤٨.

جعفر الصادق، فدخل في دعوته قوم من غلاة الرفض والحلولية.

وهذا تتاقض تاريخي فاضح: فكيف يدعي أنه من ولد محمد بن إسماعيل بن جعفر الصادق، بينما هو زميل في الدعوة لميمون بن ديصان مولى جعفر الصادق؟ لا بد أن نفترض مرور مدة طويلة من الزمان لكي يدعي أنه من ولد حفيد جعفر الصادق، إذ لا بدَّ لهذا من مرور جيليْن أو ثلاثة إنْ لم يكن أكثر.

فاننتقل عن روايته إلى رواية أبي عبد الله بن رزام في كتابه الذي رد فيه على الإسماعيلية؛ وقد نقلها ابن النديم في « الفهرست »(١) وأخلى نفسه من عهدة الصدق فيها أو الكذب. قال ابن رزام:

« عبد الله بن ميمون. ويعرف ميمون بـ « القدّاح ». وكان من أهـل قـوز ح العبـاس بقرب مدينة الأهواز. وأبوه ميمون الذي تتسب إليه الفرقة المعروفة بـ « الميمونيـة »، التـي أظهرت اتبّاع أبي الخطاب محمد بن أبي زينب الذي دعا إلى إلهية على بـن أبـي طالـب ـ رضي الله عنه ـ وكان ميمون وابنه ديصانيين؛ وادعى عبد الله أنه نبيٌّ مدة طويلـة. وكـان يظهر الشعابيذ، ويذكر أن الأرض تطوى له فيمضي إلى أين أحبَ في أقرب مدة. وكان يخبر بالأحداث الكائنات في البلدان الشاسعة. وكان له مُرتبون في مواضع يُرعبهم ويُحسِن إلـيهم ويعاونونه على نواميسه، ومعهم طيور يطلقونها من المواضع المتفرقة إلى الموضع الذي فيـه بيت عبد الله، فيخبر مَنْ حضره بما يكون، فَيتَموّه ذلك عليهم.

وكان انتقل فنزل عسكر مكرم فكبس بها، فهرب منها؛ فنُقضِت له داران في موضع يعرف بساباط أبى نوح، فبنيت إحداهما

<sup>(</sup>۱) ابن النديم: « الفهرست »، ص ۲۷۸ ــ ۲۸۰. طبع مصر.

مسجداً، والأخرى خراب إلى الآن. وصار إلى البصرة، فنزل على قوم من أو لاد عقيل بن أبي طالب. فكبس هناك؛ فهرب إلى سلَمْية بقرب حمص. واشترى هناك ضياعاً، وبث الدعاة إلى سواد الكوفة. فأجابه من هذا الموضع (الكوفة) رجل يعرف بحمدان بن الأشعث، ويلقب به قرمط »، لقصر كان في متنه وساقه. وكان قرمط هذا أكاراً بقّاراً في القرية المعروفة بقس بهرام. ورأس قرمط، وكان داهياً. وتنصب لدعوته عبدان، صاحب الكتب المصنفة، وأكثر ها منحول إليه. وفرق عبدان الدعاة في سواد الكوفة وأقام قرمط بكلُواذَى (۱). ونصب له عبد الله بن ميمون رجلاً من ولده يكاتبه من الطالقان (۲)، وذلك في سنة إحدى وستين ومائتين.

ثم مات عبد الله. فخلفه ابنه: محمد بن عبد الله. ثم مات محمد، فاختلفت دعاتهم وأهل نحلتهم: فزعم بعضهم أن أخاه: أحمد بن عبد الله، خَلَفَه؛ وزعم آخرون أن الذي خَلَفه ولد له يُسمَّى أحمد أيضاً، ويلقب با أبى الشلعلع.

ثم قام بالدعوة بعد ذلك: سعيد بن الحسين بن عبد الله بن ميمون وكان الحسين مات في حياة أبيه. ومنْ قبل سعيد انتشرت الدعوة في بني العليص الكلبيين.

<sup>(</sup>۱) كلواذى (بفتح الكاف وسكون اللام، وفتح الذال وبالياء المقصورة): طسُّوج قرب بغداد ناحية الجانب الغربي من نهر بوق. ذكر ياقوت أنها كانت خربة في أيامه. وقد ذكرها أبو نواس ومطيع بن إياس والمتنبي في أشعارهم. راجع ياقوت: «معجم البلدان »، ج ٤، ص ٢٠٠ ـ ٣٠٠، نشرة فستنفلد.

<sup>(</sup>٢) الطالقان: بلدتان، إحداهما بخراسان بين مروالروذ وبلخ، وهما أكبر مدينة بطخارستان؛ والأخرى بلدة وكورة بين قزوين وأبهر، وبها عدة قرى يقع عليها هذا الاسم، وإليها ينسب الصاحب بن عباد.

ولم يزل عبد الله وولده، بعد خروجهم من البصرة، يَدّعون أنهم من ولد عقيل، وكانوا قد أحكموا النسب بالبصرة. فمن ولد عبد الله انتشرت الدعوة في الأرض. وقدم الدعاة إلى الري وطبرستان، وخراسان، واليمن، والاحساء، والقطيف، وقدس (١).

ثم خرج سعيد إلى مصر فادّعي أنه عَلَويً فاطمي، وتسمّى به عبيد الله. وعاشر هناك النوشرى ووجوه أصحاب السلطان، وتخوق في الأموال. وبلغ خبره المعتضد، فكتب في القبض عليه. فهرب إلى المغرب. وقد كانت دعاته هناك قد غلبت على طائفتين من البربر، وكانت له أحاديث معروفة. ووطأ لنفسه (في) ذلك البلد. ثم نظر أن ما ادعاه من نسبه لا يقبل منه. فأظهر غلاماً حدَثاً، وزعم أنه من ولد محمد بن إسماعيل (بن جعفر الصادق)، وهو الحسن أبو القاسم، وهو القيّم بالأمر بعد عبيد الله. وفي أيامه ظهر في كثير من أتباعه الاستخفاف بالشريعة والوضع من النبوة. فخرج عليه رجلٌ يُعرف بأبي يزيد المحتسب، واسمه: مخلد بن كيداد البربري الزناتي، من بني يَفْرَن، الإباضي النكاري، ويعرف بفي المهدية، إلى أن مات الحسن في الحصار. فقام بعده ابنه إسماعيل، ويكني أبا طاهر: فأظهر تعظيم الشريعة، وأظهر أبو في المهدية، وأظهر أبو في المهدية، وأظهر أبو في المهدية، وأظهر أبو في المهدية، وأطهر في المناه، ويكني أبا طاهر في أبام الحسن: من الاستخفاف فلما كان في سنة أربعين ظهر في البلد قريب مما كان ظهر في أبام الحسن: من الاستخفاف بالشرع. فعاجل الله إسماعيل بالمنية.

وقام بالأمر بعده ابنه مَعَد، أبو تميم. ثم توفي معد بمدينة مصر في سنة... (بياض في الأصل) وكان فتحها في سنة... (بياض

<sup>(</sup>١) بفتح القاف والدال: بلد بالشام قرب حمص، وإليه تضاف بحيرة قدس.

في الأصل)؛ وقام بالأمر مكانه ابنه نزار بن معد، ويكني أبا منصور ».

ثم يورد ابن النديم \_ بعد رواية رزام هذه \_ أخباراً أخرى لا تنفي رواية رزام، بـل تكملها في بعض النواحي، ومفاد بعضها أن ابن القداح إنما أراد بحركته إحياء دولة المجـوس ونقل السلطان من العرب إلى الفرس.

ويمكن سلسلة دعوة القرامطة بحسب رواية أبي عبد الله بن رزام هذه في الشكل التالى:



ومن هذا يبدو تسلسل فرقة الميمونية، التي تنسب إلى ميمون القدّاح، في فرقة القرامطة، وتسلسل الفاطمية من عبد الله بن ميمون القدّاح. فكأن القرامطة والفاطمية نبعتا من عبد الله بن ميمون القدّاح على استقلال فيما بينهما، ولم تندرج الفاطمية في القرامطة ولم تتسلسل إذن منها مباشرة، بل كانتا متوازيتين.

وعلى الرغم من التشكيك الذي أبداه ابن النديم حين نقل رواية أبي عبد الله بن رزام، فإن هذه الرواية لا تزال أصح الروايات وأضبطها وأوضحها.

# الأهداف السياسية والاجتماعية لحركة القرامطة\*

يقول دوزي في بيان البرنامج الذي وضعه القرامطة لأنفسهم في العالم الإسلامي: «أن يجمع في رابطة واحدة بين المقهورين والظافرين؛ وأن يضم في جماعة واحدة سرية فيها مراتب عديدة: أحرار الفكر الذين لم يروا في الدين غير جامع للشعب، شم اغتصبته المتعصبة من كل الفرق، وأن يستخدم المؤمنين لتمكين السلطان لغير المؤمنين، والغزاة لتحطيم الدولة التي أسسوها؛ وأن يتحدوا في حزب كثير العدد متماسك مطيع كل الطاعة يعطيه العرش له أو على الأقل لأحد ذريته في الوقت المناسب: \_ تلك كانت الفكرة المتسلطة على ذهن عبد الله بن ميمون؛ وهي فكرة غريبة وجريئة، لكنه حققها بمهارة مدهشة وبراعة لا نظير لها ومعرفة عميقة بالقلب الإنساني ».

<sup>\*</sup> راجع من أحدث الأبحاث في هذا الموضوع:

Wilfred Madelung: "Fatimider und Bahrainqarmater", in **Der Islam**, Bd., 34, September 1959, pp. 34-88.

<sup>(1)</sup> R. Dozy: Histoire des Musulmans d'Espagne, III, h. 8 sqq.

وهذا البرنامج يلخص ما قام به القرامطة في الناحيتين السياسية والاجتماعية.

ذلك أن عبد الله بن ميمون القدّاح لما اضطر إلى الفرار من الأهواز ومن البصرة انتهى به المقام إلى سلمية قرب حمص في سورية. وتوفي في هذه المدينة، وصار ابنه أحمد زعيماً للإسماعيلية. وأقام أحمد في سلمية أيضاً ثم راح يبث منها الدعاة، فأرسل إلى العراق الحسين الأهوازي. فلما وصل الحسين إلى سواد<sup>(۱)</sup> الكوفة لقي حمدان قرمط وكان يقود ثوراً محملاً بالأعشاب. فسأله الحسين عن الطريق المؤدي إلى قس بهرام<sup>(۱)</sup>. فقال حمدان إنه ذاهب إلى نفس المكان. فسأله الحسين أيضاً عن بلد آخر قريب من دور، وهي قرية يقيم فيها حمدان. فسافر كلاهما معاً. وكان أن دعاه الحسين إلى مذهبه، فتأثر به حمدان ودعاه إلى الإقامة عنده، ووقره لأنه رآه يحيا حياة كلها ورع وتقوى: إذْ كان يصوم النهار ويتهجد في الليل. وكان يتكسب من الخياطة. ولما جاء وقت نضج البلح استأجره أبو عبد الله محمد بسن عمر بن شهاب العدوي لحراسة النخيل والمكان الذي تجمع فيه الثمار. وكان ذلك في سنة

وازدادت العلاقة توثقاً بين الحسين وبين حمدان قرمط، حتى إنه عين \_ عندما قربت منيته \_ حمداناً خلفاً له.

يقول النويري: «وحكى الشريف أبو الحسين محمد بن علي بن الحسين (بن) أحمد بن إسماعيل بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب وهو المعروف

<sup>(</sup>١) السواد: الأرض المزروعة.

<sup>(</sup>٢) أو بهرام.

بر« أخي مُحسِّن » في كتاب ألفه ذكر فيه عبد الله الملقب بد « المهدي » الذي استولى على بلاد الغرب، واستولى بنوه من بعده على الديار المصرية والشام وغير ذلك. وذكر الشريف أصل عبد الله هذا، ونفاه عن النسب إلى على بن أبي طالب رضي الله عنه. واستدل على ذلك بأدلة يطول شرحها أجاد في تبيانها \_ قال في أثناء ما حكاه إنه لما صار الأمر إلى أحمد ببن عبد الله بن ميمون بن ديصان بعد أبيه \_ وأحمد هذا هو جد عبد الله الملقب بالمهدي \_ بعث، وهو بالسلمية، الحسين الأهوازي داعية إلى العراق. فلقي حمدان بن الأشعث قرمطاً بسواد الكوفة ومعه ثور ينقل عليه. فقال له الحسين الأهوازي: كيف الطريق إلى قس بهرام؟ فعرف حمدان أنه قاصد إليه. وسأله الأهوازي عن قرية تعرف باليورا من قرى السواد، فذكر أنها قريبة من قريته. وكان أحمد هذا من قرية تعرف بد الدور على نهر هد من رستاق فهروسا من طسوج فرات مادقلي.

قال: فتماشيا ساعةً. فقال له حمدان: إني أراك جئت من سفر بعيد وأنت مُعنّى، فاركب ثوري هذا. فقال له الحسين: لم أومر بذلك. فقال له حمدان: كأنك تعمل بأمر آمر لك. قال: نعم! قال: ومَنْ يأمرك وينهاك؟ قال: مالكي ومالكك ومَنْ له الدنيا والآخرة. قال: فبهت حمدان قرمط مفكراً، وأقبل ينظر إليه. ثم قال له: يا هذا! ما يملك ما ذكرته إلا الله تعالى. قال: صدقت، والله يهب ملكه لمن يشاء. قال له حمدان: فما تريد في القرية التي سألتني عنها؟ قال: دُفِع إليّ جرابٌ فيه علم سرّ من أسرار الله تعالى، وأردت أنْ أشفي(١) هذه القرية وأعين أهلها وأستنقذهم وأملكه مملك أصحابهم.

<sup>(</sup>١) في المخطوط ما يفيد أن الشين سين، وحينئذ تكون: أسعى (إلى) هذه القرية.

وابتدأ يدعوه. فقال له حمدان: يا هذا! نشدتك الله إلا دَفَعْتَ إليَّ مِنْ هذا العلم الذي معك وأنقذني ينقذك الله. قال له: لا يجوز ذلك أو آخذ عليك عهد الله وميثاقاً أخذه الله تعالى على النبيين والمُرْسَلين وألقي عليك ما ينفعك.

قال: فما زال حمدان يضرع إليه حتى جلسا في بعض الطريق، وأخذ عليه العهد ثـم قال له: ما اسمك؟ قال: قرمط.

ثم قال له قرمط: قُمْ معي إلى منزلي حتى نجلس فيه، فإنّ لي إخواناً أصير بهم إليك لتأخذ عليهم العهد للمهدي. فصار معه إلى منزله. فأخذ على الناس العهد هناك. وأقام في منزل حمدان، وأعجبه أمره وعظمه وكرّمه؛ وكان على غاية ما يكون من الخشوع صائماً نهاره، قائماً ليله. وكان المغبوط مَنْ أُخَذَه إلى منزله ليلةً. وكان ربما خاط لهم الثياب وتكسب بذلك. فكانوا يتبركون به وبخياطته.

قال: وأدرك التمررُ. فأحتاج أبو عبد الله محمد بن عمر بن شهاب العدوي إلى عمر مره. وكان من وجوه أهل الكوفة، ومن أهل العلم والفضل والتوحيد. فوصف له هذا الرجل. فنصبه لحفظ تمره والقيام في حظيرته فأحسن حفظها، واحتاط في أداء الأمانة (ورقة ٤٨ ب) وظهر منه من التشديد في ذلك ما خرج به عن أحوال الناس في تساهلهم في كثير من الأمور، وذلك في سنة أربع وستين ومائتين. فاستحكمت ثقة الناس به وثقته بحمدان قرمط وسكونه إليه. فأظهر له أمره وكشف له الغطاء.

وقال: وكل ما كان هذا الداعية يفعله من الثقة والأمانة وإظهار الخشوع والنَّسك إنما كان حيلةً ومكراً وخديعة وغشّاً.

قال: فلما حضرت هذا الطاغية الوفاة جعل مقامه حمدان بن

الأشعث قرمطاً. فأخذ على أكثر أهل السواد، وكان ذكياً خبيثاً.

قال: وكان ممن أجابه من أصحابه الذين صار لهم ذكر: زكرويه بن مهرويه السلماني، وجلندى الرازي، وعكرمة النائلي، واسحق السوداني، وعطيف النيلي، وغيرهم.

وبث دعاته في السواد<sup>(۱)</sup> يأخذون على الناس<sup>(۲)</sup>. وكان أكبر دعاته عبدان. وكان عبدان متزوجاً أخت قرمط، وقرمط متزوجاً أخته. وكان عبدان رجلاً ذكياً خفيفاً فطناً خبيثاً خارجاً عن طبقة نظرائه من أهل السواد، ذا فهم وخبث. فكان يعمل عند نفسه على حد قد نُصب له ولا يُررَى أنه يجاوزه إلى غيره من خَلْع الإسلام، ولا يظهر غير التشيع والعلم، ويدعو إلى الإمام من آل رسول الله (ص): محمد بن إسماعيل بن جعفر.

وكان أحد من تبع عبدان: زكرويه بن مهرويه. وكان زكرويه شاباً فيه ذكاء وفطنة. وكان من قرية بسواد الكوفة يُقال لها: الملسانية تلاصق قرية الصوّان. وهاتان القريتان على نهر هد.

نصبه عبدانُ على إقليم نهر وطسوج السالحين وإقليم نهر يوسف \_ داعية، ومنْ قبله جماعة دعاة متقرقون في عمله، يدور كل واحد منهم في عمله في كل شهر مرةً \_ وكل ذلك بسواد الكوفة. ودخل في الدعوة من العرب من بني ضئينعة بن عجل، وهم من ربيعة، رجلان: أحدهما يُعرف برباح والآخر يعرف بعليّ بن يعقوب العمر. فأنقذهما دعاةً إلى العرب في أعمال الكوفة وسوار ويرسما وبابل. ودخل في دعوته من العرب أيضاً رفاعة، من بني يشكر، ثم من بكر

<sup>(</sup>١) أي سواد الكوفة.

<sup>(</sup>٢) أي العهود.

ابن وائل رجل يعرف بسند، وآخر يعرف بهارون؛ فجعلهما دعاة حبلا وما والاها في العرب خاصة إلى حدود واسط. فمال إليه هذان البطنان، ودخلا في دعوته. فلم يكن يختلف رفاعي ولا ضببَعي. ولم يَبْقَ من البطون المتصلة بالكوفة بطن إلاّ دخل في الدعوة منه ناس كثير أو قليل من بني عابس وذُهَل وغيره، وبني عنز وتيم الله وثعل وغيرهم، وفيهم نفر يسير من بني شيبان.

فقوي قرمط بهم، وزاد طمعه. فأخذ في جَمْع أموالهم. وذكر ما فرضه قرمط على من دخل في دعوته واستجاب له، وكيف نقلهم \_ في استئصال أموالهم \_ من اليسير إلى الكثير حتى استقام له أمرهم:

كان أول ما ابتدأ به وافترض عليهم وامتحنهم بتأدية درهم واحد وسمَّى ذلك الفطرة، من كل رأس من الرجال (٤٩ أ) والنساء والصبيان. فسارعوا إلى ذلك، فتركه مُديّدة (١٠). شم فرض عليهم الهجرة، وهو دينار على كل رأس أدرك الخبيث. وتلا عليهم قوله تعالى: «خـذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكّيهم بها وصلّ عليهم إن صلواتك سكن لهم والله سميع عليم » (التوبة ١٠٣) وقال: هذا تأويل هذا. فدفعوا ذلك مبادرين به إليه وتعاونوا عليه (٢٠٠ فمـن كـان فقيراً أسعفوه. فتركهم مديدة، ثم فرض عليهم البلغة، وهي سبعة دنانير، وزعم أن ذلك هـو البرهان، المراد بهذا قوله تعالى: «قل هاتوا برهانكم إن كنتم صادقين » (البقرة ١١١) وزعم أن ذلك بلاغ من يريد الإيمان والدخول في السابقين السابقين «أولئك المقربون» (الواقعـة أن ذلك بلاغ من عليه طعاماً طبّباً حلواً لذيذاً، وجعله على قدر البنادق وأطعم كل مَنْ أدى إليه سـبعة دنانير واحدة منها،

<sup>(</sup>١) في المخطوط: مدنه (!).

رُ ٢) في المخطوط: إليه. (٢)

وزعم أنه طعام أهل الجنة نزل إلى الإمام. واتخذ ذلك كالخواتيم فينقل إلى الداعي منها مائة بلغة ويطالبه بسبعمائة دينار. \_ فلما توطأ له هذا الأمر فرض عليهم أخماس ما يملكون وما يكسبون، وتلا عليهم قوله تعالى: « واعلموا أن ما غنمتم من شيء فإن شه خمسه وللرسول... » الآية (الأنفال ٤١). فقوموا جميع ما يملكونه من ثوب وغيره وأدوا خُمسه إليه، حتى كانت المرأة تخرج خُمس ما تغزل، والرجل يخرج خُمس ما يكسب. \_ فلما تم ذلك له واستقر، فرض عليهم الألفة: وهو أن يجمعوا أموالهم في موضع واحد وأن يكونوا في ذلك (١) أسوة واحدة لا يفضل أحد منهم صاحبه وأخاه في ملك يملكه. وتلا عليهم قوله تعالى: « واذكروا نعمة الله عليكم إذ كنتم أعداء فألف بين قلوبكم فأصبحتم بنعمته إخواناً » (آل عمران ١٠٣) وتلا عليهم قوله تعالى: « لو أنفقت ما في الأرض جميعاً ما ألفت بين قلوبهم، ولكن الله ألف بينهم، إنه عزيز حكيم » (الأنفال ٣٣). وعرفهم أنه لا حاجة بهم إلى مال يكون معهم، لأن الأرض بأسرها ستكون لهم دون غيرهم. قال لهم: هذه محنتكم التي امتحنتم بها ليعلم ومائتين.

وأقام الدعاة في كل قرية رجلاً مختاراً من ثقاتها يجمع عنده أموال أهل قريته من بقر وغنم وحلى ومتاع وغيره. فكان يكسو عاريهم، وينفق عليهم وما يكفيهم، ولا يبقى فقيراً بينهم ولا محتاجاً ضعيفاً. وأخذ كل رجل منهم بالانكماش في صناعته والتكسب بجهده ليكون له الفضل في رتبته. وكان المرأة تجمع إليه كسببها من مغزلها، والصبي أجر نظارته الطير. فلم يملك أحدهم إلا سيفه وسلاحه.

<sup>(</sup>١) بالواو في المخطوط، وربما كان صوابها: أسرة (بالراء).

فلما استقام له ذلك كله وصبوا إليه وعملوا به أمر الدعاة أن يجمعوا النساء ليلة معروفة ويختلطن بالرجال وقال إن ذلك من صحة الود والإلفة بينهم. فربما بذل الرجل لأخيه امرأته متى أحب.

فلما تمكن من أمورهم ووثق بطاعتهم وتبين مقدار عقولهم أخذ في تدريجهم إلى الضلالة وأتاهم بحجج من مذهب الثنوية. فسلكوا معه في ذلك، حتى خلعهم من الشريعة ونقض عليهم ما كان يأمرهم به في مبدأ أمرهم (٤٤ ب) من الخشوع والورع والتقى؛ وأباح لهم الأموال والفروج والغناء عن الصوم (١) والصلاة والفرائض، وأن ذلك كله موضوع عنهم، وأن أموال المخالفين ودماءهم حلالً لهم، وأن معرفة صاحب الحق الذي يدعو إليه تغني عن كل شيء، ولا يخاف معه إثم ولا عذاب »(١).

### أبو سعيد الجنابي في البحرين

وفي سلمية، التي سميت من ذلك الحين « دار الهجرة » أقام حمدان قرمط، وبث من هناك الدعاة إلى مختلف الجهات.

وكما رأينا كان عبدان، الملقب « بالكاتب » الساعد الأيمن لحمدان.

وعبدان عين داعيين مهمين هما: زكرويه بن مهرويه، وأبا سعيد الحسن بـن بهـرام الجنابي: الأول داعية على منطقة من العراق، والثاني على القسم الجنوبي من فارس.

<sup>(</sup>١) في المخطوط: الصور.

<sup>(</sup>٢) النّويري: « نهاية الأرب ». الفن الخامس، القسم الخامس، الباب  $\Lambda = 9$ ، مخطوط باريس رقم ١٥٧٦، ورقة ٤٧ ق إلى ٤٩ ب = 6 وهذا القسم لم ينشر من قبل.

قال ابن حوقل: «ومنهم (أي من الفرس الذين انتحلوا ديانات خرجوا بها عن المذهب المشهورة فدعوا إليها وانتصبوا لها) الحسن المكنى بأبي سعيد بن بهرام الجنابي، من أهل جنابة. كان دقّاقاً (۱)، تعلّق بدعوة القرامطة من قبل عبدان الكاتب، صهر حمدان قرمط، واستخلفه على نواحيه وجعل الدعوة إليه بحنابة وشينيز وتوج ومهروبان وجروم فارس. فدعاهم وأخذ الكثير من أموالهم. وفُطن به فقبض على ما جمعه من المال واتخذه من الخزائن والعدد. وأفلت بحشاشته. فلم يزل في خفية حتى كتب إليه حمدان قرمط من كلواذي بالشخوص إلى ما قبله، ولم يكن رآه. فلماً عاينه رأى منه نافذاً فيما يكلفه. ورأى ما دار عليه ليس من قبل سوء سياسة فيما كان بسبيله، لكن وجوه وقعت كالضرورة. فأنفذه إلى البحرين، وأمره بالدعوة هناك وأيده بوجوده القوة: من المال، والكتب، وغيرهما.

فورد البحرين، وصاهر ابن سنبر، وبث الدعوة في العرب الذين بتلك النواحي فقبلوها، وانفتحت الديار على يده. وأجابه القبائل والعشائر رغبة ورهبة بعد أن حاصر هَجَر وافتتحها بضروب من الحيل ومشاق من الأعمال ليس هذا موضع ذكرها.

وكان حمدان قرمط إذ ذاك في دعوة السلطان حَذَرَ أمير المؤمنين المقتدر بالله. فرجعا عما كانا يعتقدانه وخالفا ذلك. وجرت خطوب وتخاليط كثيرة في بعض الروايات. وذُبِح أبو سعيد في حمام قد اتخذه في قصره مع جماعة من وجوه رجاله بالأحساء.

وخَلَفه ابنه أبو طاهر سليمان بن الحسن \_ لعنه الله \_ الفاتح البصرة والكوفة، وصاحب قوافل الحاج في طريق العراق. وقاتلُ

<sup>(</sup>١) أي يبيع الدقيق.

آل أبي طالب وبني هاشم، والمستحل دماءهم وفروجهم وأموالهم، ومخرّب مكة، وآخذ الحجر، وفاعل كل كبيرة، ومستحل كل عظيمة \_ إلى أن أهلكه الله ودمّر عليه وأتى على أهله وولده بتشتيت الكلمة واختلاف الدعوة وغيلة بعضهم لبعض بالقتل والختل بالمكايد، وما كان من أفعالهم في بلدان المسلمين واعتراضهم على حجيجهم، وعيثهم في بلادهم ومالهم منه \_ فيلا حاجة بنا إلى ذكره لشهرته والغنى عن إعادته مثل: أخذه كنوز الكعبة، وقتله المعتكفين ببيت الله، إلى أن أُخذ عم البي طاهر، أخو أبي سعيد، وقراباته وذووه فحبسوا بشيراز مدة، وكانوا مخالفين له في الطريقة يرجعون إلى صلاح وسداد، فشهد لهم بالبراءة من القرامطة، فخلي عنهم (۱) ».

كذلك يقول في نفس المعنى أبو زيد البلخي (مخطوط براين برقم ١ في فهرست اشبرنجر، ورقة ١٦): « ومنهم الحسن الجنابي، ويُكنَّى بأبي سعيد، من أهل جنابة، كان دقاقاً، أظهر مذهب القرامطة، فنُفي عن جنابة، فخرج منها إلى البحرين، فأقام بها تاجراً يستميل العرب بها ويدعوهم إلى نحلته حتى استجابوا له. وملَكَ البحرين وما والاها. فكان من كسره عساكر السلطان وعيثه وعدوانه أنه (استولى) على أهل عُمان وسائر ما يصاقبه من بلدان العرب ما قد انتشر ذكره، حتى قُتل وكفى الله أمرة. \_ ثم قام ابنه سليمان بن الحسن، فكان من قتله الحاج وانقطاع طريق مكة في أيامه والتعدي في الحرم وانتهاب الكعبة وقتل المعتكفين بمكة ما قد اشتهر ذكره. ولما أعرض الحاج، بما كان منه، أخذ عمه، أخو سعيد وقراباته، فحبس بشيراز مدة، وكانوا مخالفين لهم في الطريقة يرجعون إلى صلاح وسداد،

<sup>(</sup>١) ابن حوقل: « المسالك والممالك »، مخطوط ليدن، ص ١٠٤.

وابن الأثير يعطينا تفاصيل أكثر عن أبي سعيد الجنابي، فيقول ــ تحت حوادث سنة وابن الأثير يعطينا تفاصيل أكثر عن أبي سعيد الجنابي، فيقول ــ تحت حوادث سنة علي ــ أن ابتداء أمر القرامطة بالبحرين هو « أن رجلاً يُعرف بيحيى بن المهدي قصد قطيف، فنزل على رجل يُعرف بيعلي بن المعلى بن حمدان، مولى الزياديين، وكان يغالي في التشيع. فأظهر له يحيى أنه رسول المهدي، وكان ذلك سنة إحدى وثمانين ومائتين. وذكر أنه خرج إلى شيعته في البلاد يدعوهم إلى أمره، وأن ظهوره قد قرب. فوجه علي بن المعلى إلى الشيعة من أهل القطيف فجمعهم وأقرأهم الكتاب الذي مع يحيى بن المهدي إليهم من المهدي. فأجابوه، وأنهم خارجون معه إذا ظهر أمره. ووجّه على سائر قرى البحرين بمثل ذلك، فأجابوه.

وكان فيمن أجابه، أبو سعيد الجنابي. وكان يبيع للناس الطعام ويحسب لهم ببيعهم.

ثم غاب عنهم يحيى بن المهدي مدةً. ثم رجع ومعه كتاب يزعم أنه من المهدي إلى شيعته، فيه: « قد عرّفني رسول الله يحيى بن المهدي مسار عَتكُم إلى أمري. فليدفع إليه كل رجل منكم ستة دنانير وثلثين. ففعلوا ذلك.

ثم غاب عنهم وعاد ومعه كتاب فيه أن أدافعوا إلى يحيى خُمْسَ أموالكم. فدفعوا إليه الخُمْس.

وكان يحيى يتردد في قبائل قيس، ويورد إليهم كتباً يزعم أنها من المهدي، وأنه ظاهر، فكونوا على أهبة.

وحكى إنسان منهم يُقال له إبراهيم الصايغ أنه كان عند أبي سعيد الجنابي وأتاه يحيى فأكلوا طعاماً. فلما فرغوا خرج أبو سعيد من بيته، وأمر امرأته أن تدخل إلى يحيى وأن لا تمنعه إنْ أراد. فانتهى هذا

الخبر إلى الوالي، فأخذ يحيى فضريه وحلق رأسه ولحيته. وهرب أبو سعيد الجنابي إلى جنابا. وسار يحيى بن المهدي إلى بني كلاب وعقيل والخريس فاجتمعوا معه ومع أبي سعيد. فعظم أمر أبي سعيد (١) ».

وقوي أمر أبي سعيد الجنابي بالبحرين، وقتل ما حوله من أهل القرى، وسار إلى القطيف فقتل عدداً من الناس بها، وأظهر أنه يريد البصرة، فكتب والي البصرة في سنة ٢٨٦ هـ محمد بن يحيى الواثقي، إلى المعتضد بذلك، فأمره بعمل سور على البصرة في سنة ٢٨٦ هـ وفي ربيع الأخر من سنة ٢٨٧ ه عظم أمر القرامطة بالبحرين، وأغاروا على نواحي هَجَر، وقرب بعضهم من نواحي البصرة. فكتب الوالي، أحمد الواثقي، إلى المعتضد يسأل المَدد. فأرسل المعتضد العباس بن عمرو الغنوي للذي كان واليا على بلاد فارس وأقطعه فأرسل المعتضد العباس بن عمرو الغنوي الذي كان واليا على بلاد فارس وأقطعه واجتمع إليه كثير من المتطوعة والجند والخدم. وسار بهم إلى لقاء أبي سعيد الجنابي فالتقوا به مساء، وتناوشوا القتال، وحجز بينهم الليل. ولكن في الليل انصرف عن العباس الغنوي مسن كان معه من أعراب بني ضبة، وكانوا ثائمائة، وذهبوا إلى البصرة، وتبعهم متطوعة البصرة. وفي الصباح باكر العباس الحرب. فاقتتلوا اقتتالاً شديداً. ثم حمل نجاح، غلام أحمد بن عيسى بن الشيخ، وكان على ميسرة العباس في مائة رجل، فحمل على ميمنة أبي سعيد الجنابي حتى بن الشيخ، وكان على ميسرة العباس في مائة رجل، فحمل على ميمنة أبي سعيد الجنابي حتى وأصحابه، وأسر العباس، واستولى الجنابي على ما كان في عسكر العباس. وفي الغد أحضر الجنابي ألأسرى فقتلهم

<sup>(</sup>۱) ابن الأثير: « الكامل في التاريخ »، ج ٧، ص ٣٤١، تحقيق تورنبرج، بريل، ليدن سنة ١٨٦٥.

جميعاً وأحرقهم. وجرت هذه الوقعة في آخر شعبان سنة ٢٨٧ ه.

وبعد ذلك سار الجنابي، بعد انتصاره العظيم هذا على جيش العباس الذي بعثه الخليفة المعتضد، وقصد إلى هجر، فدخلها وآمن أهلها. وانصرف الذين سلموا من المنهزمين، وهم قليل، نحو البصرة بغير زاد. فخرج إليهم من البصرة نحو ٠٠٠ رجل على الرواحل ومعهم الطعام والكسوة والماء، فلقوا بها المنهزمين. فخرج عليهم بنو أسد وأخذوا الرواحل وما عليها، وقتلوا من سلّم من المعركة. فاضطربت البصرة لذلك، وعزم أهلها على الانتقال منها، فمنهم أحمد الواثقي، الوالي.

وبقي العباس عند الجنابي أياماً، ثم أطلقه وقال له امض إلى صاحبك \_ أي الخليفة المعتضد وعرقه ما رايت. وذهب العباس إلى الخليفة المعتضد وأخبره بما كان. (ابن الأثير، حوادث سنة ٢٨٧ ه).

#### القرامطة في سواد الكوفة

ومن ناحية أخرى انتشر القرامطة في سواد الكوفة، فوجه إليهم الخليفة المعتضد: شبلاً، غلام أحمد بن محمد الطائي، وظفر بهم « وأخذ رئيساً لهم يُعرف بأبي الفوارس (وفي نسخة: بابن أبي الفوارس) فسيره إلى المعتضد، فأحضره بين يديه وقال له: « أخبرني؟ هل تزعمون أن روح الله تعالى وأرواح أنبيائه تحل في أجسادكم فتعصمكم من الزلل وتوفقكم لصالح العمل؟ » فقال له: « يا هذا إن حلّت روح الله فينا فما يضرك، وإن حلّت روح إبليس فما ينفعك. فلا تسأل عمّا لا يعنيك، وسَلْ عمّا يخصك ». فقال: « ما تقول فيما يخصني؟ » قال: « أقول إن رسول الله (صلعم) مات وأبوكم العباس حيّ؛ فهل طالب بالخلافة، أم هل بايعه أحدٌ من الصحابة على ذلك؟ ثم مات

أبو بكر فاستخلف عُمر، وهو يرى موضع العباس ولم يوص إليه. ثم مات عمر وجعلها شورى في ستة أنفس ولم يوص إليه ولا أدخله فيهم. فبماذا تستحقون أنتم الخلافة وقد اتفق الصحابة على دفع جدّك عنها؟ » فأمر به المعتضد فعذب وخلعت عظامه ثم قطعت يداه ورجلاه، ثم قتل » (ابن الأثير، حوادث سنة ٢٨٩ ه، ج ٧، ص ٣٥٤، ليدن سنة ١٨٦٥).

#### القرامطة في الشام

ومن ناحية ثالثة ظهر بالشام رجل من القرامطة وجمع جموعاً من الأعراب وسار بها إلى دمشق، وأميرها حينئذ طُغْج بن جُفّ، منْ قبَل هارون بن خمارويه بن أحمد طولون.

وكان ابتداء حال هذا القرمطي هو أنه لما رأى زكرويه بن مهرويه، داعية حمدان قرمط في سواد الكوفة، أن جيوش الخليفة المعتضد قد انتصرت على القرامطة، سعى في استغواء من قرب من الكوفة من الأعراب من قبائل: أسد، وطيّ وغيرهم. لكن لم يستجب له أحد. فأرسل أو لاده إلى كلب بن وبرة، فاستغروهم، لكن لم يستجب منهم إلا فخذ من بني كلب بن وبرة، وهو: بنو القليص بن صمصم بن عديّ بن جناب ومواليهم خاصة. فبايعوا في سنة ٢٨٩ بناحية السماوة: ابن زكرويه المسمّى يحيى، المكنى أبا القاسم، ولقبوه الشيخ، وزعم أنه محمد بن عبد الله بن محمد بن إسماعيل بن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب. وزعم أن له بالبلاد مائة ألف تابع. وأن ناقته التي يركبها مأمورة، فإذا تتبعوها في مسيرها نصروا. وأتاه جماعة من بني الأصبع، وسمّوا الفاطميين، ودانوا بمذهبه. فقصدهم شبل علام المعتضد من ناحية الرصافة، فجاءوه

علي غرة فقتلوه وأحرقوا مسجد الرصافة. واعترضوا كل قرية اجتازوا بها حتى بلغوا ولايــة هارون بن خمارويه التي قوطع عليها طغج بن جُف. فأكثروا القتل فيها، فقاتلهم طغج. لكــنهم هزموه غير مرة (ابن الأثير حوادث سنة ٢٨٩، ج ٧، ص ٣٥٣ ليدن سنة ١٨٦٥).

وفي ربيع الآخر سنة ٢٩٠ سيّر طغْج بن جُف جيشاً من دمشق. على رأسه غلام له اسمه بشير. فهزمهم القرمطيّ وقتل بشيراً. وحاصر القرمطي دمشق وضيّق على أهلها وقتل أصحاب طغج حتى لم يبق منهم إلاّ القليل، وأشرف أهل دمشق على الهلاك فأمد المصريون أهل دمشق ببدر وغيره من القواد فقاتلوا الشيخ، مقدّم القرامطة، فقُتِل القرمطيي على باب دمشق وقتل من أصحابه خلق كثير. وكان هذا القرمطي يزعم أنه إذا أشار بيده إلى الجهة التي فيها محاربوه انهزموا.

ولما قُتِل يحيى بن زكرويه، المعروف بـ « الشيخ »، وقُتِل أصحابه اجتمع مَن بقي منهم على أخيه الحسين، وسمّى نفسه أحمد وكنيته أبو العباس. « ودعا الناس. فأجابه أكثر أهل البوادي وغيرهم. فاشتدت شوكته، وأظهر شامة في وجهه، وزعم أنها آيته. فسار إلى ممشق. فصالحه أهلها على خراج، رفعوه إليه، وانصرف عنهم. ثم سار إلى أطراف حمص فغلّب عليها وخُطب له على منابرها، وتسمّى المهدي أمير المؤمنين. وأتاه ابن عَمّه عيسى بن المهدي المسمى عبد الله بن أحمد بن محمد بن إسماعيل. فاقبه المدثر، وعهد إليه، وزعم أنه المدثر الذي في القرآن. ولَقبَ غلاماً من أهله: المطوّق، وقلّده قتل أسرى المسلمين. ولما أطاعه أهل حمص وفتحوا له بابها خوفاً منه، سار إلى حماة ومعرّة النعمان وغيرهما، فقتَل أليسير. ثم سار إلى سلمية، فمنعه أهلها. ثم صالحهم

وأعطاهم الأمان، ففتحوا له بابها. فبدأ بمن فيها من بني هاشم \_ وكانوا جماعةً \_ فقائهم أجمعين. ثم قتل البهائم والصبيان بالكتاتيب. ثم خرج منها وليس بها عين تطرف، وسار فيما حولها من القرى: يسبي، ويقتل، ويخيف السبيل... ثم إن كتب أهل الشام ومصر وصلت إلى المكتفي يشكون ما يلقون من القرمطي: من القتل والسبي وتخريب البلاد. فأمر الجند بالتأهب وخرج من بغداد في رمضان (سنة تسعين ومائتين) وسار إلى الشام، وجعل طريقه على الموصل. وقدَّم بين يديه أبا الأغر في عشرة آلاف رجل. فنزل قريباً من حلب. فكبسهم القرمطي صاحب الشامة، فقتل مهم خلقاً كثيراً. وسلّم أبو الأغر، فدخل حلب في ألف رجل. وكانت هذه الوقعة في رمضان. وسار القرمطي إلى باب حلب. فحاربه أبو الأغر بمن بقي معه وأهل البلد، فرجع عنهم. وسار المكتفي حتى نزل الرقة، وسيّر الجيوش إليه، وجعل أمرهم إلى محمد بن سليمان الكاتب. وفيها (أي في سنة ٢٩٠ ه) تحارب القرمطي صاحب الشامة وبدر مولى ابن طولون، فانهزم القرمطي وقُتِل مِنْ أصحابه خلق كثير، ومضى مَن الشامة منهم نحو البادية. فوجّه المكتفي في إثرهم: الحسين بن حمدان وغيره من القوّاد. » (ابن

\* \* \*

ونعود إلى البحرين وأبى سعيد الجنابي، فنجد أن ابن بانو أمير

<sup>(</sup>۱) في الطبري عن حوادث سنة ۲۹۰: « ولخمس بقين من المحرم منها (أي من سنة ۲۹۰) ورد فيما ذكر كتاب علي بن عيسى من الرقة يذكر فيه أن القرمطي ابن زكرويه، المعروف بد « الشيخ » وافي الرقة في جمع كثير فخرج إليه جماعة من أصحاب السلطان، ورئيسهم سبك \_ غلام المكتفى \_ فواقعوه. فقتل سبك وانهزم أصحاب السلطان » (السلسلة الثالثة، ج ٤، ص ٢٢٢١، ليدن سنة ١٨٩٠).

البحرين كبس حصناً للقرامطة في سنة ٢٩٠ ه، فظفر بمن فيه، وواقع قرابة أبي سعيد الجنابي، فهزمه ابن بانو، وكان مقام هذا القرمطي بالقطيف، وهو ولي عهد أبي سعيد. وبعد ما انهزم أصحابه وُجِد هذا القرامطي قتيلاً، فأخذ رأسه. وسار ابن بانو إلى القطيف فافتتحها. (ابن الأثير، حوادث سنة ٢٩٠ ه، ج٧، ص ٣٦٤، طبعة ليدن).

وقد أورد الطبري (حوادث سنة ٢٩٠ هو) نموذجاً من الرسائل التي كان صاحب الشامة هذا يبعث بها إلى بعض عماله ورسائل بعض هؤلاء العمال إليه، منها يبين ما كان يخلع على نفسه من الألقاب وما يدعيه من الدعاوى. فمن ذلك هذه الرسالة:

«بسم الله الرحمن الرحيم. من عبد الله أحمد بن عبد الله المهديّ، المنصور بالله، الناصر لدين الله، القائم بأمر الله، الحاكم بحكم الله، الداعي إلى كتاب الله، الذابّ عن حريم الله، المختار من ولد رسول الله؛ أمير المؤمنين، وإمام المسلمين، ومذلّ المنافقين، خليفة الله على العالمين، وحاصد الظالمين، وقاصم المعتدين، ومبيد الملحدين، وقاتل (!) القاسطين، ومُهلّك المفسدين، وسراج المبصرين، وضياء المستضيئين، ومشتّت المخالفين، والقيم بسننة المرسلين، وولد خير الوصيّين صلى الله عليه وسلم وعلى أهل بيته الطيبين، وسلم كثيراً لي جعفر بن حميد الكردي. سلام عليك! فأنّي أحمد إليك الله الذي لا إله إلا هو وأساله أن يصلّى على جدّي محمد رسول الله... » (الطبري، سلسلة ٣، ج ٤، ص ٣٢٢٣).

فهو يدعي إذن أن جدَّه محمدٌ رسول الله، وأنه القائم بأمر الله، وأنه خليفة الله على العالمين.

كذلك نجد مَنْ يراسلونه يخلعون عليه نفس النعوت. فقد كتب عاملٌ له يقول: «لعبد الله أحمد، الإمام المهدي، المنصور بالله »

ثم الصدر كله على مثال الكتاب السابق الذكر.

\* \* \*

ونعود إلى المكتفى بعد نزوله الرقّة وإرساله الجيوش إلى صاحب الشامة، وتوليته محمد بن سليمان الكاتب أمر حرب صاحب الشامة؛ فنقول إن محمد بن سليمان سار إليه في عسكر الخليفة حتى صاروا إلى موضع بينهم وبين حماة اثنا عشر ميلاً، فلقوا به أصحاب القرمطيُّ في يوم الثلثاء لست خلون من المحرّم سنة ٢٩١ ه. « وكان القرمطي قدَّم أصحابه وتخلُّف هو في جماعة من أصحابه ومعه مال قد كان جمعه. وجعل السواد وراءه. فالتحمـت الحرب بين أصحاب السلطان وأصحاب القرمطي واشتدت. فهُزم أصحاب القرمطي وقُتلوا و أُسر من رجالهم بَشَرٌ كثير. وتفريّق الباقون في البوادي، وتبعهم أصحاب السلطان ليلة الأربعاء لسبع خلون من المحرم (سنة ٢٩١). فلما رأى القرمطي ما نزل بأصحابه من الفلول والهزيمة، حمّل، فيما قيل، أخاً له يُكنى أبا الفضل، مالاً وتقدم إليه أن يلحق بالبوادي إلى أن يظهر في موضع يصير إليه. وركب هو وابن عمّه المسمّى المدثر، والمطوّق صاحبه وغلام له رومي، وأخذ دليلاً وسار يريد الكوفة عرضاً في البرية، حتى انتهى إلى موضع يعرف بـ الدّالية، من أعمال طريق الفرات، فنفد ما كان معهم من الزاد والعلف. فوجّه بعض ما كان معه ليأخذ له ما يحتاجون إليه. فدخل الدالية المعروفة بدالية ابن طوق لشراء حاجة، فأنكروا زيّه. وسُئل عن أمره فمجمج. فأعلم المتولّى مَسْلحة هذه الناحية بخبره، وهو رجل يُعرف بأبي خُبْرَة \_ خليفة أحمد بن محمد بن كُشْمرد، عامل أمير المؤمنين المكتفى على المعادن بالرحبة وطريق الفرات. فركب في جماعة، وسأل هذا الرجل عن خبره. فأخبره أن صاحب الشامة خلف رابية هناك في ثلاثة نفر. فمضى إليهم فأخذهم وصار بهم إلى صاحبه،

فتوجه بهم ابن كُشْمَرد وأبو خبزة إلى المكتفي بالرقة. ورجعت الجيوش من الطلب بعد أن قتلوا وأسروا جميع مَنْ قدروا عليه من أولياء القرمطي وأشياعه. وكتب محمد بن سليمان إلى الوزير بالفتح<sup>(۱)</sup> » ويورد الطبري نص هذا الكتاب، وفيه يشرح كيف حارب أنصار القرمطي، وفيه يثني على ما قام به بنو وشيبان وتغلب وبنو تميم من الاستبسال في الحرب ضد القرامطة.

«وفي يوم الاتثين لأربع بقين من المحرم (سنة ٢٩١ هـ) أدخل صاحب الشامة الرقة ظاهراً للناس على فالج \_ وهو الجمل ذو السنامين \_ وبين يديه المدثر والمطوق. وسار المكتفي إلى بغداد، ومعه صاحب الشامة وأصحابه وخَلَف العساكر مع محمد بن سايمان. وأدخل القرمطي بغداد على فيل، وأصحابه على الجمل. ثم أمر المكتفي بحبسهم، إلى أن تقدم محمد بن سليمان فقدم بغداد. وقد استقصى في طلب القرامطة، فظفر بجماعة من أعيانهم ورعوسهم. فأمر المكتفي بقطع أيديهم وأرجلهم وضرب أعناقهم بعد ذلك. وأخرجوا من الحبس وفعل بهم ذلك. وضرب صاحب الشامة مائتي سوط، وقطعت يداه وكوي فغشي عليه؛ وأخذوا خشباً وجعلوا فيه ناراً ووضعوه على خواصره، فجعل يفتح عينيه ويغمضهما. فلما خافوا موته ضربوا عنقه ورفعوا رأسه على خشبة. فكبر الناس لذلك، ونصب على الجسر.

« وفيها (أي في سنة ٢٩١ هـ) قَدِم رجلٌ من بني العُلَيْص من وجوه القرامطة، يُسمّى السماعيل بن النعمان، وكان نجا في جماعة لم ينج من رؤسائهم غيره. فكاتبه المكتفي وبذل له الأمان. فحضر في الأمان هو ونيف مائة وستين نفساً، فأومنوا وأحسن إليهم ووصلوا بمال،

<sup>(</sup>۱) الطبري: «تاريخ الرسل والملوك » السلسة  $\pi$ ،  $\varphi$  ، ص  $\varphi$  ،  $\varphi$  وعنه نقل ابن الأثير،  $\varphi$  ،  $\varphi$ 

وصاروا إلى رحبة مالك بن طوق مع القاسم بن سيما، وهي من عمله فأقاموا معه مدة. شم أرادوا الغدر بالقاسم، وعزموا على أن يثبوا بالرحبة يوم الفطر عند اشتغال الناس بالصلة. وكان قد صار معهم جماعة كبيرة. فعلم بذلك، فقتلهم. فارتدع من كان بقي من موالي بني العليص، وذلوا وأثربوا حتى جاءهم كتاب من الخبيث زكرويه يعلمهم أنه مما أوحي إليه أن صاحب الشامة وأخاه المعروف بد «الشيخ» يُقتلان، وأن إمامه الذي هو حي يظهر بعدهما ويَظْفر (١) ».

وفي سنة ٢٩٣ استطاع الداعية الذي بنواحي اليمن، أن يحارب أهل صنعاء وينتصر عليهم وتغلّب على سائر مدن اليمن.

وبعد مقتل صاحب الشامة أنفذ زكرويه مع مهرويه رجلاً كان يعلم الصبيان بقرية تدعى الزَّابوقة، من عمل الفَلُوجة، اسمه عبد الله بن سعيد، ويُكنى أبا غانم، فتسمّى نصراً ليعلن أمره على الناس. « فدار على أحياء كلب يدعوهم إلى رأيه فلم يقبله منهم أحد سوى رجل من بني زياد يُسمَّى مقدام بن الكيال فإنه استغوى له طوائف من الأصبغيين المنتمين إلى الفواطم وسو اقط من العُليْصبين وصعاليك من سائر بطون كلب. وقصد ناحية الشام \_ وعامل السلطان على دمشق و الأردن أحمد بن كيغلغ وهو مقيم بمصر على حرب ابن خلج (٢) الذي كان خالف محمد بن سليمان ورجع إلى مصر فغلب عليها. فاغتتم ذلك عبد الله بن سعيد هذا، وسار إلى مدينتي بُصرَى وأذر عات من كورتي حوران والبَتَنية. فحارب أهلها، ثم آمنهم. فلما استسلموا قتل مقاتلتهم

<sup>(</sup>۱) ابن الأثير: « الكامل في التاريخ »، ج ٧، ص ٣٦٧ ــ ٣٦٨، ليدن سنة ١٨٦٥.

<sup>(</sup>٢) وفي ابن الأثير: « الخانجي »، وفي ابن مسكويه: ابن الخلنجي، راجع التعليق في الطبري سلسلة ٣، ص ٤، ص ٢٢٥٣، حيث يرد أسماء: محمد بن علي الخليج، والخليجي، الخ.

وسبى ذراريهم واستصفى أموالهم. ثم سار يؤمُّ دمشق. فخرج إليه جماعة ممن كان مرسوماً بتشحينها من المصريّين كان خَلُّفهم أحمدُ بن كيغلغ مع صالح بن الفضل فظهروا عليهم وأثخنوا فيهم، ثم اغتروهم ببذل الأمان لهم، فقتلوا صالحاً وفضّوا عسكرَه، ولم يطمعوا في مدينة دمشق، وكانوا قد صاروا إليها، فدافعهم أهلها عنها، فقصدوا نحو طبرية، مدينة جند الأردن، ولحق بهم جماعة افتتت من الجند بدمشق. فواقعهم يوسف بن إبراهيم بن بغامردي، عامل أحمد بن كيغلغ على الأردن، فأسروه، وبذلوا الأمان له، ثم غدروا بــ فقتلوه ونهبوا مدينة الأردن، وسبوا النساء، وقتلوا طائفة من أهلها. فأنفذ السلطان الحسين بن حمدان لطلبهم ووجوهاً من القوَّاد، فورد دمشق وقد دخل أعداءُ الله طبرية. فلما اتصل خبره بهم عطفوا نحو السماوة وتبعهم الحسين يطلبهم في برّية السماوة، وهم ينتقلون من ماء إلى ماء، ويعوّرونه حتى لجأوا إلى الماءين المعروفتين بالدمعانة والحالة. وانقطع الحسين من اتباعهم لعدم الماء فعاد إلى الرحبة. وأسرى القرامطة على غاويهم المسمّى نصراً إلى قرية هيت فصبّحوها وأهلها غارون لتسع بقين من شعبان (سنة ٢٩٣ هـ) مع طلوع الشمس فنهب ربضها وقتل من قدر عليه من أهلها وأحرق المنازل، وانتهب السفن التي في الفرات في فرضتها، وقتل من أهل البلد \_ فيما قيل \_ زهاء مائتيْ نفس... ثم رحل عنها بعد المغرب إلى البريّـة، وإنما أصاب ذلك من ربضها، وتحصن منه أهلُ المدينة بسورها. فشخص محمد بن اسحق بن كنداجبين (أو كنداج) إلى هيت في جماعة من القوّاد في جيش كثيف بسبب هذا القرمطي، ثـم تبعه بعد أيام مؤنس الخازن. وذكر عن محمد بن داود أنه قال إن القرامطة صبّحوا هيت وأهلها غارون، فحماهم الله منهم بسورها. ثم عجل السلطان محمد بن اسحق بن كنداجين نحوهم، فلم يقيموا بها إلا ثلاثاً حتى قرب محمد بن اسحق منهم. فهربوا منه نحو الماءين. فنهض محمد نحوهم، فوجدهم قد عوروا المياه بينه وبينهم. فأنفذت إليه من المحضرة الإبل والروايا والزاد وكُتب إلى الحسين بن حمدان بالنفوذ من جهة الرحبة إليهم، ليجتمع هو ومحمد ابن اسحق على الإيقاع بهم. فلما أحس الكلبيون بإشراف الجند عليهم ائتمروا بعدو الله المسمّى نصراً، فوثبوا عليه وفتكوا به؛ وتفرّد بقتله رجلٌ منهم يقال له الدئب بن القائم، وشخص إلى الباب تقرباً بما كان منه ومستأمناً بتقيتهم. فأسنيت له الجائزة، وعُرف له ما أتاه، وكُفّ عن طلب قومه. فمكث أياماً، ثم هرب. وظفرت طلائع محمد بن اسحق برأس المسمّى نصر، فاحتزّوه وأدخلوه مدينة السلام.

واقتتلت القرامطة بعده حتى وقعت بينهما الدماء. فصار مقدام بن الكيال إلى ناحية طيء مُقْلنناً بما احتوى عليه من الحُكام. وصارت فرقة منهم، كرهت أمورهم، إلى بني أسد المقيمين بنواحي عين التمر. فجاوروهم، وأرسلوا إلى السلطان وفداً يعتذرون مما كان منهم، ويسألون اقرارهم في جوار بني أسد، فأجيبوا إلى ذلك وحصلت على الماءين بقية الفسقة المستبصرة في دين القرامطة..(١) ».

وهكذا أخفق عبد الله بن سعيد في حركته هذه.

لهذا أنفذ زكرويه داعية آخر من أكرة أهل السواد، يُسمَّى القاسم بن أحمد بن علي، ويُعرف بأبي محمد، من رستاق نهر تلحانا. « فأعلمهم أن فعل الذئب بن القائم قد انفرد عنهم، وثقّل قلبه عليهم، وأنهم قد ارتدوا عن الدين، وأن وقت ظهورهم قد حضر. وقد

<sup>(</sup>۱) الطبري: « تاريخ الرسل و الملوك » سلسلة ٣، ج ٤، ص ٢٢٥٦ \_ ٢٢٦٠، حوادث سنة ٢٩٣.

بايع له بالكوفة أربعون ألف رجل، وفي سوادها أربعمائة ألف رجل، وأن يوم موعدهم الدي ذكر الله في كتابه في شأن موسى كليمه صلعم وعدوّه فرعون إذ يقول: «موعدكم يومُ الزينة، وأن يُحشر الناس ضحى » (سورة ٢٠ آية ٢١). وأن زكرويه يامرهم أن يخفوا أمرهم ويظهروا الانقلاع نحو الشام، ويسيروا نحو الكوفة حتى يصبحوها في غداة يوم النحر، وهو يوم الخميس لعشر تخلو من ذي الحجة سنة ٢٩٣، فإنهم لا يمنعون منها؛ وأنه يظهر لهم وينجز لهم وعده الذي كانت رُسُله تأتيهم به، وأن يحملوا القاسم بن أحمد معهم ». فامتثلوا أمره ووافوا باب الكوفة. وقد انصرف الناس عن مصلاهم مع إسحق بن عمران، عامل السلطان بها، وكان الذين وافوا باب الكوفة في هذا اليوم فيما ذكر ثمانمائة فارس أو نحوها، رأسهم الذبلاني بن مهرويه من أهل الصوّر أر، وقيل إنه من أهل جُنْبلاء (١) ».

ولكن المعركة انتهت بهزيمة القرامطة وفرارهم إلى القادسية. وفي نفس الوقت بعت السحُق بن عمران، عامل الخليفة على الكوفة، بطلب المدد، فأرسل إليه الخليفة جماعة من قوّاده منهم طاهر بن علي بن وزير، ووصيف بن صدر اتكين التركي والفضل بن موسى بن بغا الخادم الأفشيني. والتحم جيش الخليفة مع زكرويه والقرامطة في يوم الاثنين لتسع بقين من ذي الحجة سنة ٢٩٣، وذلك في موضع يعرف بالصوّار بينه وبين القادسية أربعة أميال. واشتدت الحرب بينهم، ودارت الدائرة أول النهار على القرمطي وأصحابه حتى كاد جيش الخليفة أن يظفر بهم. « وكان زكرويه، قد كمّن عليهم كميناً من خلفهم، ولم يشعروا به. فلما انتصف النهار خرج الكمين على السواد

<sup>(</sup>۱) الطبرى: «تاريخ الرسل و الملوك » سلسلة ٣، ج ٤، ص ٢٢٦٠ \_ ٢٢٦١، حوادث سنة ٢٩٣ ه.

فانتهبه، ورأى أصحاب السلطان السيف من ورائهم، فانهزموا أقبح هزيمة. ووضع القرمطي وأصحابه السيف في أصحاب السلطان فقتلوهم كيف شاءوا... وذكر أنه يبلغ من قتل من أصحاب السلطان في هذه الوقعة \_ سوى غلمانهم والحمالين ومن كان في السواد \_ ألف وخمسمائة رجل. فقوي القرمطيُّ وأصحابه بما أخذوا في هذه الوقعة » (المرجع نفسه \_ سلسلة ٣، ج ٤، ص ٢٢٦٣).

وفي ١٢ محرم ورد الخبر بغداد أن زكرويه بن مهرويه القرمطي ارتحل من الموضع المعروف بنهر التينة يريد الحاج، وأنه وافي موضعاً بينه وبين واقصه أربعة أميال. ومضوا في البرّ من جهة المشرق حتى بلغوا الماء المسمّى سلمان. وأقام بموضعه يريد الحاج، ينتظر القافلة الأولى. واعترض قافلة الخراسانية في ١١ محرم بالعقبة من طريق مكة « فحاربوه حرباً شديداً. فساءلهم وقال: « أفيكم السلطان؟ قالوا: ليس معنا سلطان، ونحن الحاج. فقال لهم: فامضوا، فلست أريدكم. فلما سارت القافلة تبعها فأوقع بها » (ص ٢٢٧٠) ووقع نفس المصير لأصحاب القافلة الثانية، وكان فيها من الحاج زهاء عشرين ألفاً، قُتِل جميعهم غير نفر يسير، وأخذوا من المال والأمتعة الفاخرة ما قيمته مليونا دينار.

« فلما فرغ زكرويه من أهل القافلة الثانية من الحاج وأخذ أموالهم واستباح حرمهم رحل من وقته من العقبة بعد أن ملأ البرك والآبار بها بالجيف من الناس والدواب » (ص ٢٢٧٣).

فعظم ذلك على الخليفة فندب الوزير العباس بن الحسن بن أيوب محمد بن داود بن الجراح للخروج إلى الكوفة والاشراف منها على إنفاذ الجيوش لمحاربة زكرويه. فخرج من بغداد في ١٩ محرم. ثم سار زكرويه، من ناحيته، إلى زُبالة، فنزلها وبث الطلائع أمامه ووراءه

خوفاً من أصحاب السلطان المقيمين بالقادسية أن يلحقوه، ومتوقعاً ورود القافلة الثالثة التي فيها الأموال والتجار. ثم سار إلى النعلبية، ثم إلى الشقوق. وأقام بها بين الشقوق والبطان في طرف الرمل في موضع يُعرف بالطليح ينتظر القافلة الثالثة، وفيها من القواد نف يس المولدي وصالح الأسود ومعه الشمسة والخزانة. وكانت الشمسة جعل فيها المعتضد جوهراً نفيساً، وفي هذه القافلة كان إبراهيم بن أبي الأشعث. وإليه كان قضاء مكة والمدينة... فلما صار أهلُ هذه القافلة إلى فيد بلغهم خبر الخبيث زكرويه وأصحابه. وأقاموا بقيد أياماً ينتظرون تقوية لهم من قبل السلطان. وقد كان ابن كشمرد رجع من الطريق إلى القادسية في الجيوش التي أنفذها السلطان معه وقبله وبعده. ثم سار زكرويه إلى فيد، وبها عامل للسلطان يُقال له حامد بن فيروز فالتجاً منه حامد إلى أحد حصنيها في نحو من مائة رجل كانوا معه في المسجد. وشحّن الحصن الآخر بالرجال. فجعل زكرويه يراسل أهل فيد ويسألهم أن يسلموا إليه عاملهم ومن فيها من الجند، وأنهم إن فعلوا ذلك آمنهم. فلم يجيبوه إلى ما سأل. ولما لم يجيبوه حاربهم فلم يظفر منهم بشيء.

فلما رأى أنه لا طاقة له بأهلها تنحّى فصار إلى البنّاج، ثم على حُفَيْر أبي موسى الأشعري.

وفي أول شهر ربيع الأول (سنة ٢٩٤ ه) أنهض المكتفيُّ وصيفَ بن صوارتكين، ومعه من القواد جماعة. فنفذوا من القادسية على طريق خَفّان. فلقيه وصيفُ يوم السبت الثمان بقين من شهر ربيع الأول. فاقتتلوا يومهم. ثم حجز بينهم الليل، فباتوا يتحارسون ثم عاودهم الحربَ. فقتل جيشُ السلطان منهم مقتلةً عظيمة وخلصوا إلى عدو ّ الله زكرويه. فضربه بعض الجند بالسيف على قفاه وهو مول ضربةً

اتصلت بدماغه فأخِذ أسيراً وخليفته وجماعة من خاصته وأقربائه فيهم ابنه وكاتبه وزوجته واحتوى الجند على ما كان في عسكره. وعاش زكرويه خمسة أيام، ثم مات، فشُق بطنه، شم حُملِ بهيئته وانصرف من كان بقي حيّاً في يديه مِنْ أسرى الحاج(١) ».

# قرامطة البحرين أبى سعيد الجنابى

ولما مات أبو سعيد الجنابي خلفه ابنه أبو طاهر سليمان، وكان شجاعاً فصيحاً جواداً. وقد اهتم في بداية رئاسته بالاستيلاء على طريق الحج بين العراق ومكة. ففي سنة ٣٠٢ ه أغار على قافلة الحاج وهي عائدة من مكة إلى العراق، وسلبها وسبى ٢٨٠ امرأة منها وترك سائر الحجاج جياعاً عطاشاً (٢). فلما خاف الوزير علي بن عيسى على قوافل الحجاج في العام المقبل أسرع فوافق على السماح للقرامطة بالتجارة كما طلبوا (أبو المحاسن، ج ٢، ص ١٩٧) بشرط ألا يتعرضوا للحجاج وأن يسلموا إليه رئيس قاطعي الطريق.

واستمر طريق الحجاج بين العراق ومكة آمناً من اعتداء القرامطة من سنة ٣٠٣ هحتى المحرم<sup>(٣)</sup> من سنة ٣١٢ لما أن هاجم جماعة من القرامطة مؤلفة من ألف فارس وألف راجل قافلة الحجاج في سهل

<sup>(</sup>۱) الطبري: « تاريخ الرسل والملوك »، سلسلة ٣، ج ٤، ص ٢٢٧٤ ــ ٢٢٧٥، عن سنة ٢٩٤ ه. وقـد توفي الخليفة المكتفي بالله في ذي القعدة سنة ٢٩٥ ه وكان عمره ٣٣ أو ٣٢ سنة وتولى الخلافة سـت سنين وستة أشهر و ١٩ يوما.

<sup>(</sup>٢) أبو المحاسن، ج ٢، ص ١٩٤.

<sup>(</sup>٣) « مراصد الاطلاع »، ج ٣، ص ٣٠٦.

الهبير، وهو سهل يجتازه الطريق بين مكة إلى الكوفة، ويمتد من الشقوق إلى الأجفر. قال ابن الأثير: «وفي هذه السنة (سنة ٣١٢ هـ) سار أبو طاهر القرمطيّ إلى الهبير في عسكر عظيم ليلقى الحاج سنة إحدى عشرة وثلثمائة في رجوعهم من مكة. فأوقع بقافلة «تقدمت معظم الحاج، وكان فيها خلق كثير من أهل بغداد وغيرهم فنهبهم... وأخذ أبو طاهر جمال الحجاج جميعها وما أراد من الأمتعة والأموال والنساء والصبيان، وعاد إلى هجر وترك الحاج في مواضعهم. فمات أكثرهم جوعاً وعطشاً ومن حرّ الشمس. وكان عمر أبي طاهر حينئذ سبع عشرة سنة. وانقلبت بغداد واجتمع حُرم المأخوذين إلى حُرم المنكوبين الذين نكبهم ابن الفرات وجعلن ينادين: القرمطي الصغير أبو طاهر قتل المسلمين في طريق مكة، والقرمطي الكبير ابن الفرات قد قتل المسلمين ببغداد! (١) ».

وقد أدت هذه النكبة إلى خلع ابن الفرات من الوزارة والقبض عليه ثم قتله بعد ذلك.

وكان أبو طاهر سليمان بن أبي سعيد قد هاجم في السنة السابقة (سنة ٣١١ ه) البصرة في ربيع الآخر (سنة ٣١١ ه) وحاربوا أهلها « وقتلوا خلقاً كثيراً، وطرح الناس أنفسهم في الماء فغرق أكثرهم. وأقام أبو طاهر سبعة عشر يوماً يحمل منها منا يقدر عليه من المال والأمتعة والنساء والصبيان، فعاد إلى بلده »(٢) أي إلى هَجَر.

وفي سنة ٣١٢ دخل أبو طاهر إلى الكوفة. « وكان سبب ذلك أن أبا طاهر أطلق مـن كان عنده من الأسرى الذين كان أسرهم من

<sup>(</sup>۱) ابن الأثير: « الكامل »، ج ٨، ص ١٠٧ ــ ١٠٨، ليدن سنة ١٨٢٦.

<sup>(</sup>۲) ابن الأثير، ج ٨، ص ١٠٥.

الحُجَاج، وفيهم ابن حمدان وغيره، وأرسل إلى (الخليفة) المقتدر يطلب البصرة والأهواز؛ فلم يجبه إلى ذلك. فسار من هجر يريد الحاجّ. وكان جعفر بين أيديهم خوفاً من أبي طاهر، ومعه وطريق مكة. فلما سار الحجّاج من بغداد، سار جعفر بين أيديهم خوفاً من أبي طاهر، ومعه ألف رجل من بني شيبان. وسار مع الحُجّاج من أصحاب السلطان: ثمل، صحاحب البحر، وجنيّ الصفواني، وطريف السبكري (أو اليشكري) وغيرهم في ستة آلاف رجل. فلقي أبو طاهر القرمطيُّ جعفر الشيباني، فقاتله جعفر. فبينما هو يقاتله، إذ طلع جمعٌ من القرامطة عن يمينه. فانهزم من بين أيديهم. فلقي القافلة الأولى وقد انحدرت من العقبة، فردّهم إلى الكوفة، ومعهم عسكر الخليفة. وتبعهم أبو طاهر إلى باب الكوفة، فقاتلهم. فانهزم عسكر الخليفة، وقتَل منهم وأسر جنباً الصفواني، وهرب الباقون والحجاج من الكوفة. ودخلها أبو طاهر وأقام ستة أيام بظاهر الكوفة، يدخل البلد نهاراً فيقيم في الجامع إلى الليل، ثم يخرج فيبيت في عسكره. وحمَل منها ما قدر على حمله من الأموال والثياب وغير ذلك، وعاد إلى هجر »(۱) ولم يحج في في هذه السنة من العراق.

وفي سنة ٣١٥ ه سار أبو طاهر القرمطي من هجر نحو الكوفة. فكتب المقتدر إلى يوسف بن أبي الساج يأمره بالمبادرة إلى الكوفة فسار إليها من واسط آخر شهر رمضان. ولما وصل أبو طاهر إلى الكوفة هرب نواب الخليفة عنها، واستولى عليها أبو طاهر. ووصل يوسف ابن أبي الساج إلى الكوفة بعد وصول القرمطي بيوم واحد، في ٨ شوال. فلما وصل بعث إلى القرامطة يدعوهم إلى طاعة المقتدر « فإن أبوا فموعدهم الحرب يوم الأحد. فقالوا: لا طاعة علينا إلا شه

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير، ج ٨، ص ١١٤ \_ ١١٥.

تعالى، والموعد بيننا للحرب بكرة غد... ورأى يوسف (بـن أبـي السـاج) قلّـة القرامطـة فاحتقر هم... وزحف بعضهم إلى بعض. فسمع أبو طاهر أصوات البوقات والزعقات، فقال الصاحب له: ما هذا؟ فقال: فشل. قال: أَجَل »! لم يزد على هذا فاقتتلوا من ضحوة النهار يـوم السبت إلى غروب الشمس. وصبَر الفريقان. فلما رأى أبو طاهر ذلك باشـر الحـرب بنفسـه ومعه جماعة يثق بهم، وحمل بهم. فطحن أصحاب يوسف ودقهم، فانهزموا بين يديـه وأسـر يوسفاً وعدداً كثيراً من أصحابه. وكان أسره وقت المغرب؛ وحملوه إلى عسكرهم. ووكل بـه أبو طاهر طبيباً يعالج جراحه.

وورد الخبر إلى بغداد بذلك، فخاف الخاص والعام من القرامطة خوفاً شديداً وعزموا على الهرب إلى حلوان وهمذان. ودخل المنهزمون بغداد رجالة حفاة عراة. فبرز مؤنس المظفّر ليسير إلى الكوفة. فأتاهم الخبر بأن القرامطة قد ساروا إلى عين التمر. فأنفذ من بغداد خمسمائة سُميْرية فيها المقاتلة لتمنعهم من عبور الفرات. وسيّر جماعة من الجيش إلى الأنبار لحفظها ومنع القرامطة من العبور هنالك.

ثم إن القرامطة قصدوا الأنبار. فقطع أهلُها الجَسْر، ونزل القرامطة غربي الفرات. وأنفذ أبو طاهر أصحابه إلى الحديثة، فأتوه بسفن. ولم يعلم أهل الأنبار بذلك. وعبر فيها تلثمائة رجل من القرامطة. فقاتلوا عسكر الخليفة فهزموهم وقتلوا منهم جماعة. واستولى القرامطة على مدينة الأنبار، وعقدوا الجسر. وعبر أبو طاهر جريدة وخلف سواده بالجانب الغربي.

ولما ورد الخبر بعبور أبي طاهر إلى الأنبار، خرج نصر الحاجب في عسكر جرّار فلحق بمؤنس المظفر، فاجتمعا في نيف وأربعين ألف مقاتل سوى الغلمان ومَنْ يريد النهب. وكان ممن معه: أبو الهيجاء

عبد الله بن حمدان، ومن إخوته: الوليد، وأبو السرايا في أصحابهم. وساروا حتى بلغوا نهر زبارا على فرسخين من بغداد عند عقرقوف. فأشار أبو الهيجاء بن حمدان بقطع القنطرة التي عليه فقطعوها. وسار أبو طاهر ومن معه نحوهم فبلغوا نهر زبارا، وفي أوائلهم رجل أسود. فما زال الأَسُودُ يدنو من القنطرة والنّشابُ يأخذه ولا يمتنع حتى أشرف عليها فرآها مقطوعة، فعاد وهو مثل القنفذ. وأراد القرامطة العبور فلم يمكنهم لأن النهر لم يكن فيه مخاضة. ولما أشرفوا على عسكر الخليفة هرب منهم خلق كثير إلى بغداد من غير أن يلقوهم. فلما رأى ابن حمدان ذلك، قال لمؤنس: كيف رأيت ما أشرت به عليكم؟ فوالله لو عبر القرامطة النهر لانهزم كل من معك، و لأخذوا بغداد.

ولما رأى القرامطة ذلك عادوا إلى الأنبار.

وسير مؤنس المظفر صاحبه بليق في ستة آلاف مقاتل إلى عسكر القرامطة غربي الفرات ليغنموه ويخلّصوا ابن أبي الساج. فبلغوا إليهم وقد عبر أبو طاهر الفرات في زورق صياد، وأعطاه ألف دينار. فلما رآه أصحابه قويت قلوبهم. ولما أتاهم عسكر مؤنس كان أبو طاهر عندهم. فاقتتلوا قتالاً شديداً. فانهزم عسكر الخليفة. ونظر أبو طاهر إلى ابن أبي الساج، وهو قد خرج من الخيمة ينظر ويرجو الخلاص وقد ناداه أصحابه: أبشر بالفرج! فلما انهزموا، أحضره وقتله وقتل جميع الأسرى من أصحابه. وسلمت بغداد من نهب العيّارين... وكان عدة القرامطة ألف رجل وخمسماية رجل، منهم سبعماية فارس، وثمانماية راجل؛ وقيل:

وقصد القرامطة مدينة هيت؛ وكان المقتدر قد سيّر إليها سعيد بن حمدان وهارون بن غربب. فلما بلغها القرامطة رأوا عسكر الخليفة

قد سبقهم، فقاتلوهم على السور. فقتلوا من القرامطة جماعة كثيرة، فعادوا عنها. ولما بلغ أهل بغداد عودُهم من هيت، سكنت قلوبهم.

ولما علم المقتدر بعدة عسكره وعسكر القرامطة قال: لعن الله نيفاً وثمانين ألفاً يعجزون عن ألفين وسبعمائة.

وجاء إنسان إلى على بن عيسى وأخبره أن في جيرانه رجلاً من شيراز على مــذهب القرامطة يكاتب أبا طاهر بالأخبار. فأحضره وسأله، فاعترف وقال: ما صحبت أبا طــاهر إلا لما صح عندي أنه على الحق، وأنت وصاحبك كفار تأخذون ما ليس لكم. ولا بد شه من حُجّــة في أرضه. وإمامنا المهدي محمد بن فلان بن محمد بن إسماعيل بن جعفر الصــادق، المقيم ببلاد المغرب. ولسنا كالرافضة والاثنا عشرية الذين يقولون \_\_ بجهلهم \_\_ إن لهم إمامــا ينتظرونه، ويكذّب بعضهم لبعض فيقول: قد رأيته وسمعتُه وهو يقرأ. ولا ينكرون \_\_ بجهلهم وغباوتهم \_\_ أنه لا يجوز أن يعطى من العمر ما يظنونه ».

فقال له (علي بن عيسى الوزير): «قد خالطت عسكرنا وعرفتهم. فمَنْ فيهم على مذهبك؟ فقال: «وأنت بهذا العقل تدبّر الوزارة؟! كيف تطمع منّي أنني أُسلّم قوماً مؤمنين السي قوم كافرين يقتلونهم؟! لا أفعل ذلك ».

فأمر به فضرب ضرباً شديداً ومُنع الطعام والشراب؛ فمات بعد ثلاثة أيام (١١) ».

وإنه لأمر يدعو إلى العجب حقاً أن تستطيع هذه القلّة من القرامطة هزيمة هذا العدد الكبير من جيش الخليفة. ولهذا يفترض دى خويه (٢)

<sup>(</sup>۱) ابن الأثير: « الكامل في التاريخ »، ج ٨، ص ١٢٤ ــ ١٢٧، ليدن سنة ١٨٦٢ م. (۱) M. J. De Goeje: **Mémoire sur les carmathès du Bahreïn**, p. 35. Leiden, 1862.

وجود تواطؤ بين بعض القواد في جيش الخليفة وبين أبي طاهر القرمطي. ويقول إن من المؤكد أنه قد كان لأبي طاهر أعوان كثيرون مستترون في العراق، وكان في جيوش الخليفة خونة.

ولا بدَّ أن يكون الأمر كذلك، ولا يكفي لتفسيره أن تقول إن القرامطة نظموا شبكة قوية من المخابرات في بغداد وفي داخل جيوش الخليفة، كما رأينا فيما ذكره ابن الأثير عن ذلك الشخص الذي استدعى علي بن عيسى الوزير والذي كان ينقل إلى أبي طاهر القرمطي أخبار تحركات جيش الخليفة ضده.

#### \* \* \*

ولنتابع مسيرة أبي طاهر لما أن سار من الأنبار.

لقد «سار أبو طاهر القرمطي إلى الدالية من طريق الفرات فلم يجد فيها شيئاً. فقتل من أهلها جماعة. ثم سار إلى الرحبة فدخلها ثامن المحرّم (سنة ٣١٦ ه) بعد أن حاربه أهلها. فوضع فيهم السيف بعد أن ظفر بهم.

فأمر مؤنسُ المظفر بالمسير إلى الرقة. فسار إليها في صفر، وجعل طريقه على الموصل، فوصل إليها في ربيع الأول، ونزل بها.

وأرسل أهلُ قرقيسيا يطلبون من أبي طاهر الأمان فآمنهم وأمرهم أن لا يظهر أحد منهم بالنهار، فأجابوه إلى ذلك. وسيّر أبو طاهر سريّة إلى الأعراب بالجزيرة فنهبوهم، وأخذوا أموالهم. فخافه الأعراب خوفاً شديداً، وهربوا من بين يديه. وقرر عليهم إتاوة، على كل رأس ديناريْن يحملونها إلى هجر.

ثم أصدر أبو طاهر من الرحبة إلى الرقة، فدخل أصحابه الربض وقتلوا منهم ثلاثين رجلاً. وأعان أهل الرقة أهلُ الربض، وقتلوا

من القرامطة جماعة. فقاتلهم ثلاثة أيام. ثم انصرفوا آخر ربيع الآخر. وبثّت القرامطة سَريّة اللي رأس عين، وكفرتوثا. فطلب أهلُها الأمان، فآمنوهم. وساروا أيضاً إلى سنجار، فنهبوا الجبال، ونازلوا سنجار؛ فطلب أهلُها الأمان فآمنوهم.

وكان مؤنس قد وصل إلى الموصل. فبلغه قصد القرامطة إلى الرقة، فجد السير إليها. فسار أبو طاهر عنها، وعاد إلى الرحبة؛ ووصل مؤنس إلى الرقة بعد انصراف القرامطة عنها.

ثم إن القرامطة ساروا إلى هيت، وكان أهلها قد أحكموا سورها، فقاتلوه، فعاد عنهم إلى الكوفة. فبلغ الخبر إلى بغداد، فأخرج هارون بن غريب ونبى بن نفيس ونصر الحاجب إليها. ووصلت خيل القرمطي إلى قصر ابن هبيرة، فقتلوا منه جماعة.

ثم إن نصر الحاجب حُمَّ في طريقه حُمّى حادة، فتجلّد وسار. فلما قاربهم القرمطي لـم يكن في نصر قوة على النهوض والمحاربة. فاستخلف أحمد بن كيغلغ؛ واشتد مرض نصر وأمسك لسانه لشدة مرضه، فردوه إلى بغداد فمات في الطريق أواخر شهر رمضان. فجُعل مكانه على الجيش هارون بن غريب، ورُتّب ابن أحمد بن نصر في الحجبة للمقتدر مكان أبيه. فانصرف القرامطة إلى البريّة (۱). »

وكانت نتيجة هذه الانتصارات المتوالية التي أحرزها القرامطة في حروبهم ومناوشاتهم مع جيوش الخليفة ومع مختلف البلدان التي غزوها أن الذين كانوا في سواد العراق يسترون اعتقادهم مذهب القرامطة أخذوا يظهرون اعتقادهم. «واجتمع منهم بسواد واسط أكثر من عشرة

<sup>(</sup>۱) ابن الأثير: « الكامل في التاريخ »، ج ٨، ص ١٣٢ ــ ١٣٣. ليدن، سنة ١٨٦٥.

آلاف رجل، وولّوا أمرهم رجلاً يعرف بحررين بن مسعود. واجتمع طائفة أخرى بعين التمر ونواحيها في جميع كثير، وولّوا أمرهم إنساناً يُسمّى عيسى بن موسى. وكانوا يدعون إلى الهدى. وسار عيسى إلى الكوفة، ونزل بظاهرها، وجَبَى وصرَفَ العمّال عن السواد.

وسار حريث بن مسعود إلى أعمال الموفقي، وبني بها داراً سمّاها دار الهجرة. واستولى على تلك الناحية. فكانوا ينهبون ويسبون ويقتلون. وكان يتقلّد الحرب بواسط نبي بن نفيس، فقاتلهم فهزموه. فسيّر المقتدر بالله إلى حُريث بن مسعود ومن معه: هارون بن غريب، وإلى عيسى بن موسى ومَنْ معه بالكوفة: صافي البصري. فأوقع بهم هارون. وأوقع صافي بمن سار إليهم. فانهزمت القرامطة، وأسر منهم كثير، وقُتل أكثر ممّن أسر. وأخذت أعلامهم وكانت بيضاً، وعليها مكتوب: « ونريد أن نُمن على الذين استضعفوا في الأرض ونجعلهم أئمة ونجعلهم الوارثين » (سورة ٢٨ آية ٤). فأدخلَت بغداد منكوسة. واضمحل أمر مَن بالسواد منهم، وكفي الله الناس شرّهم (١) »، وذلك في سنة ٣١٦ ه.

# مهاجمة مكة وأخذ الحجر الأسود

وفي سنة ٣١٧ ه بلغت فظائع القرامطة ذروتها بمهاجمتهم لمكة وقتل من في البيت الحرام واقتلاع الحجر الأسود وأخذه.

<sup>(</sup>۱) ابن الأثير: « الكامل في التاريخ »، ج ٨، ص ١٣٦، ١٣٧. ليدن، سنة ١٨٦٢. وورد مثله في « المنتظم » لابن الجوزي، حوادث سنة ٣١٦ ه، ج ٦، ص ٢١٦، حيدر أباد، سنة ١٣٥٧ ه.

يقول ابن الأثير في ذلك: «حج بالناس في هذه السنة منصور الديلمي. وسار بهم من بغداد إلى مكة، فسلموا في الطريق. فوافاهم أبو طاهر القرمطي بمكة يوم التروية. فنهب هو وأصحابه أموال الحُجّاج، وقتلوهم حتى في المسجد الحرام وفي البيت نفسه. وقلع الحجر الأسود وأنفذه إلى هجر. فخرج إليه ابن محلب أمير مكة في جماعة من الأشراف فسألوه في أموالهم فلم يشفعهم، فقاتلوه، فقتلهم أجمعين. وقلع باب البيت، وأصعد رجلاً ليقلع الميزاب فسقط فمات. وطرح القتلى في بئر زمزم ودفن الباقين في المسجد الحرام حيث قتلوا، بغير كفن و لا غسل، و لا صلي على أحد منهم. وأخذ كسوة البيت فقسمها بين أصحابه، ونهب دور أهل مكة (۱) ».

ويذكر ابن الجوزي في « المنتظم » تفاصيل منقولة عن بعض الأسرى، يهمنا منها الخبر التالي بعد السّنَد: « أخبرني رجل من أصحاب الحديث أسره القرامطة سنة الهبير واستعبدته سنين. ثم هرب منها لما أمكنه، قال: كان يملكني رجلٌ منهم يسومني سوء العذاب، ويستخدمني أعظم خدمة، ويعربد عليّ إذا سكر. فسكر ليلة وأقامني حياله وقال: ما تقول في محمد هذا صاحبكم؟ فقلت: لا أدري؛ ولكن ما تعلّمني، أيها المؤمن، أقوله. فقال: كان رجلاً سائساً. فيما تقول في أبي بكر؟ قلتُ: لا أدري! قال: كان رجلاً ضعيفاً مهيناً. فما تقول في عمر؟ قلت: لا أدري. قال: كان والله فظاً غليظاً. فما تقول في عثمان: قلت: لا أدري. قال: ها هنا علماً لو أصبَبْتُ له حَملة؟! أما

<sup>(</sup>۱) ابن الأثير: « الكامل في التاريخ »، ج ٦، ص ٣٠٣ \_ ٣٠٤، القاهرة سنة ١٣٥٣ ه.

كان في ذلك الخلق العظيم بحضرته من يودع كل واحد منهم كلمةً حتى يفرغ ما عنده ــ هـــل هذه إلا مخرقة؟ ــ ونام.

فلما كان من غد دعاني، فقال: ما قلت لك البارحة؟ فأريته أني لم أفهمه. فحذّرني من إعادته والإخبار عنه بذلك.

فإذا القوم زنادقة لا يؤمنون بالله، ولا يفكرون في أحد من الصحابة.

قال المُحسِّن: ويدل على هذا أن أبا طاهر القرمطي دخل الكوفة دفعات فما دخل إلى قبر علي عليه السلام، واجتاز بالحائر فما زار الحسين. وقد كانوا يمخرقون بالمهدي، ويوهمون أنه صاحب المغرب، ويراسلون إسماعيل بن محمد، صاحب المهدية المقيم بالقيروان. (١) »

#### رد الحجر الأسود

وقد ظل الحجر الأسود في حوزة القرامطة في هجر من سنة ٣١٧ ه حتى سنة ٣٣٩ ه، أي طوال اثنتين وعشرين سنة.

ويورد ابن الأثير في سبب ردهم له روايتين مختلفتين، الأولى تقول إنه لما بلغ المهدي أبا محمد عبيد الله العلوي، مؤسس الدولة الفاطمية بتونس أخذ القرامطة للحجر الأسود، كتب إلى أبي طاهر «ينكر عليه ذلك، ويلومه ويلعنه ويقيم عليه القيامة ويقول: قد حققت على شيعتنا ودعاة دولتنا اسم الكفر والإلحاد بما فعلت. وإنْ لم تردّ على أهل مكة وعلى الحُجاج وغيرهم ما أخذت منهم وترد الحجر الأسود إلى مكانه وترد كسوة الكعبة، فأنا بريء منك في الدنيا

<sup>(</sup>١) ابن الجوزي: « المنتظم في التاريخ »، ج ٦، ص ٢٢٤، حيدر أباد سنة ١٣٥٧ ه.

والآخرة. فلما وصله هذا الكتاب أعاد الحجر الأسود \_ على ما نذكره \_ واستعاد ما أمكنه من الأمول من أهل مكة فرده وقال: إن الناس اقتسموا كسوة الكعبة وأموال الحجاج و لا أقدر على منعهم (١) ».

وهذه الرواية غير معقولة، لأن القرامطة لم يردوا الحجر الأسود إلا في سنة ٣٣٩ ه، أي بعد أخذه باثنين وعشرين عاماً، ولا يعقل أن يكون أبو محمد عبيد الله الشيعي لم يبلغه خبر أخذ القرامطة للحجر الأسود إلا بعد حدوث ذلك باثنين وعشرين عاماً. وفضلاً عن ذلك فاب أبا محمد عبيد الله الشيعي تولى سنة ٢٢٣، أي قبل رد الحجر الأسود بسبعة عشر عاماً. وإنما المعقول هو الخبر الثاني الذي أورده ابن الأثير نفسه في حوادث سنة ٣٣٩ ه، فقال: « في هذه السنة أعاد القرامطة الحجر الأسود إلى مكة وقالوا: أخذناه بأمر، وأعدناه بأمر. وكان بجكم (۱) قد بذل في رده خمسين ألف دينار، فلم يجيبوه، وردوه الأن بغير شيء في ذي القعدة (سنة ٣٣٩ ه). فلما أرادوا ردّه حملوه إلى الكوفة، وعلقوه بجامعها حتى رآه الناس. ثم حملوه إلى مكة. وكانوا أخذوه من ركن البيت الحرام سنة سبع عشرة وثلثمائة، وكان مكثه عندهم الثنين وعشرين سنة (۲) ».

وابن الجوزي في المنتظم لا يورد إلا هذه الرواية فيقول: « وفي ذي القعدة (من سنة ٣٣٩ هـ) رُدّ الحجر الأسود الذي كان

<sup>(</sup>۱) ابن الأثير: « الكامل »، ج ٦، ص ٣٠٤ \_ ٣٠٥، القاهرة سنة ١٣٥٣، حوادث سنة ٣١٧.

<sup>(</sup>٢) عن بجكم راجع ابن الأثير: « الكامل »، ج ٦، ص ٢٦٦، القاهرة سنة ١٣٥٣، حوادث سنة ٣٢٦ ه.

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير: « الكامل »، ج ٦، ص ٣٣٥، القاهرة سنة ١٣٥٣، حوادث سنة ٣٣٩ هـ.

أبو طاهر سليمان بن الحسن الهجري أخذه من الكعبة. وعُلَق على الأسطوانة السابعة من مسجد الكوفة. وقد كان بجكم بذل في رده خمسين ألف دينار فلم يرد. وقيل: أخذناه بأمر، وإذا ورد الأمر برده، رددناه. فلما كان في ذي القعدة كتب إخوة أبي طاهر كتاباً يذكرون فيه أنهم ردوا الحجر بأمر من أخذوه بأمره، وليتم مناسك الناس وحجهم. فرد إلى موضعه (١).

وواضح أن ابن الأثير (المتوفى سنة ٦٣٠ ه) نقل رواية ابن الجوزي (المتوفى سنة ٩٧٠ ه) باختصار. ورواية ابن الجوزي أدق عبارة، وتحدد أن الذي كان له الفضل في إعادة الحجر هم أخوة أبي طاهر، وذلك بعد اختلال أمرهم، كما سنرى.

وكان محمد بن ياقوت، حاجب الخليفة، قد أرسل في سنة ٣٢٢ رسولاً إلى أبي طاهر القرمطي « يدعوه إلى طاعة الخليفة ليقرّه على ما بيده من البلاد، ويقلده بعد ذلك ما شاء من البلادان ويُحسن إليه؛ ويلتمس منه أن يكف عن الحجّاج جميعهم، وأن يردّ الحجر الأسود إلى موضعه بمكة. فأجاب أبو طاهر إلى أنه لا يتعرض للحاجّ ولا يصيبهم بمكروه. ولم يجب إلى ردّ الحجر الأسود إلى مكة، وسأل أن تطلق له الميرة من البصرة ليخطب للخليفة في أعمال هَجَر. فسار الحاجُ إلى مكة، ولم يتعرض لهم القرامطة »(٢).

وهذا يدل على تمكن أبي طاهر في منطقة البحرين وهجَر وما حولهما، ومنطقة البمامة.

<sup>(</sup>۱) ابن الجوزي: « المنتظم »، ج ٦، ص ٣٦٧، حوادث سنة ٣٣٩، طبع حيدر أباد سنة ١٣٥٧ ه.

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير: « الكامل »، ج ٦، ص ٢٤٢، حوادث سنة ٣٢٢، القاهرة سنة ١٣٥٢.

غير أن أبا طاهر عاد في السنة التالية، سنة ٣٢٣، فاعترض الحجّاج حينما بلغوا القادسية ولكنهم لم يعرفوه « فقاتله أصحاب الخليفة، وأعانهم الحجاج. ثم التجأوا إلى القادسية. فخرج جماعة من العلوبين بالكوفة إلى أبي طاهر، فسألوه أن يكفّ عن الحجاج. فكفّ عنهم وشرط عليهم أن يرجعوا إلى بغداد. فرجعوا، ولم يحج بهذه السنة من العراق أحد. وسار أبو طاهر إلى الكوفة، فأقام بها عدة أيام ورحل عنها (١) ».

# وقوع الخلاف بين القرامطة بعضهم وبعض

غير أنه في سنة ٣٢٦ ه دب الخلاف بين رؤساء القرامطة بعضهم وبعض. ويروي ابن الأثير سبب ذلك فيقول: « وسبب ذلك أنه كان رجل منهم يُقال له ابن سنبر \_ وهو من خواص أبي سعيد القرامطي والمطلعين على سره \_ كان له عدو من القرامطة اسمه أبو حفص الشريك. فعمد ابن سنبر إلى رجل من أصبهان وقال له: « إذا ملكتك أمر القرامطة أريد منك أن تقتل عدوي أبا حفص ». فأجابه إلى ذلك وعاهده عليه. فأطلعه على أسرار أبي سعيد وعلامات كان يذكر أنها في صاحبهم الذي يدعون إليه. فحضر عند أو لاد أبي سعيد وذكر لهم ذلك. فقال أبو طاهر: هذا هو الذي يدعو إليه فأطاعوه، ودانوا له، حتى كان يأمر الرجل بقتل أخيه فيقتله. وكان إذا كره رجلاً يقول له: إنه مريض \_ يعني أنه قد شك في دينه؛ ويأمر بقتله.

<sup>(</sup>۱) ابن الأثير: « الكامل »، ج ٦، ص ٢٤٩، حوادث سنة ٣٢٣، القاهرة سنة ١٣٥٣.

وبلغ أبا طاهر أن الأصبهاني يريد قتله لينفرد بالملك. فقال لإخوته: لقد أخطأنا في هذا الرجل وسأكشف حاله. فقال له: إن لنا مريضاً فانظر إليه ليبرأ. فحضروا وأضبعوا والدتك وغطوها بإزار. فلما رآها قال: إن هذا المريض لا يبرأ فاقتلوه. فقالوا له: كذبت، هذه والدتك. ثم قتلوه بعد أن قُتل منهم خلق كثير من عظمائهم وشجعانهم وكان هذا سبب تمسكهم بهجر، وترك قصد البلاد والإفساد فيها(١) ».

# وفاة أبى طاهر القرمطى

واستمر أبو وطاهر قوياً في منطقته، يستجير به من يريد (ابن الأثير، ج ١، ص ٢٩١، القاهرة سنة ١٣٥٦) مما يدل على بسطة نفذوه، إلى أن توفي في رمضان سنة ٣٣٢ ه، « أصابه جدري فمات (7).

وكما ذكرنا من قبل كان له ثلاثة إخوة: أبو القاسم سعيد بن الحسن، وهو الأكبر؛ وأبو العباس الفضل بن الحسن \_ وكانا يتفقان مع أبي طاهر على الرأي والتدبير؛ وثالثهم لا يجتمع بهم، وهو مشغول بالشرب واللهو » (ابن الأثير، ج ١، ص ٢٩٩، القاهرة سنة ١٣٥٣ حوادث سنة ٣٣٢ ه).

ويقول ابن الجوزي إنه «لم يحج في هذه السنة (سنة ٣٣٢ هـ) أحدٌ من بغداد و لا من خراسان لأجل موت الهجري (= أبي طاهر سليمان بن الحسن الهجري)، فلم يحضر أحدٌ من أهل هجر يبذرق $^{(7)}$  الحاج.

<sup>(</sup>۱) ابن الأثير: « الكامل »، ج ٦، ص ٢٦٨، حوادث سنة ٣٢٦، القاهرة سنة ١٣٥٣ ه.

<sup>(7)</sup> ابن الأثير: « الكامل »، ج ٦، ص ٢٩٩.

<sup>(</sup>٣) بذرق وبدرق: خفر. والبذرق والبدرقة: الخفارة، أو الجماعة تتقدم القافلة فتحرسها من العدو. والمبذرق: الخفير. والكلمة فارسية الأصل.

فخاف الناس فأقاموا. وكان الذي بقي من إخوة أبي طاهر ثلاثة: أبو القاسم سعيد، وهو الرئيس الذي يدبّر الأمور؛ وأبو العباس، وكان ضعيف البدن كثير الأمراض، وأبو يعقوب يوسف وكان مقبلاً على اللعب؛ إلاَّ أن الثلاثة كانت كلمتهم واحدة، والرياسة لجميعهم؛ وكان يجتمعون على رأي واحد فيضمونه. وكان وزراؤهم سبعة، كلهم من بين سنبر »(١).

وأحد هؤلاء، وهو أبو محمد بن سنبر، هو الذي حمل الحجر الأسود إلى مكة، فوافى مكة ومعه أمير مكة، فلما صار بفناء البيت الحرام أظهر الحجر من سفط وعليه ضباب فضة قد عملت من طوله وعرضه تضبط شقوقاً حدثت فيه بعد انقلاعه. فأحضر صانع معه جسس ليشد به الحجر. فوضع سنبر بن الحسن بن سنبر الحجر بيده، وشدّه الصانع بالجص.

\* \* \*

وكذلك نعرف من حوادث سنة ٣٥٤ أن قرامطة البحرين أنفذوا سرية إلى عمان، وعمان منطقة زاخرة بالخوارج، فردّها الخوارج وقتلوا من القرامطة عدداً كبيراً.

كذلك ثار أحد القرامطة الذين استأمنوا إلى سيف الدولة في الشام، واسمه مروان، وكان يتقلد السواحل الشامية لسيف الدولة. فلما تمكن ثار في حمص، وتملكها وتملك غيرها « فخرج إليه غلام لقرعويه حاجب سيف الدولة للسمه بدر، وواقع القرمطي عدة وقعات. وفي بعضها رمى بدر مروان بنشابة مسمومة. واتفق أن

<sup>(</sup>۱) ابن الجوزي: « المنتظم في التاريخ »، ج ٦، ص ٣٣٦، حوادث سنة ٣٣٢ ه، حيدر آباد سنة ١٣٥٧ ه.

أصحاب مروان أسروا بدراً، فقتله مروان، ثم عاش بعد قتله أياماً ومات » (ابن الأثير، ج٧، ص ١٦، القاهرة سنة ١٣٥٣ هـ).

كذلك أرسلوا في سنة ٣٥٨ « رسلاً إلى بني نمير وغيرهم من العرب يدعونهم إلى طاعتهم فأجابوا إلى ذلك وأخذت عليهم الأيمان. وأرسل أبو تغلب ابن حمدان إلى القرامطة بهجر هدايا جميلة قيمتها خمسون ألف درهم » (ابن الأثير، ج ٧، ص ٣٥).

\* \* \*

ولقد تولى الأمر بعد وفاة أبي طاهر القرمطي أخوته الثلاثة. ولكن في سنة ٣٥٨ طلب ابنه سابور بن أبي طاهر القرمطي من أعمامه أن يسلموا الأمر إليه والجيش. «وذكر أن أباه عهد إليه بذلك. فحبسوه في داره، ووكلوا به (من يحرسه) ثم أخرج ميتاً في نصف رمضان » من نفس السنة (ابن الأثير، ج ٧، ص ٣٥).

ويظهر أن سلطان القرامطة كان يمتد حتى إلى مكة، في سنة ٣٥٩ إذ يذكر أن الخطبة بمكة كانت « للمطيع لله وللقرامطة الهَجَريين » (ابن الأثير، ج٧، ص٤٠).

# استيلاء القرامطة على دمشق مرة أخرى

كان ابن طغج قد اتفق مع القرامطة على أن يحمل إليهم كل سنة ثلثمائة ألف دينار.

لكن لما استولى جعفر بن فلاح على الشام في سنة ٣٥٩ علموا أنهم لن تصلهم هذه المبالغ. لهذا عزموا في سنة ٣٦٠ « على قصد الشام، وصاحبهم حينئذ (هو) الحسين بن أحمد بن بهرام القرمطي. فأرسل إلى عز الدولة بختيار يطلب منه المساعدة بالسلاح والمال، فأجابه إلى ذلك.

واستقر (۱) الحال أنهم إذا وصلوا إلى الكوفة سائرين إلى الشام حَمَل الذي (۲) استقر. فلما وصلوا إلى الكوفة أوصل إليهم ذلك. وساروا إلى دمشق. وبلغ خبر هم إلى جعفر بن فلاح فاستهان بهم ولم يحترز منهم. فلم يشعر بهم حتى كبسوه بظاهر دمشق وقتلوه وأخذوا ماله وسلاحه ودوابه. وملكوا دمشق، وآمنوا أهلها. وساروا إلى الرملة واستولوا على جميع ما بينهما. فلما سمع مَن بها من المغاربة خبرهم، ساروا عنها إلى يافا فتحصنوا بها. وملك القرامطة الرملة، وساروا إلى مصر، وتركوا على يافا مَن يحصرها. فلما وصلوا إلى مصر اجتمع معهم خلق كثير من العرب والجند والأخشيدية والكافورية.

فاجتمعوا بعين شمس عند مصر. واجتمع عساكر جوهر (الصقلي) وخرجوا إليهم، فاقتتلوا غير مرة والظفر في جيمع تلك الأيام للقرامطة، وحصروا المغاربة حصراً شديداً.

ثم إن المغاربة خرجوا في بعض الأيام من مصر؛ وحملوا على ميمنة القرامطة، فانهزم مَنْ بها من العرب وغيرهم. وقصدوا سواد القرامطة فنهبوه. فاضطروا (أي القرامطة) إلى الرحيل، فعادوا إلى الشام، فنزلوا الرملة، ثم حصروا يافا حصراً شديداً، وضيقوا على مَنْ بها. فسير جوهر (الصقلي) من مصر نجدة إلى أصحابه المحصورين بيافا ومعهم ميرة في خمسة عشر مركباً. فأرسل القرامطة مراكبهم إليها فأخذوا مراكب جوهر ولم يَنْجُ منها غير مركبين، فغنمها مراكب الروم.

وللحسين بن بهرام، مقدم القرامطة، شعر: فمنه في المغاربة أصحاب المعز لدين الله:

<sup>(</sup>١) أي اتفقوا على...

<sup>(</sup>٢) أي أعطاهم ما اتفقوا عليه.

زعمت رجالُ العرب أنى هِبْتهُ الله فدمي إذن ما بينهم مطاول يا مصر! إنْ لم أسْق أرضك من دم يروي ثراك، فلا سقاني النيل! (١) »

وهذا هو أول قتال بين القرامطة وبين الفاطميين، وكان الفاطميون قد استولوا على مصر في شعبان سنة ٢٥٨ ه بقيادة جوهر الصقلي. ولما استقر جوهر بمصر وثبّت قدمه أرسل جعفر بن فلاح الكتامي إلى الشام في نفس السنة فحارب ابن طغج وأسره، وسار إلى دمشق فاستولى عليها ونهب بعض البلد وكفّ عن الباقي، وأقام الخطبة للمعز لدين الله الفاطمي يوم الجمعة لأيام خلت من المحرم سنة تسع وخمسين وثلثمائة، وقطعت الخطبة للخليفة العباسي. غير أن أبا القاسم بن أبي يعلى الهاشمي ثار وقام يقاتل جعفر بن فلاح ومعه أهل دمشق، وانتهى القتال بانتصار جعفر بن فلاح، وتقرر الصلح في يوم الخمس ١٦ ذي الحجة سنة ٣٥٩ ه. وتولى جعفر بن فلاح إمرة دمشق من قبل الفاطميين، إلى أن انتصر عليه الحسين بن بهرام القرمطي وقتله في سنة ٣٦٠ ه كما رأينا.

وكانت المعركة الثانية بين القرامطة والفاطميين في سنة ٣٦٣. ففي هذه السنة «سار القرامطة، ومقدمهم الحسن بن أحمد، من الأحساء إلى ديار مصر فحصرها. ولما سمع المعز لدين الله (الفاطمي)، صاحب مصر، بأنه يريد قصد مصر، كتب إليه كتاباً يذكر فيه فضل نفسه وأهل بيته، وأن الدعوة واحدة، وأن القرامطة إنما كانت دعوتهم إليه وإلى آبائه من قبله. ووعظه، وبالغ، وتهدده، وسيّر الكتاب إليه.

فكتب (القرمطي) جوابه: « وَصل كتابك الذي قل تحصيله،

<sup>(</sup>۱) ابن الأثير،  $+ ۷، ص ۲۲ _ ص ۳۶$ 

وكثر تفصيله، ونحن سائرون إليك على إثره. والسلام! ».

وسار (القرمطي) حتى وصل إلى مصر. فنزل على عين شمس بعسكره، وأنشب القتال، وبث السرايا في البلاد ينهبونها. فكثرت جموعه، وأتاه من العرب خلق كثير. وكان ممن أتاه: حسان بن الجرّاح الطائي، أمير العرب بالشام، ومعه جمع عظيم. فلما رأى المعزّ تحموعه، استعظم ذلك وأهمّه وتحيّر في أمره، ولم يُقْرِم على إخراج عسكره لقتاله. فاستشار أهل الرأي من فصحائه. فقالوا: «ليس حيلة غير السلم في تقريق كلمتهم وإلقاء الخلف بينهم. ولا يتم ذلك إلا بابن الجراح ». فراسله المعز، واستماله، وبذل له مائة ألف دينار إن هو خالف على القرمطي. فأجابه ابن الجراح إلى ما طلب منه. فاستحلفوه، فحلف أنه إذا وصل إليه المال المقرر انهزم بالناس. فأحضروا المال. فلما رأوا استكثروه، فضربوا أكثرها دنانير من صغر (= نحاس) وألبسوها الذهب، وجعلوها في أسافل الأكياس، وجعلوا الذهب الخالص على رءوسها. وحُمل إليه. فأرسل إلى المعز ذلك، فانهزم (ابنُ الجراح) وتبعه العربُ كافة من فلما رآه الحسن القرمطي منهزماً تحير في أمره، وثبت وقائل بعسكره. إلا أن عسكر المعز طمعوا فيه وتابعوا الحملات عليه من كل جانب، فأرهقوه، فولى منهزماً واتبعوا عسكر مفخروا بمعسكره فأخذوا مَنْ فيه أسرى، وكانوا نحو ألف وخمسمائة أسير، فضه ربت من في المعسكر.

وجرّد المعزُّ القائدَ أبا محمد بن إبراهيم بن جعفر في عشرة آلاف رجل، وأمره باتباع القرامطة والإيقاع بهم. فاتبعهم وتثاقل في سيره خوفاً أن ترجع القرامطة إليه.

ولما بلغ المعز انهزام القرمطي من الشام وعوده إلى بلاده، أرسل القائد ظالم بن موهوب العقيلي واليا على دمشق، فدخلها وعظم حاله وكثرت جموعه وأمواله وعُدّته، لأن أبا المنجا، وابنه مصاحبي القرمطي ما كانا بدمشق ومعهما جماعة من القرامطة، فأخذهم ظالم وحبسهم وأخذ أموالهم وجميع ما يملكون » (ابن الأثير، ج ٧، ص ٤٥).

#### أفول نجم القرامطة

وربما كان لهذه الهزيمة أثرها في بدء أفول نجم القرامطة.

إذ نعرف من أخبار سنة ٣٧٥ ه أن صمصام الدولة هزم القرامطة هزيمة عظيمة لما أن هاجموا الكوفة. كذلك هزمهم رجل يعرف بالأصفر من بني المنتفق في سنة ٣٧٨ هزيمــة شنيعة في عقر دارهم، كان ذلك في الأحساء، وقد سار إليها فتحصنوا منه فيها، فعــدل إلــي القطيف فأخذ ما كان فيها من عبيدهم وأموالهم ودوابهم وسار بها إلى البصرة (ابن الأثيـر، ج٧، ص ١٣٦). وحل الأصفر محل القرامطة في التعرض للحجاج، وقد توفي في سنة ٤١٠ ه (ابن الأثير، ج٧، ص ٣٠٣)

ولما كان ابتداء أمر القرامطة بالبحرين هو سنة ٢٨٦ ه، فيمكن القول بأن دولتهم ظلت قوية مهيبة الجانب طوال مائة سنة على الأقل، وأن أوج قوتها كان في عهد أبي طاهر سعيد بن الحسن الجنابي الذي توفى في رمضان سنة ٣٣٢ ه.

ولم نعثر على شيء في كتب التاريخ التي بأيدينا عما صار إليه أمر دولة القرامطة بعد هزيمة الأصفر المنتفقي لهم في سنة ٣٧٨ ه. والنويري يؤكد هذا أيضاً فيقول إنه بعد هزيمة الأصفر لهم « انتقض أمر

القرامطة وضعفوا. وكانت مدة ظهور مذهبهم إلى هذا التاريخ مائة سنة، ومنذ ظهور أمرهم استولوا على البلاد وتجهزت العساكر لقتالهم خمساً وتسعين سنة. وكانت فتنتهم قد عمّت أكثر البلاد والعباد. ولم أقف لهم بعد واقعة الأصفر على واقعة أخرى فاذكرها »(١).

غير أن دى خويه، في مقال له « بالمجلة الآسيوية » (عدد يناير \_ فبراير سنة غير أن دى خويه، في مقال له « بالمجلة الآسيوية » (عدد يناير \_ فبراير سنة ١٨٩٥ ص ٥ \_ ٣٠) وجد أخباراً عن نهاية دولة القرامطة بالبحرين، وذلك في شرح على القصيدة الميمية (٢) لابن مقرب، وابن مقرب شاعر عاش في بداية القرن السابع الهجري، وأصله من الأحساء، وينحدر من الأمير الذي قضى على دولة القرامطة. ولا يذكر اسم الشارح، لكن يمكن افتراض أنه من الأحساء، نظراً لوفرة معلوماته عن هذا البلد.

وقد بدأت الاضطرابات التي أدت إلى سقوط دولة القرامطة، بدأت في جزيرة أوال، بعد زيارة الناصر بن خسرو للأحساء في سنة ٤٤٦ ه بقليل. ذلك أن شخصاً يُدعى أبا البهلول (العوّام بن محمد بن يوسف بن الزجاج)، من قبيلة عبد القيس، وأخاه أبا الوليد مُسلم، خطيب الجزيرة، وكلاهما سُنِّي، التمسوا من الناظر (الحاكم) القرمطي للجزيرة واسمه ابن عرهم أن يتدخل لدى حكومة الأحساء للسماح ببناء مسجد، لأن التجار الغرباء كانوا يتجنبون النزول في جزيرة أوال بسبب عدم وجود مسجد صالح لصلاة الجمعة. وأعطى الأذن، وبُني المسجد، ولكن الخطبة عقدت فيه باسم الخليفة العباسى:

<sup>(</sup>۱) النويري: « نهاية الأرب »، مخطوط باريس رقم ۱۵۷۱، النص الخامس، القسم الخامس، الباب  $\Lambda$  \_ 9، ورقة  $\Lambda$  \_ 77.

<sup>(</sup>٢) مخطوط ديوان ابن مقرب كان آنذاك ضمن مجموعة مخطوطات الناشر بريل في ليدن، وقد وضع فهرسها هوتسما.

القائم بأمر الله. فثار أنصار القرامطة، قائلين إنه لا سلطان الآن للخليفة العباسي، وحتى في العراق يخطب باسم المستنصر الخليفة الفاطمي في مصر. ورفض أهالي أوال دفع الخراج للقرامطة، وثاروا على الناظر القرمطي بزعامة أبي البهلول، وأفلحوا في ثورتهم وطردوا الموظفين القرامطة وأعلن أبو البهلول نفسه أميراً. غير أنه لم يستمر طويلاً، إذ نعرف من الشرح للقصيدة أنه في سنة ٤٦٩ ه استولى أمير القطيف وهو يحيى بن العباس على جزيرة أوال. وطلب يحيى بن العباس من الخليفة العباسي ووزيره نظام الملك وسعد الدولة أن يبعثوا بنجدة من الفرسان، فجاءه كجكينا، حاجب السلطان ملكشاه ومعه ٤٠٠ فارس عربي وتركي. فخاف يحيى بن العباس على نفسه، فرفض النجدة وبمعونة البدو اضطر كجكينا إلى البصرة في سنة ٤٦٨ ه وهو في أسوأ حال.

لكن ثار على القرامطة بعد ذلك عبد الله بن علي بن محمد بن إبراهيم، من قبيلة عبد القيس، فقام بالحرب ضد القرامطة في الأحساء، وهزم القرامطة، وصار من مشاهير القود. ولا نعلم بالدقة متى حدثت هذه المعركة. وكل ما نعلمه أن القرامطة تحصنوا بعاصمتهم طوال سبع سنوات. ولما رأى عبد الله بن علي أن قواته غير قادرة على الاستيلاء على الأحساء، تفاوض مع الخليفة في بغداد. فأرسل الخليفة جيشاً مؤلفاً من ٧٠٠ فارس سلجوقي (شركسية) بقيادة أكْسُك سلار في سنة ٤٦٧، ويلقب بابن توبك، وكان مقطعاً على حلوان ونواحيها. ومضى اكسك سلار إلى القطيف ليعاقب أو لا يحيى بن العباس لموقفه من كجكينا، فلما اقترب جيشه من القطيف لجأ ابن عباس إلى جزيرة أوال، وتابع اكسك سلار مسيرته في اتجاه الأحساء. واستطاع عبد الله بن علي حصار الأحساء حصاراً محكماً. فاضطر القرامطة إلى طلب الصلح، ووافقوا على الخضوع ودفع مبلغ ضخم للخليفة في مقابل

تأمين حياتهم وأموالهم. لكن القرامطة \_ بما طبعوا عليه من دهاء \_ انتهزوا الفرصة لتموين أنصيم، وكانوا يعلمون أن جيش اكسك سلار غير قادر على البقاء حتى فصل الصيف. واضطر اكسك فعلاً إلى العودة إلى بغداد، تاركاً أمر الحصار لعبد الله بن علي وأخيه هو (أي أخي اكسك). ثم عاد منحدراً في الدجلة إلى واسط، متوجهاً إلى البصرة. ولكن جاءه البريد بأن القرامطة والأزد تحالفا عليهما. ولكنهما، أي عبد الله بن علي وأخاه، هجما على القرامطة والأزد في مكان يُدعى «ما بين الرجتين »، وانتصرا على هؤ لاء الأخيرين، مما اضطرهم إلى طلب الصلح فدخل عبد الله بن علي القلعة. وهكذا استولى عبد الله بن علي على عاصمة القرامطة، الأحساء، ورحل الأتراك السلاجقة. ولكن القرامطة لم يهدأوا بعد هذه الهزيمة، بل تفاوضوا مع قبيلة عامر ربيعة. فحاربهم عبد الله وقضى على جنود عامر ربيعة، وكان اللقاء بين نهري محلم وسلَيْل، واستولى عبد الله على ٢٠٠٠ من الإبل وكثير من الخيل. وبعد هزيمة عامر ربيعة هاجم عبد الله بن علي القرامطة، وكان اللقاء بين نهر الخندق وباب الأصفر (أو: باب الأصفر)، وقتل في المعركة ثمانون من زعماء القرامطة، وكان ذلك في سنة ٤٧٠ هـ.

ولكن بقي على عبد الله الاستيلاء على منطقة القطيف وجزيرة أوال اللتين كانتا تحت حكم أسرة يحيى بن عباس. وهذا ما فعله عبد الله إذ انقض على الناظر واستولى على القطيف وأرسل ابنه، الفضل، للاستيلاء على جزيرة أوال، وتمكن الفضل من ذلك. وبهذا استقر السلطان في كل منطقة البحرين لعبد الله بن على.

وبهذا أيضاً زالت دولة القرامطة نهائياً من منطقة البحرين، حيث كان مركز دولتهم. وكان ذلك آخر عهدهم بالسلطان.

# مذهب القرامطة

\_ \ \_

#### كيفية الدعوة

اتخذ القرامطة أسلوباً في الدعوة إلى مذهبهم فريداً بارعاً، هو من أدق ما عرف تاريخ الحركات السرية في العالم.

وخير مصدر لنا عنه هو ما كتبه الشريف أبو الحسين محمد بن على، ونقله إلينا النويري في «نهاية الأرب »، وهو مما لم ينشر بعدُ من هذه الموسوعة العظيمة ولهذا سنورده هنا بتمامه.

« قال الشريف أبو الحسين محمد بن على:

#### صفة الدعوة الأولى

أول الدعوة بعد عمل (١) الداعي بالتزويق (١) وقوة إجابة

<sup>(</sup>۱) لعلها: علم. (۲) كذا غير واضحة في مخطوط باريس.

المدعو من سائر الأمم: أن يسلك به في السؤال عن المشكلات مسلك الملحدين والشكاك. فيكثر <sup>(١)</sup> السؤال عن تأويل الآيات ومعانى الأمور الشرعيات، وشىء مــن الطبـــائـع، ووجـــوه القول في الأمور التي تكثر فيها الشُّبه، ولا يصل إليها إلاّ العالم المبرّز ومَن ْجرى مجراه.

فإنْ اتفق له نجيبٌ عارف ممارس جَدل، سَلَّم إليه الداعي وعظَّمه وكرَّمه وحشمه وصوّب قوله وداخله بما يجب من علم شريعته التي يومئ إليها؛ وكل ذلك يقطع كلامـــه لـــئلاّ يتبيّن ما هو عليه من الحيلة والمكر، وما يدخل به على الناس من أمر الدعوة.

وإنْ اتفق مغرور مغفل غليظ الحواس ألقى إليه ما يشغل به قلبه، مثل قوله: إن الدين لمكتوم، وإن الأكثر له منكرون وبه جاهلون. ولو علمت هذه الأمة ما خص الله به الأئمة من العلم لم تختلف. ويُوهم مَنْ سمع كلامه أن عنده علوماً خفية لم تصل إليهم. فتتطلع (٢) نفس المستمع إلى معرفة بيان ما قال. وربما وصل أمره مع من يجالسه \_ واحداً كان أو جماعةً \_ بشيء من معانى القرآن وذكر شرائع الدين وتأويل الآيات وتنزيلها وكلم لا يشك المسلم العارفُ في حقيقته، ويوهم المستمعين منه أنه قد ظفر بعلم لو صادف له مستمعاً لكان ناجياً مشفعاً. وقرر عندهم أن الآفة التي نزلت بالأمة وحيرت في الديانة وشــتّت الكلمــة وأورثــت الأهواء المُضلَّة: ذهابُ الناس عن أئمة نصبوا لهم وأقيموا حافظين لشرائعهم يؤدونها علي حقائقها ويحفظون عليهم معانيها وبواطنها. وأنهم لما عدلوا عنهم ونظروا من تلقاء عقولهم واتباعهم لما حسن في رأيهم وسمعوه من أسلافهم وغُلاتهم: اتباع الملوك في طلب الدنيا، وحاملي الغني، ومسمعي

<sup>(</sup>١) في النص: ويكثر.(٢) في النص: فتطلع.

الإثم وأنصار (١) الظلمة وأعوان الفسقة، الطالبين العاجلة والمجتهدين في الرئاسة على الضعفاء؛ ومَنْ يكايد رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ في أمته، وعير كتابه، وبدّل سُنته، وقتل عترته، وأفسد شريعته، وسلك بالناس غير طريقته، فتحيّر وحيّر مَنْ قبل منه. وصار الناس إلى أنواع الضلالات به وباتباعه.

وقالوا لهم حينئذ كالنصحاء الحكماء: «إن دين محمد لم يأت بالتخلي و لا بالتحري، و لا بأماني الرجال و لا شهوات الخلق، و لا بما خَفّ على الألسنة و عرفته دهماء العامة. وإنما الدين صعب مستصعب وأمر مستثقل و علم خفي غامض، ستره الله في حُجّته و عظم شأنه عن ابتذال الأشرار له. فهو سر الله \_ عز وجل \_ المكتوم وأمره المستور الذي لا يطيق حمله و لا ينهض بأعبائه و ثقله إلا ملك مقرب، أو نبي مرسل، أو عبد مومن امتحن الله قلبه للإيمان » \_ في أمثال هذا الكلام.

ويموّه على من لا يعلم بأنهم لو أظهروا ما عندهم من العلم لا يكره من يسمعه ويَعْجَبُ منه، وكفّر أهله. وهذه مقدمة يجعلونها في نفوس المخدوعين ليواطئوهم على أن لا ينكروا<sup>(٢)</sup> ما يسمعونه ولا يدفعوه، فيجعلوا ذلك تأنياً وتلبيساً<sup>(٣)</sup> لينخلع من الشرائع وترتيب أصولها والحرص على طلبها.

وربما قالوا لهم شيئاً يمو هون به أن له تفسيراً، وإنما هو تقليد في الديانة. فمن مسائلهم: ما معنى رمي الجمار والعَدُو بين الصّفا والمَرُوة؟ ولم قضت الحائضُ الصيامَ ولم تقض الصلاة؟ وما بال

<sup>(</sup>١) في النص: احساد (!).

<sup>(</sup>٢) ص: ينكرون.

<sup>(</sup>٣) غير واضحة في النص.

الجُنُب يغتسل من ماء دافق بشيء طاهر منه يسير (۱)، و لا يغتسل من البول المنجس الكثير القدر؟ وما بال الله تعالى خلق الدنيا في سبعة أيام: أعجز عن خلقها في ساعة واحدة؟ وما معنى « الصراط » المضروب في القرآن مثلاً؟ « والكاتبين الحافظين »؟ وما لنا لا نراهما؟ أخاف ربنا أن نكابره ونجاحده فأذكى العيون وأقام علينا الشهود وقيد ذلك بالقرطاس والكتابة؟ وما « تبديل الأرض غير الأرض »؟ وما عذاب جهنم؟ وكيف يصحّ تبديل جلد مذنب لم يذنب فعذب؟ وما معنى: « ويحمل عرش ربك فوقهم يومئذ ثمانية » (سورة الحاقة ۱۷)؟ وما إبليس وما ذكرته الشياطين وما وصفوا به، وأين مستقرهم ومقدار قدرهم؟ وما ياجوج وماجوج وماجوج وماروت؟ وما سبعة أبواب النار؟ وما ثمانية أبواب الجنة؟ وما شجرة الزقوم النابتة في أصل الجحيم؟ وما دابة الأرض ورعوس الشياطين، والشجرة الملعونة في القرآن، والتين والزيتون؟ وما الخنس وما الكنس؟ وما معنى « كهيعص » وما معنى « حسق » و وأمثال هذا من الكلام؟ ولم جُعلت السموات سبعاً والأرضون اثنتي عشرة عيناً؟ ولم جعلت الشهور اسبعاً، والمثاني من القرآن سبع آيات؟ ولم فجرت العيون اثنتي عشرة عيناً؟ ولم جعلت الشهور وعلوماً جليلة.

وقالوا للمغرورين: ما يعمل معكم الكتاب والسُّنَة ومعاني الفرائض اللازمة؟ وأين أرواحكم، وكيف صُورها، وأين مستقرها، وما أول أمرها؟ والإنسان: ما هو، وما حقيته، وما فرق بين حياته وحياة البهائم، وفَرْقُ ما بين حياة البهائم وحياة الحشرات، وما

<sup>(</sup>١) ص: الببسير.

بانت به حياة الحشرات من حياة (ورقة ٥٠ ب) النبات؟ وما معنى قول رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم: \_ خلقت حواء من ضلع آدم؟ وما معنى قول الفلاسفة: الإنسان هـ و العـالم الصغير؟ ولم جعلت قامة الإنسان منتصبة دون الحيوان؟ ولم جُعل في أربعة أصابع من بدنه ثلاثة شقوق، وفي الإبهام شقان؟ ولم جعل في وجهه سبعة ثُقُب وفي سائر بدنه ثقبان؟ ولم جُعل في ظهره اثنتا عشرة عقدة، وفي عنقه سبعة؟ ولم جعل رأسه في صورة ميم، ويداه حاء، وبطنه ميماً ورجلاه دالاً، حتى صار كتاباً مرسوماً يترجم عن «محمد »(١)؟ ولم جعلت أعداد عظامكم كذا، وأعداد أسنانكم كذا؟ ولم صارت الرؤساء من أعضائكم كذا وكذا؟ \_ وسألوا عن التشريح والقول في العروق وفي الأعضاء ووجوه منافع الأعضاء، ويقولون لهم: ألا تفكرون في حالكم وتعتبرون وتعلمون أن الذي خلقكم حكيم غر مجازف، وأنه فعل ذلك جميعه بحكمة، وله في ذلك أغراض باطنة خفية حتى جمع ما جمعه وفرق ما فرقه؟ وكيف الإعراض عن هذه الأمور وأنتم مستمعون قول الله عز وجل: « وفي أنفسكم أفلا تبصرون » (الذاريات ٢١)، وقوله: « وفي الأرض آياتٌ للموقنين » (الذاريات ٢٠) ويقول: « ويضرب الله الأمثال للناس لعلهم يتذكرون » (إبر اهيم ٢٥) ويقول: « سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبيّن لهم أنه الحق » (فصلت ٥٣) \_ فأي شيء رآه الكفار في أنفسهم وفي الآفاق فعرفوا أنه الحق؟ وأيّ حق عرفه من محد الديانة؟ أو لا يدلكم هذا على أن الله \_ عز وجل من إراد أن يدلكم على بواطن الأمور الخفية والمستور في باطنه (!) وعرفتموه (<sup>٢)</sup> لزالت عنكم كل حيرة وشبهة، ووقعت لكم المعارف السّنية. أُولا ترون أنكم جهلتم أنفسكم التي مَنْ جهلها كان حريّــاً بأن لا يعلم غير ها؟ أو ليس الله

<sup>(</sup>١) في الهامش ورد: صفة الاسم المذكور عليه السلام.

<sup>(</sup>٢) الجملة غير وأضحة في النص، ومعناه: وما في بأطن الأمور لو عرفتموه لزالت...

تعالى يقول: « ومَنْ كان في هذه أعمى فهو في الآخرة أعمى وأضل سبيلا » (الاسراء: ٢٧) \_ وأمثال هذه الأمور مما يسألون عنه ويعرضون به من تأويل القرآن \_ وتفسير ألفاظ كثيرة من ألفاظ السُّنَن والأحكام والجواب عن معان يفسر بها وضع الشرائع السمعيات (١) فيما رفع منها وما نصب، وكثير من أبواب التعديل والتجوير مما يأتي في المقالة الثانية، إنْ شاء الله تعالى.

فإنْ أوجب ذلك للمسئول عنه شكاً وحيرة واضطراباً، وتعلقت نفسه بالجواب عنه، وتشوق إلى معرفته فسألهم عنه عاملوه بمثل ما يفعل به صاحب الفأل والزرّاق والقصـّاص على العوام عند امتلاء صدورهم بما يفخمون به أولاً عندهم من الأحوال قد عرفوها من أحوالهم لهم إلى معرفتها أكبر الحاجة وعلقوا بمعرفتها أنفسهم، وعند بلوغ القصاص إلى ما يبلغون إليه يقطعون الحديث لتعلق قلوب المستمعين بما يكون بعده (١). وهذه صفة الدعاة وحالهم: يُقْدمون على الكلام والمسائل، ثم يقطعون، فتتعلق أنفس المغرورين بما تأخر من القول الذي قدموا (ورقة ٥١) له مقدمة. فإذا خاطبهم على علم معرفته تأويل البيان، قالوا له: لا تعجل، فإن دين الله أجل وأكبر من أن يبذل لغير أهله ويُجْعَلَ غرضاً للعب، وما جانسه. ويقولون: قد جرت سُنة الله عز وجلً في عباده عند شرع من نصبه من النبيين: أخْد ذُ الميثاق. وكما قال تعالى: « وإذ أخذنا من النبيين ميثاقهم ومنك ومن نوح وإبراهيم وموسى

<sup>(</sup>١) ص: السمعيات.

<sup>(</sup>٢) يشير إلى عملية اجتذاب المستمعين (أو المشاهدين اليوم) لرواية تروى، وذلك بما يُعرف بالـ Suspense.

(الأحزاب: ٧) وقال: «ولا تتقضوا الأيمان بعد توكيدها وقد جعلتم الله عليكم كفيلاً، إن الله يعلم ما تفعلون. ولا تكونوا كالتي نقضت غزلها من بعد قوة أنكاثاً تتخذه » (النحل: ٩٢) وقال تعالى: «لقد أخذنا ميثاق بني إسرائيل » (المائدة: ٧٠) \_ في أمثال هذا، خبر الله \_ عز وجل ً \_ فيه أنه لم يملك حقه إلا لمن أخذ عهده، فأعطنا صفة (١) يمينك وعاهدنا بالتوكيد من أيمانك وعقودك ألا تقشي لنا سراً ولا تظاهر علينا أحداً ولا تطلب لنا غيلة، ولا تكلمنا إلا نصحاً، ولا توال لنا عدواً \_ في أمثال (٢) لهذا.

وإنما غرضهم في ذلك كله أمور:

منها أن يستدلوا بها بظاهر ما يعطيهم المخدوع من انقياده وطاعته \_ على باطن أمره من شكه واضطرابه وكيف موقع ذلك منه؛

ومنها التوثق بالأمن من كشف أحوالهم وانتشار أمورهم إلا بعد توطئة ما يريدونه حالاً فحالاً؛

ومنها أن يرسموه بالذل والطاعة لهم والرضا منه بأن يكون منقاداً تابعاً ومعظّماً لهم مُكْبراً. وإلا فإن نكث الأيمان وقلة الاكتراث بها والفكرة فيها والاعتدال بها هو دينهم عند البلوغ إلى غايتهم التي يجرون إليها. وإنما يجعلون ذلك (٢) هذه الطبقات ما داموا مستعدين للعمل بالديانات.

فإنْ سمح المدعو بإعطاء عهده وتصاغر لهم بقوة اضطراب قلبه وشكّه، قالوا لـ عبنئذ: أعطنا جُعلاً من مالك \_ وغر ما نجعله مقدمة

<sup>(</sup>١) ص: صعقه (!).

<sup>(</sup>٢) في أمثال لهذا: وما شابه ذلك.

<sup>(</sup>٣) في النص: ذلك ما معالا هذه الطبقات.

كشفنا لك الأمور وتعريفك إياها. وكان ذلك مما يستظهرون به عليه في الاستدلال به أيضاً على قوة شكه وتعلق نفسه وظهرياً لهم على الاستعانة على أمرهم وتمكينهم لدعوتهم. شم رسموا في مبلغ ذلك رسماً بحسب ما يراه الداعي في أمره اصلاحاً. وإن امتنع عليهم المخدوع في رتبة العهد وإعطائه الداعي، أو في رتبة العزم وعطيته أمسكوا عنه، وزادوه أبداً في شكه وحيرته.

فهذا حال الدعوة ووصفها وما تدرج بها الدعاة المخدوعين.

## صفة الدعوة الثانبة(١)

## (١٥ ب) قال الشريف رحمه الله:

فإذا قبل المخدوع الرتبة الأولى وحصل عليها اعتقد تُهمة الأمة فيما فعلته عمّن كان قبلها من علماء المسلمين، وقوي شكه في ذلك. ثم يقرر في نفسه أن الله تعالى لم يرض في إقامة حقه وما شرعه لعباده إلا بأخذ ذلك عن أئمة نصبهم لهم وأقامهم لحفظ شرائعه على مراده. وسلكوا به في تقرير هذه الأمور عنده والدلالة على صواب قولهم، وجعلوا على قولهم وبرهانهم طريقاً يسلكون به مسلك أصحاب الإمامة في تعاطي إثباتها من جهة السمع والعقل حتى يُتأثر ذلك عند من يأخذون عليه ويقرره في نفسه. فيكون ذلك منزلة ثانية ودعوة مرتبة بعد الدعوة الأولى التي قدمنا ذكرها؛ ثم ينقلونه إلى الدعوة الثالثة.

<sup>(</sup>١) العنوان في النص هو: « ذكر ظهور الدعوة الثانية » وقد آثرنا العنوان الذي وضعناه، ليتسق مع باقي العنوانات.

## صفة الدعوة الثالثة

قال:

وأما الدعوة الثالثة فهي أن يقرر الداعي عند المخدوع أن الذي يعتقده في عدد الأئمــة أنهم سبعة، عظموا في أنفسهم وأعدادهم؛ ورتبوا سبعة كما رتبت جلائــل الأمــور وأصــول الترتيب كالنجوم السبعة السيارة، والسموات والأرضين. ثم يعدد له ما في ذلك جار على هــذا العدد مما سنذكره في المقالة الرابعة ونبينه ونذكر مذهبهم فيه إن شاء الله.

قال:

ثم يقرر عند المخدوعين أمر الأئمة وعددهم فيقول إن هؤلاء الأئمة: علي بن أبي طالب، ثم الحسن ثم الحسن ثم الحسن بن ابناه، ثم علي بن الحسين زين العابدين، ثم محمد بن علي الجليل الرضى، ثم أبو عبد الله جعفر بن محمد الصادق، ثم السابع: وهو عندهم القائم وصاحب الزمان إلى آخره (۱). وقد كان منهم من يجعل القائم: محمد بن إسماعيل بن جعفر، ولا يبتدئ بإسماعيل بن جعفر قبله. ومنهم من يجعل إسماعيل، ثم القائم محمد بن إسماعيل: فمن فعل هذا أخرج من أعداد السبعة.

فإذا قرر الداعي عند المخدوع أن الأئمة سبعة أسقط ستة لم يجعل لهم إمامة وهم: موسى بن جعفر، وعلي بن موسى، ومحمد بن علي، وعلي بن أحمد، والحسن بن علي، ومحمد المنتظر.

فإذا قبل منه المغرور ما يلقى إليه من هذا القول استقر عليه وأخذ في حرف عن طريق الإمامة، ويقع في أبي الحسن بن موسى بن جعفر

<sup>(</sup>١) في النص: الآخرة.

ويتليه بما ليس فيه ثم يقول له إن الإمامية الذين يقولون باثني عشر إماماً ليس لهم حقيقة بما يعتقدونه \_ يريد بهذا أن يسهّل عليه طريق المخالفة لأهل الإمامة، كما سهل عليه التهمة لما عليه سائر الأمة من الاعتقاد كما تقدم في الدعوة الأولى والذين يصدّون عن طريق الإمامة في أبي الحسن. ويقال إن موسى بن جعفر يكني أبا إبر اهيم. يقولون: إنّا وجدنا صاحبنا محمد بن إسماعيل بن جعفر عنده علوم المستورات وبواطن المعلومات، وفقدنا ذلك (٢٥٢) عند كل أحد سواه. وربما أتوا بروايات في الطعن على أبي الحسن موسى بن جعفر، ورموه بالعظائم ويقولون إنه (١) ليس إماماً. وقد اجتمعت الشيعة، التي إجماعها أولى بالاتباع والحجة، أنه لا تُسْتَحق الإمامة، بعد مضى الحسين بن على إلا في ولد الإمام. وقد اتفقنا وهم على صحتها وترتيبها إلى جعفر بن محمد. ثم اختلفنا في أي أو لاده أحق بها، فوجدنا عند صاحبنا علم التأويل وتفسير ظاهر الأمور وسر الله \_ عز وجل لله وجه تدبيره المكتوم واتفاق دلالته في كل أمر يُسأل عنه في جميع المعدومات وتفسير المشكلات ومواطن الظاهر كله والتأويلات وتأويل التأويلات. فنحن الوارثون من بين طبقات الشيعة المعبرين، عنه أخذناه، ومن جهته ورثتاه، ممن لا نجد من خالقنا يمكنه أن يساوينا فيه، ولا يتحقق به ويدّعيه. فصـح بـذلك أن صاحبنا أولى بالإمامة من جميع ولد جعفر بن محمد. وربما قالوا: وجدنا فلاناً من ولد جعفر بن محمد من شأنه كذا، وفلاناً من قصته كذا \_ في فروق لهم كاذبة، بأقاويل لا تليق بهم. ثـم يقولون: فلم يَبْقَ مَنْ سَلَم من الطعون المعروفة إلاّ صاحبنا، فوجب أن بكون هو صاحب الأمر دون كل أحد.

<sup>(</sup>١) في النص: ليس له إماماً.

وليس غرض هؤلاء أصحاب هذه الدعوة الخبيثة (۱) أن يؤخروا موسى بن جعفر ولا (أن) يقدموا إسماعيل بن جعفر ولا ابنه محمداً، وإنما جعلوا هذا كأداة الصانع التي لا تتم الصنعة إلا بها. فإذا انقاد لهم المغرور وسمع قولهم تيقنوا أنهم قد تمكنوا من عقله، وسلكوا به أي مسلك أرادوه. فهذه الدعوة الثالثة.

## صفة الدعوة الرابعة

#### قال الشريف:

إن الدعوة الرابعة أن يقرر عند المدعو بأن عدد الأنبياء الناسخين للشرائع المبدلين لها أصحاب أدوار وتقلبات (٢) الأحوال الناطقين على الأمور: سبعة. فعدد الأئمة سواء. كل واحد منهم له صاحب يأخذ عنه دعوته ويحفظها على أمّته، ويكون معه ظهريّاً في حياته وخليفة له من بعد وفاته، إلى أن يؤديها إلى آخر يكون سبيله معه سبيله هو مع نبيّه الذي هو تابعه. شم كذلك لكل مستخلف خليفة، إلى أن يمضي منهم على تلك الشريعة سبعة. ويُسَمُون هـؤلاء السبعة: الصامتين لتباتهم (٣) على شريعة اقتفوا فيها أثر واحد هو أولهم. ويسمون صاحب الأول: سُوسنه، وربما عبروا عنه بغير ذلك. ثم يزعمون أن لا بدَّ عنه انقضاء هؤلاء السبعة واستنفاد دورهم بشرعهم من استفتاح دور ثان ينسخ به شَرْعَ مَنْ قَبْلَه، ويكون خلفاؤه بعده يجري أمرهم كأي (٤) مَنْ كان قبلهم، ثم يأتي بعدهم ناسخ

<sup>(</sup>١) في النص: الجبلية.

<sup>(</sup>٢) في النص: تغلبت.

<sup>(</sup>٣) في النص: لسامهم.

<sup>(</sup>٤) في النص: كان.

ثم أتباعٌ سبعةٌ صُمْتٌ أبداً، إلى أن يأتي السابع فينسخ لجميع ما قبله ويكون صاحب (٥٢ ب) الزمان الأخير الناطق.

ثم يزينون هؤ لاء بالتسمية لهم والأوصاف فيقولون: أول هؤ لاء النطقاء: آدم، وصاحبه وسوسه: شيث، ويقال: « بابه » في موضع: « سوسه ». ويسمون بعده تمام سبعة صمتوا على شريعة آدم. \_ ثم نوح: فإنه ناطق ناسخ، وسام: سوسه، ثم تمام السبعة. \_ ثم الثالث: إبراهيم، وسوسه: إسماعيل، ثم تمام السبعة. \_ ثم الرابع: موسى، وسوسه هارون، ثـم مات هارون في حياته فصار سوسه: يوشع بن نون، ثم تمام السبعة بعده. \_ ثم الخامس: المسيح عيسى بن مريم، أخذها عن يحيى وهو آخر السبعة قبله، وهو أقامه ونصبه، ولهم في هذا ما سيأتي ذكره. وسوس المسيح: شمعون الصفا، ثم تمام السبعة بعده. \_ ثم السادس: محمد بن عبد الله صلى الله عليه وسلم، وسوسه: على بن أبي طالب رضى الله عنه، ستة ثم السابع قائم الزمان محمد بن إسماعيل بن جعفر، وهو المنتهي إليه علومٌ مَنْ قَبْله والقائم بعلم بواطن الأمور وكشفها وإليه تفسيرها، وإلى أمره أُجْري ترتيب سائر مَنْ قبله في أمور سيأتي ذكرها إن شاء الله. فهذه درجة أخرى قرر بها الداعى عند المدعو نبوة نبيّ بعد محمد صلى الله عليه وسلم وسهّل بها طريق النقل عن شريعة، وأخرج بها المدعو إليها عما هو معلوم عند كل سامع لدعوة رسول الله صلى الله عليه وسلم من أن من دينه وما علم من مذهبه ونحلته أنه خاتم الرسل، وأن لا نبي بعده، وأن دولته مُبْقاة وشريعته مفترضـــة أبـــداً إلــــي أن يـــرث اللهُ الأرضَ ومَنْ عليها. فالعلم بذلك من ديانته وما عرف من مذهبه، وأن أمّته بلغت عند ذلك وفهمته، وأن من مفهوم شريعته أنه لم يكن يجوز لأحد اعتقاد نبوّة غيره في وقتــه و لا فيمـــا بعده. فكانت هذه الدعوة أول ما أخرج الداعي بها المدعوَّ عن شريعة رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأدخله في جملة الكفار والمرتدين عن شريعته، هو مع هذا لا يعلم ما خرج منه ولا ما دخل.

## ذكر صفة الدعوة الخامسة

قال:

اعلم أنه من يحصل على ما قدمنا ذكره يحصل عليه وقد مهد له بطريق تعظيم الأعداد ووكّد بذكر الطبائع في أبنية العالم وأمور كثيرة سيأتي ذكرها في المقالة الثامنة كلها، مبنية على مذاهب مدخولة وأمور فاسدة مرذولة: مذاهب كثير من الملحدين المتفلسفة مع اطراح ما نقلت الأمة واستخفاف بحال الشريعة، والاعتقادات (۱) الشنعة والإنكار، لفسخ ما ورث عن النبوة وتوقع أمور باطنة بخلاف ما ألف من علم الظاهر، وقلة احتفال بدلال ظاهر القرآن وغيره من الكلام (٥٠ أ) على الأمور بحقائق اللغة العربية واقتفاء أثر (١) العرب في أوضاع كلامهم. مع ثرب (١) العرب ومع تحبيب دناة العجم. ويوهم أن العرب للعجم أعداء وظالمون، وأنهم لملكهم مغتصبون. هذا يقال للمدعو إذا كان أعجمياً. فإن كان أعرابياً خوطب في حال دعوته بأن العجم غلبوا على دعوته، وفازوا بمملكته، وأن له الاسم ولهم الدنيا، وأنسه أحق بذلك منهم وأولى في أمور من هذا يطول وصفها بحسب ما يتخرج للداعي فيها. شم يمكن عنده طرفاً من الهندسة في الأشكال، ويعرف أن طبائع الأعداد في النظام لأمر يستخرج منه علوم الأثمة والطريق إلى علم الإله والنبوة.

<sup>(</sup>١) ص: والاعتقاد الشفعة والانتظار (!).

<sup>(ُ</sup>٢) ص: اثرب العرب (!). \_ وثربه نُرْباً: لامه وعيره.

<sup>(</sup>٣) ص: عصت (١).

ويقرر عنده أن مع كل إمام حُججاً متفرقين في الأرض، وأن عددهم في كل زمان انتا عشر رجلاً، كما أن عدد الأئمة سبعة، وأن دلالة ذلك ظاهرة وحجته قاهرة بأن يعلم أن الله حلّ وعز ّ لا يخلق الأمور مجازفة على غير معان توجبها الحكمة. وإلا المأمور مجازفة على غير معان توجبها الحكمة. وإلا المأمور مجازفة على غير معان توجبها الحكمة. وإلا المأبو النهود التي فيها قوام العالم سبعة، وجعل السموات والأرضين سبعة؟ وأمثال هذا؛ وبالغوا (في هذا). وكذلك الاثنتا عشرة حجة عدد البروج المعظمة وعدد الشهور المعروفة، وعدد النقباء من بني إسرائيل، ونقباء النبي — صلى الله عليه وسلم — من الأنصار؛ وفي كل يد إبهام، فيها شقان، بها أصابع، في كل اصبع ثلاثة شقوق، تكون اثني عشر شقاً. وفي كل يد إبهام، فيها شقان، بها قوام جميع كفه وسداد أصابعه ومفاصله. فالبدن الأرض، والأصابع كالجزائر الأربع، والشقوق كالحجج فيها، والإبهام كالذي يقوم الأرض بعد ما فيها. والشقان فيها هما الإمام وسوسه لا يفترقان، ولذلك صار في ظهر الإنسان اثنتا عشرة خرزة كالحجج، وفي عنقه سبعة أمثال لهذا كثيرة يحصلون بها المدعو على الأنس بتمهيد طريق للخروج عن أحوال الأنبياء وشرائعهم، والعدول عن ذلك إلى أمور الفلاسفة في ترتيب شبههم أبداً ما رأوا أن هناك بقية من دين.

## صفة الدعوة السادسة

قال الشريف \_ رحمه الله:

اعلم أنهم إذا مكنوا ما وصفنا وأحكموه ووثقوا بمشاركة (١)

<sup>(</sup>١) ص: ووثقوا المساكن المدعو (!).

المدعو، أخذوا في تفسير معاني الشرائع بغير ما يدين به أهلها، وسهلوا عليه العدول عنها، فرتبوا له معاني الصلاة والزكاة والحج والإحرام والطهارة وسائر الفرائض على أمور سيأتي وصفها في المقالة الثامنة. إلا أن ذلك يكون تفسيره على إحكام وتمهيد بغير مجازفة ولا استعجال، فحصل أولاً على معنى أن ذلك وُضع دلالة على أمور يذكرها (٥٣ ب) ويُنبه عليها. فإذا قوي الانسلاخ من جملة الأمة في نفسه وسهل عليه طريق العدول عما هي عليه، لم يحتم حينئذ أن يجعل ذلك موضوعاً على جهة الرموز إلى فلسفة من الأنبياء والأئمة وسياسة العامة للحياشة إلى منافعهم (١) في ذلك وفي شغل بعضهم عن البغي على بعض أو عن الفساد في الأرض، مع إظهار تنظيم الناصبين لذلك، وأنهم أهل الحكمة فيما رتبوه منه.

وإذا تمكن أيضاً في نفسه ما بدأنا بذكره نقوله إلى التمييز بين الأنبياء وبين أفلاطن وأرسطوطاليس وغير هما<sup>(۲)</sup>، وحسنوا عنده أشياء من حكمهم، وعادوا على ناصب هذه الشرائع بالاستخفاف والمذمّة<sup>(۳)</sup> والطعن واللائمة، فيأتي ذلك على قلوب قد فرغت له وسهل عليها فلم تتكره ورأته ما بدأت به في تأنيسها.

## صفة الدعوة السابعة

قال رحمه الله:

اعلم أنه متى أنس المدعو بما ذكرناه كله أو بكثيرٍ منه، وقوي

<sup>(</sup>١) ص: منافهم (!).

<sup>(</sup>٢) ص: وغيرها.

<sup>(</sup>٣) ص: والاستخفاف (مكررة) والطعن.

في نفس الداعي أنه يصلح لما بعد هذا، إنْ كان الداعي بالغاً وبأغراض الدعوة عالماً، وإلى التبليغ بمن يدعوه إلى هذه الأمور قاصداً أتى بما نذكر. وأما إنْ كان الداعي مخدوعاً ومتخذاً كالآلة ليتوصل به إلى التكسب ويمهد به الطريق ويرتب، وهو غير بالغ إلى أعلى المرتبة في دعوة دون ذلك، فإنه غافل لا يدري كيف قصته، ولا يظن أن الأمر الذي يراد به إلاً ما عرفه وبلغه أو ما يجانسه ويقارنه.

فإذا أراد الداعي أن يسلك بالمدعو فوق ما وصفنا قال له: قد صحّ لك أن صاحب الدلالة الناصب للشريعة لا يستغني بنفسه، ولا بد له من صاحب معه يعبّر عنه ليكونا اثنين: أحدها هو الأصل، والآخر كان عنه كان. واعلم أن ذلك لم يحصل في العالم السفلي إلا وقد يحصل مثله في العالم العلوي. فمنذ بدأ العالم: اثنان هما أصل الترتيب وقوام النظام: أحدهما هو الأعلى والمفيد، والآخر هو الآخذ عنه المستفيد.

وربما أنسوه في ذلك بأن يقولوا له: هذا هو الذي أراده الله بقوله: «إنما أمره إذا شاء أن يقول له كن فيكون » (يس: ٨٢ « وكُنْ » هو الأكبر في المرتبة. وأما الثاني فهو «القدر» الذي قال فيه: «إنّا كل شيء خلقناه بقدر » (القمر: ٤٩). وربما قالوا: هذا معنى ما تسمعه مما جاء به الملة من أن أول ما خلق الله: اللوح والقلم؛ قال للقلم: اكتب، فكتب ما هو كائن، واللوح والقلم هما ما ذكرنا. وربما قالوا: هذا معنى قول الله: «وهو الذي في السماء إله وفي الأرض إله » (الزخرف: ٨٤). فسلك به في هذا الطريق العدول عن التوحيد، وأن الصانع الثنان وإن كان عندهم صنع الأجسام على جهة المثل والنظام، لا على معنى الاختراع والإحداث. وسيأتي ذلك وبيانه. وإنما قدّم هذا تمهيداً له.

## صفة الدعوة الثامنة

#### قال الشريف رحمه الله تعالى:

اعلم أنهم إذا رتبوا ما ذكرنا قرروا عند المدعو أن أحد المُدبِّرون أسبق من الآخر في الوجود، وأعلى منه في الرتبة؛ وأن الآخر مخلوق منه وكائن به، ولولاه لم يكن. وأنه كوّنه من نفسه. وأن السابق أنشأ الأعيان، والثاني صورها وركبها. ثم ذكروا له منزلة السابق، وأن السابق كان عمّن كان عنه، كما كان الثاني عن السابق. إلا أن الذي كان عنه السابق لا اسم له ولا صفة، ولا ينبغي لأحد أن يعبر عنه ولا أن يعيده.

فإذا بلغ إلى هذه الرتبة تتازعوا<sup>(۱)</sup> في الأسباب التي كان لها \_ عندهم \_ السابق عمّن كان ممّن لا اسم له و لا صفة؛ ما هو؟ وهل هو باختيار، أم بغير اختيار؟ وكذلك الحال التي كان عليها<sup>(۲)</sup> الثاني عن السابق. فذهب بعضهم إلى أن ذلك كان لفكرة عرضت لمن كان عنه السابق فجاء منها الثاني، على نحو ما يقوله بعض السابق فجاء منها الثاني، على نحو ما يقوله بعض المجوس في تولّي اهرمن<sup>(۱)</sup> الذي هو الشيطان عن القديم، وأن ذلك بفكرة وقعت رديئة ولدته. وربما قال بعضهم إن تلك الفكرة لأن الذي لا صفة له فكر: هل<sup>(٤)</sup> أخلق مثلي، أم لا؟ وكان من ذلك أن تصور الثاني هذه الأمور التي سيأتي وصفها مما يخرج به قائلون عن كل ديانها أحدٌ من أهل

<sup>(</sup>١) ص: تتازعوا إلا أن في الأسباب.

<sup>(</sup>٢) ص: كان الثاني.

<sup>(</sup>٣) ص: توليد الهو و هرم الذي... أقدر أخلق...

<sup>(</sup>٤) ص: هل أقد اخلق.. وربما كانت: هل أقدر أخلق...

الشرائع التي تتعقد معها نبوة وشريعة، ولا يكون إلا مع دُهْرية أو تنوية \_ ثم رتب هـ ولاء أن الثاني يدأب في أعمال منه حتى يلحق بمنزلة السابق، وأن الناطق في الأرض يدأب في أعماله حتى يلحق بمنزلة الناطق سواء، وأن الداعي يدأب في أعماله حتى يلحق بمنزلة الناطق سواء، وأن الداعي يدأب في أعماله (حتى) يبلغ منزلة السوس وحاله سواء. وأن هكذا تجري أمور العالمين في أدواره وأكوراه في أمثال لهذا.

ثم قرر عنده أن القول في معنى النبيّ الصادق الناطق ليس يجري على ما يقوله أهل الشرائع من أنه جاء بمجعزات ودلالات خارجة عن أحوال العادات. وأن معنى ذلك إنما هو: معان تنتظم بها السياسة ووجوه الحكمة ويرتب بها الفلسفة، ومعان تبنى عن حقائق ابتداء السموات والأرض وبذاتها على حقائق الأمور إما برموز، وإمّا بإفصاح. وتنظيم ذلك شريعة يقتفى عليها الناس.

ورتب له أمر القرآن وما معنى كلام الله بخلاف ما يدين به أهل الكتب. ورتب له أمر القيامة وتَقَضِي أمر الدنيا وحصول الجزاء: من الثواب والعقاب \_ على أمرور ليست مما يعتقده الموحدون في شيء، بل ذلك على معان أخر: من تقلب الأمور وحدوث الأدوار عند انقضاء أدوار الكواكب وعوالم جماعتها، والقول في الكون والفساد على ترتيب الطبائع (٤٥ ب) \_ على أمور كلها سيأتي شرحها إنْ شاء الله تعالى.

## صفة الدعوة التاسعة

قال:

اعلم أنه إذا حصل المدعو على ما ذكرنا أحيل حينئذ على طلب

الأمور وتحقيقها وحدودها، والاستدلال عليها من طريق المتفلسفة، وإدراكها من كتبهم، وجعلوا ما قدموه سائعاً له على طرائقهم واستنباط ما خفي عنهم. وبَنُوه على علم الأربع طبائع التي هي اسطقسات وأصول الجواهر عندهم، وعلى ترتيب القول في الفلك والنجوم والنفس والعقل وأمثال ذلك مما هو معروف. فيحصل الآن البالغون إلى هذه الرتب على أحد هذه الوجوه التي يعتقدها بعض أهل الإلحاد ممن يدين بقدم أعيان الجواهر، ويصير ما قدم من ذكر الحدث والأصول رموزاً إلى معاني المبادئ وتقلب الجواهر وحدوث الأمور التي يكون لها على أحوال وأحكام، وعلى نحو تنزيل كثير منهم لحال العقل من حال النفس، وحال الفلك من حال العقل، وحال الطبائع والأعراض من حال النفس والعقل، وحال المنقلب بالكون والفساد، وما يكون من حال الهيولى بتقلب الأعراض المختلفة وترتيب العناصر والقول في العلة: هل تفارق المعلول، أم لا؟ وإقرار بعضهم بصانع لم تزل معه العناصر والمبادئ أولاً، وما هي تأكل الأمور، وكيف حدودها، وما يصح من صفاتها، والأسباب التي تُعَلَم بها.

فربما صار البالغ في النظر في هذا إلى اعتقاد مذهب ماني وابن ديصان، وربما صار إلى مذهب المجوس، وربما دان بما يحكى عن ارسطاطاليس، وربما صار إلى أمور تحكي عن أفلاطون. وربما اختار من تلك معاني مركبة من هذه الأمور، كما يجري كثير من هؤلاء المتحبّرين.

قال:

وجميع ما وصفنا من التدرج بالمقدمات إنما يحصل الانسلاخ من شرائع أهل الكتب والنبوة فقط. وجميعها يصلح أن يجعل تمهيداً ورموزاً إلى جميع هذه المذاهب التي ذكرناها، ويجتذب بألفاظها إليها

بالتأويل بحسب ما يريد المعتقد لما شاء منها، مما سنبين ذلك إن شاء الله.

قال:

وأما سلخة من جميع ما قدم عليه من أمر الإمامة والنبوة فإنه أولاً يجعل عنده منازل جميعهم منقوضة، غير منزلة محمد بن إسماعيل صاحب الدور الأخير (١). ويرتب له أن جميعهم لا يأتي بوحي من الله عز وجل، ولا معجزة كما يقول الظاهرية، وإنما يختص بالصفاء فيلقى في فهمه ما يريد الله، فيكون ذلك كلاماً، ثم يجسده النبي ويظهره للخلق وينظم الشرائع بحسب المصالح في سياسات الناس. ثم يُؤمر بالعمل بذلك مدةً، ثم يترك، وإلى (١٥ أن يؤمر بذلك يستدعي بها الناس لا لأنها لا يجب على أهل المعرفة بأعراضها (٥٥ أ) وأسبابها.

ثم يُقال له بعد ذلك: إنما هي آصار وأثقال، حملها الكفار؛ وكذلك سائر المحرمات. شم يلقن أن إبراهيم وموسى وعيسى وهؤلاء الأنبياء أنبياء سياسات وشرائع. فأما أنبياء الحكمة فإن هؤلاء أخذوا عنهم، كأفلاطن وأمثاله من الفلاسفة فبثوا شرائعهم ليوصلوا بها العامة إلى علومهم.

ثم يُقال له: أنظر أيّما أحكم: فلان "النبي، أو فلان؟ ثم يلقنه أن في بعض أحكامهم اختلالاً وفساداً. ثم يلقن البراءة منهم (٦) وسوء سيرتهم، وأنهم قتلوا النفس، وأمثال هذا. ويلقن في (شأن) محمد بن إسماعيل بن جعفر أنه سيظهر. ثم يُقال له بعد ذلك: إنما يظهر في العالم الروحاني إذا صرنا إليه؛ فأما الآن فإنما يظهر أمره على

<sup>(</sup>١) ص: الاخر.

<sup>(</sup>٢) ص: ثم يترك إلى أن (بدون واو العطف قبل: إلى).

<sup>(</sup>٣) ص: منه.

ألسن أوليائه ثم يلقنه أن الله أَبْغَضَ العربَ لما قتلت الحسين بن علي، فنقل خلافة الأئمة عنهم كما نقل (أي الله) النبوة عن بني إسرائيل لما قتلوا الأنبياء. ولا يقوم بخلافة الأئمة إلا أو لاد كسرى. \_ فيكون ذلك غاية ما يقدمونه في هذا الباب كله، متى استوى لهم. فإن لم يتم ذلك مع الدعوة تركه في أي منزلة نزلها مستغيذاً بهذه الوجوه.

قال:

ثم اعلم \_ رحمك الله \_ أن هذا الترتيب والتخريج والتنزيل إنما كانت الدعاة عند اجتماعها على مبتدأ الدعوة والانعقاد على طلب الغوائل للمسلمين فيها، اتفقوا على جملة منها وأصولها، وفتحوا بالفكر طريقها ومهدوه على معنى ما ذكرناه، وتفرقوا في البلدان، وتمهيدهم بحسب أفكارهم، واجتهادهم في الحيلة على المستمع. وتميّزوا في ذلك وتمكنوا منه في طول الأيام، سيّما منذ قويت أحوال الجنابي على ما نذكر إن شاء الله تعالى في أخباره.

قال:

فقد بيّنا خبر هذه الدعوة، وكيف جرى أمرها، وكيف يُسلّك بالمخدوع كلّ مسلك حتى يصير إلى التعطيل والإباحة.

فهذا أصل هذه الدعوة الملعونة، وما أُسسَتُ عليه قديماً. ثم تغيّرت وتفرّعت منذ انتشرت ببلاد المغرب ومصر والشام، وجعلوا فيها طرقاً وأبواباً: فمنها علم القوت، وعلم الكفاف، وبلاغات مفصلة. وبطل الترتيب الأول الذي وصفنا: من أن الدعوة كانت إلى محمد بن إسماعيل بن جعفر، فصار موضعه يكون من ولد عبيد الله بن ميمون القداح، الذين ملكوا المغرب ومصر والشام، على ما نذكر ذلك إنْ شاء الله في أخبارهم.

ولنصل هذا الفصل بذكر العهد الذي يحلفون به.

## ذكر العهد الذي يُؤخذ على المخدوعين في أول الدعوة الخبيثة

قال الشريف:

يقول الداعى لمن يأخذ عليه العهد:

«جعلت على نفسك عهد الله وميثاقه وذمة رسول الله صلى الله عليه وسلم وأنبيائه وملائكته ورسله، وما أخذه على النبيين من عهد وعقد (٥٥ ب) وميثاق: أنك تستر جميع ما تسمعه وسمعته، وعلمته وتعلمه، وعرفته وتعرفه \_ من أمري وأمر المقيم بهذا البلد لصاحب الإمام الذي عرفت أقراري له ونصحي لمن عقد ذمته وأمور إخوانه وأصحابه وولده وأهل بيته المطيعين له على هذا الدين ومخالصته له من الذكور والاناث، والصغار والكبار، ولا تظهر من ذلك قليلاً ولا كثيراً ولا بشيء يدل عليه، إلا ما أطلقت لك أنك تاكلم به وأطلقه صاحب الأمر المقيم بهذا البلد، فتعمل في ذلك بأمرنا ولا تتعداه ولا تزيد عليه. وليكن ما تعمل عليه قبل العهد وبعده، بقولك وفعلك أن تشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك (له)، وتشهد أن محمداً عبده ورسوله؛ وتشهد أن الجنة حق، وأن النار حق؛ وأن الموت حق، وأن البعث حق، وأن الساعة حق آت لا ريب فيها؛ وأن الله يبعث من في القبور. وتقيم الصلاة لوقتها، وتوتي وأن الساعة حق أعيدا، وتصوم شهر رمضان، وتحج البيت الحرام، وتجاهد في سبيل الله حق جهاده على ما أمر الله به رسوله صلى الله عليه وسلم، وتوالي أولياء الله، وتعادي أعداء الله، وتعادي أعداء الله، وتعادي أعداء الله،

<sup>(</sup>١) ص: وتقول.

صلى الله عليه وسلم وعلى الطاهرين ظاهراً وباطناً، وعلانية وسراً وجهراً، فإن ذلك يؤكد هذا العهد ولا يهدمه، ويثبته ولا يزيله، ويقربه ولا يباعده، ويشده ولا يضعفه، ويوجب ذلك ولا يبطله، ويوضحه ولا يعميه. كذلك هو في الظاهر والباطن وسائر ما جاء به النبيون من ربهم صلى الله عليهم أجمعين، على الشرائط المبيّنة في هذا العهد.

وجعلت على نفسك الوفاء بذلك \_ قُلْ: نعم!

فيقول له المغرور: نعم!

ثم يقول له: والصيانة له بذلك، وأداء الأمانة؛ على أن لا تظهر شيئاً أخذ عليك في هذا العهد في حياتنا ولا بعد وفاتنا، ولا على غضب ولا على حال رضا، ولا على حال رغبة ولا رهبة، ولا على حال شدة ولا على حال رخاء، ولا على طمع ولا على حال حرمان. تلقى الله على السير لذلك والصيانة له على الشرائط المبيّنة في هذا العهد.

وجعلت على نفسك عهد الله وميثاقه وذمة رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم عليه وعلى آله. وأن تمنعني وجميع من أسميه لك وأبيّنه عندك مما تمنع منه نفسك، وتتصح لنا ولوليك، ولي الله، نصحاً ظاهراً وباطناً. ولا تَخُن الله ووليّه، ولا تَخُنا ولا أحداً من إخواننا وأوليائنا ومن تعلم أنه منا بسبب \_: في أهل ولا مال ولا رأي ولا عهد ولا عقد تتأول عليه بما يبطله. فإن فعلت شيئاً من ذلك وأنت تعلم أنك قد خالفته وأنت على ذكر منه، فأنت بريء من الله خالق السموات والأرض، الذي سوّى خلقك وألف تركيبك، وأحسن إليك في دينك ودنياك و آخرتك، وتبرأ من رسم الأولين والآخرين وملائكته المقرّبين الكروبيين والروحانيين والكلمات التامّات والسبع المثاني والقرآن العظيم، وتبرأ من التوراة والإنجيل والزبور والذكر

الحكيم (٥٦ أ) ومن كل دين ارتضاه الله في مقدم الدار الآخرة ومن كل عبد رضي الله عنه وأنت خارج من حزب الله وحزب أوليائه، وخذلك الله خذلاناً مبيناً؛ يعجل لله بناك النقمة والعقوبة والمصير إلى نار جهنم التي ليس فيها رحمة، وأنت بَريء من حول الله وقوته، مُلْجَأً إلى حول نفسك وقوتها؛ وعليك لعنة الله التي لعن بها إبليس، فحرم عليه بها الجنة وخلده (في) النار. وإن خالفت شيئاً من ذلك لقيته (١) يوم تلقاه وهو عليك غضبان. ولله عليك أن تحج إلى بيته الحرام ثلاثين حجة نذراً واجباً ماشياً حافياً، لا يقبل الله منك إلا الوفاء بذلك.

وإنْ خالفت ذلك فكل ما تملكه في الوقت الذي تخالف فيه فهو صدقة على الفقراء والمساكين الذي لا رحم بينك وبينهم؛ لا يأجرك الله عليه، ولا تدخل عليك بذلك منفعة. وكل مملوك لك من ذكر وأنثى في ملكك وتستعبده إلى وقت وفائك، إنْ خالفت شيئاً من ذلك، فهم أحرار لوجه الله عز وجل. وكل امرأة لك وتتزوجها إلى وقت وفائك، إنْ خالفت شيئاً من ذلك، فهن طوالق ثلاثاً بتة طلاق الحرج والسنة، لا متنوية لك فيها ولا اختيار ولا رجعة ولا مشيئة. وكل ما كان لك من أهل ومال وغيرهما فهو عليك حرام وكل ظهار فهو لازم بك، وأنا المستحلف لك لإمامك وحجتك، وأنت الحالف لهما.

و إن نويت أو عقدت أو أضمرت خلاف ما أحملك عليه وأحلّفك به فهذه اليمين من أولها إلى آخرها محددة عليك، لازمة لك، لا يقبل الله منك إلا الوفاء بها والقيام على ما عاهدت بينى وبينك.

قُلْ: نعم! فيقول المخدوع: نعم! »

<sup>(</sup>١) ص: لقيت.

فهذه اليمين التي يؤنس بها المخدوع: من ذكر الصلاة والصيام والزكاة والحج وشرائع الإسلام، فما ينكر شيئاً مما يسمعه. وكل ذلك تأنيس، إلى أن يتوصل به إلى هذه الأمور التي تقدّم ذكرها على التدريج.

## (كيفية الدخول على أصحاب الديانات المختلفة)

قال الشريف رحمه الله تعالى:

ووجدت في كتاب من كتبهم يعرف بـ «كتاب السياسة » ما ينشرح به ذكر ما تقدم من أمر الدعوة، فيه وصايا الدعاء. وهذا مختصر منه، يقول فيه:

مَنْ وجدته شيعياً فاجعل التشيع عنده دينك، واجعل المدخل عليه من جهة ظلم الأمــة لعلي وولده وقتلهم الحسين وسبيهم البنات، والتبري من تيم وعدي، ومــن بنــي أميّــة وبنــي العباس وما شاكل ذلك من الأعاجيب التي تستهلك عقولهم. فمن كان بهذه الصورة أسرع إلــي إجابتك بهذا الناموس حتى يتمكن ما يحتاج إليه.

ومَنْ وجدته صابئاً فداخله بالأسابيع يقرب عليك جداً.

ومن وجدته مجوسياً فقد اتفقت معه في الأصل من الدرجة الرابعة: من تعظيم النار والنور والشمس. واتل عليه أمر السابق فإنه لهرمس الذي يعرفونه بالنور (١) المكنون من ظنه الجيد، والظلمة المكنونة من وهمه الرديء، فإنهم (٥٦ ب) مع الصابئين أقرب الأمم إلينا وأولاهم بنا لولا يسير صحفوه بجهلهم به.

<sup>(</sup>١) ص: باليد (!).

وإنْ ظفرت بيهودي فادخل عليه من جهة المسيح، يعني مسيح اليهود الدجال، وأنه المهدي وأن عند معرفته تكون الراحة من الأعمال وترك التكليفات كما أمر بالراحة في يوم السبت. وتقرب من قلوبهم بالطعن على النصارى والمسلمين الجهال وزعمهم أن عيسى لم يولد ولا أب له. وقرر في نفوسهم أن يوسف النجار أبوه، وأن مريم أمه، وأن يوسف كان ينال منها ما ينال الرجال من نسائهم؛ وما شاكل ذلك، فإنهم لا يلبثون أن يتبعوك.

وادخل على النصارى بالطعن على اليهود والمسلمين جميعاً، وبصحة عقدهم، وعرفهم تأويله، وأفسد ما قام بهم من حجة الفارقليط. وقرر عندهم أنه جائي، وإنك إليه تدعوهم.

ومَنْ رفع إليك من المناتية فإنه بَحْرك الذي منه تغترف. فداخلهم بوجه من الباب السادس، وأظهر من الدرجة السادسة من حدود البلاغ وامتزاج الظلمة بالنور، إلى آخر ما في الباب من ذلك فإنك تملكهم به وتخلبهم (١). فإنْ آنست من بعضهم رشداً كشفت له الغطاء.

ومَنْ رفع إليك من الفلاسفة فقد علمت أن على الفلاسفة العمدة، وأنّا قد اجتمعنا وهم على نواميس الأشياء (٢) وعلى القول بقدم العالم، لولا ما يخالفنا بعضهم فيه من أن للعالم مدبّراً لا يعرفونه. فإذا وقع الاتفاق على أنه لا مدبر للعالم، فقد زالت الشبهة فيما بيننا وبينهم.

وإنْ وقع لك ثنوي (٣) فبخ بخ! قد ظفرت \_ فالمدخل عليه بإبطال التوحيد، والقول بالسابق والتالى ووراثة أحداهما، على ما هو مرسوم في أول درجة البلاغ وثالثه.

<sup>(</sup>١) ص: بحبلهم.

<sup>(</sup>٢) ص: الاسا.

<sup>(</sup>٣) يظهر من هذا أنه يفرق بين المنانية (= المانوية) وبين الثنوية.

وإنْ وقع لك سُنِّي فعظم عنده أبا بكر وعمر واذكر فيهما فضائل، واثلب عليّاً وولده واذكر لهم مساوئ. وصرّح له أن أبا بكر وعمر قد كان لهما في هذا الأمر الذي تلقنه إليه نسب. فإذا دخلت عليه بهذا المدخل در جته إلى ما تربده و ملكته.

و اتخذ غليظ العهود و وكيد الأيمان وشديد المواثيق جُنَّة لك وحصناً. و لا تهجم على مستجيبك بالأشياء التي تهزّ<sup>(١)</sup> عقولهم حتى ترقيهم إلى المراتب حالاً فحالاً ودرّجهم درجـةً درجة: فواحداً لا تزده على التشيع والايمان بمحمد بن إسماعيل شيئاً، وأنه حي، لا تجاوز بــه هذا الحد. وأظهر لهم العفاف عن الدراهم والدينار. وخفف عليهم وطأتك. ومُرره بالصلة السبعين. وحذَّره الكذبَ والزنا واللواط وشرب الخمر. وعليك فـــى أمــره بــالرفق والتــؤدة والمداراة يكُنْ لك عوناً على دهرك وعلى من يعاديك أو يتغيّر عليك من أصحابك وينافسك، فلا تخرجه عن عبادة إلهه، والتدثر بشريعته، والقول بإمامة على ونبيه إلى محمد بن إسماعيل بن جعفر. وأقمْ له دلائل الأسابيع فقط، ودقه بالصلاة دقاً، فإنك إن أومأت إلى كُراعه<sup>(٢)</sup> فضلاً عن ماله لم يمنعك. فإنْ أدركته الوفاة وصبى (٢٥٧) إليك بما خَلَّف وورتك إياه ولم ير أن في العالم أو ثق منك.

وآخر ترقيه من ذلك إلى نسخ شريعة محمد؛ وأن السابع هو الحكم للرسل، وأنه ينطق كما نطقوا ويأتى بأمر جديد؛ وأن محمداً صاحب الدور السادس؛ وأن علياً لـم يكـن إمامـاً. وحسن القول، فإن هذا بابٌ كبير وعلم عظيم يُرجِّي الارتقاء إلى ما هو أكبر منه، ويعينك

<sup>(</sup>١) غير واضحة تماماً، وقد تقرأ: تبهر، تنهر الخ. (٢) ص: إلى كراعه هو ما فضلا...!

على زوال ما جاء مِنْ قبله من وجود النبوات على المنهاج الذي هو عليه. وقليل مَن ترقيه من هذا الباب إلى معرفة أم القرآن ومؤلفه وسننه.

وإياك أن تغتر بكثير ممن يبلغ معك إلى هذه المنزلة فترقيه إلى غيرها \_ إلا من بعد طول المؤانسة والمدارسة واستحكام الثقة، فإن ذلك يكون عوناً لك عند بلاغه على تعطيل الكتب التي يزعمون أنها منزلة من عند الله. فيكون هذا نعْمَ المقدمة. \_ وآخر ترقيه من هذا إلى ما هو أعلى منه. فإن القائم قد مات، وإنه يقوم روحانيا، وإن الخلق يرجعون إليه بصور روحانية، وإنه يفصل في العباد بأمر الله عز وجلّ: يشتفي من الكافرين للمؤمنين بالصور الروحانية، فإن ذلك يكون لك عوناً عند بلاغه على إبطال المعاد الذي يزعمونه والنشور من القبور.

و آخر ترقيه من هذا إلى إبطال الملائكة في السماء والجن (۱) في الأرض، فإنه قبل آدم بشر كثير، وتقيم على ذلك الدلائل المرسومة في كتب شيوخنا المتقدمين، فإن ذلك مما يعينك في وقت بلاغه على تسهيل التعطيل لله والإرسال بالملائكة إلى الأنبياء والرجوع به إلى العلمة، والقول بقدم العالم.

وآخر ترقيه إلى أوائل درج التوحيد، وتدخل عليه مما تضمنه كتاب « الدرس الشافي للنفس » من أن لا إله، لا صفة ولا موصوف فإن ذلك مما يعينك على القول بإلهية تستحقها عند البلاغ إلى ذلك. ومَن رقيته إلى هذه المنزلة فعرقه \_ حسب ما عرفناك \_ حقيقة من أمر الإمام، وأن إسماعيل ومحمد ابنه من أبوابه. ففي ذلك عون لك على إبطال إمامة ولد علي بن أبي طالب عند البلوغ والرجوع إلى القول بالحق لأهله. ثم لا يزال شيئاً فشيئاً في أبواب السبعة حتى يبلغ

<sup>(</sup>١) ص: الحق.

الغاية القصوى على تدريج. وكل باب يأتي يشهد للمتقدم قبله، والمتقدم يشهد للمتاخر. واستعمل في أمرك الكتمان، كما يوصي نبي القوم خاصة فقال: استعينوا على أموركم بالكتمان. ولا تظهر أحداً على شيء مما يظهر عليه من هو فوقه بوجه ولا سبب. وعليك بإظهار التقشف للعامة والوقار عندهم وتجنب ما هو منكر عندهم. ولا تنبسط كل الانبساط لأخوتك البالغين، كما فعل من كان قبلك فإنه أتى بالتشديد ثم حل الأمور.

فإذا تدبرت بهذا التدبير وسلكت طريقه فقد سلكت طريق الأنبياء وأخذت حدودهم. وعليك بعد ذلك بالاجتهاد في معالجة خفة اليد والأخذ بالأعين (٥٧ ب) والحذق بالشعبذة السي إقامة المعجزات، كما نسبوا قوماً تقدموا. وعليك بمعرفة أحاديث الأولين وقصصهم وطرائقهم ومذاهبهم لتكون بينة أمرك في الأقاويل على قدر ما يصلح لأهل زمانك ترشد وتوفق وتقدم على الإمام أمرك ويعلو ذكرك ويكون الداخل في أمرك بعد وفاتك أكثر من الداخل معك في حياتك فتنفع لك ولمخلفيك من بعدك وعلى يديك ويرى أمثالك من أهل النجابة والعقل دعوة الحق، وتُملّك لك ولعقبك وذريتك ملكاً لا ينبغي لغيرك مثله.

فهذه وصيتي لك مشتملة على جمل من النواميس الطارقة للأنبياء على قدر عقولهم. قال الشريف رحمه الله تعالى:

وجدت في هذا الكتاب المعروف بـ « كتاب السياسة » أيضاً فصلاً فيه، ولشيخنا الجليل المقدس، وهذا مختصر منه يوصىي دعاته في أهل الأديان، وذلك لأمة محمد خاصة: فابذل الآن سيفك فيهم إذا تمكنت منهم وصار لك حرب وظهرت. فهذه الحيل التي قد وقفتك عليها

واشتمات الناس بها، فإنهم أعداؤنا. وصف أموالهم واستقد بناتهم (۱) وأو لادهم. ولا تحابي لهم ذمة، ولا تحفظ لهم قربة، ولا ترحم علوياً، فلو تمكن علوي كتمكن غيره من الأنبياء للقينا منه جهداً، وعبر بما يدعيه من حقوق جده على هؤلاء الحمير ما هو أكبر مما عبره جدّه. وإياك والاغضاء عمن تجده من ولد علي \_ يعني: اقتله إذا تمكنت منه. وإياك والرخصة لأحد من أسبابك في الثقة بواحد منهم \_ تَهْتَد وتوفق . لا زلت بالعلم سعيداً، وإلى الخير هادياً ومَهْدياً، وعلى جميع الأحوال لإلهنا على ما منحنا، وصوالة على عباده المصطفين \_ يعني إلهه الدي أباحه اللذات وأعماه عن الهدى وفتح له طرق الضلالة، \_ وعباده الذين اصطفى: دعاته الذين بهم يُضلون الناس.

هذا ما حكاه الشريف أبو الحسين من دعواتهم التسع وعقدهم الذي يأخذونه ووصاياهم ».

\* \* \*

وهذا البيان لمراتب الدعوة وللعهد والوصايا هو الذي سنجده بعد ذلك عند عبد القاهر البغدادي في « الفرق بين الفرق » (ص ۱۷۹ ـ ۱۸۳، القاهرة سنة ۱۹۶۸)، اللهم إلاّ أنه ذكر أسماءً لهذه المراتب هي: التفرس \_ التأنيس \_ التشكيك \_ التعليق \_ الربط \_ التدليس \_ التأسيس، المواثيق بالإيمان والعهود \_ الخلع والسلخ (ص ۱۷۹) والبغدادي يشرح كل مرتبة ويعلق عليها. وربما نقله البغدادي عن الباقلاني (المتوفى سنة ٤٠٣) في كتابه «كشف أسرار الباطنية ».

ثم نراه على هذا التصنيف بعد ذلك عند الغزالي في « فضائح

<sup>(</sup>١) ص: واستقده ببالهم!

الباطنية » (ص ٢٤ \_ ٣٣ من نشرتنا، القاهرة ١٩٦٤) ويضع أسماءها على هذا النحو: الزرق والتفرس \_ التأنيس \_ التشكيك \_ التعليق \_ الربط \_ التدليس \_ التابيس<sup>(۱)</sup> \_ الخلع \_ السلخ. ويغلب على الظن أن مصدر الغزالي هنا هو عبد القاهر البغدادي، وليس الشريف أبو أبو الحسين، وإنْ كان هذا لا يمنع من أن يكون الغزالي قد اطلع أيضاً على كتاب الشريف أبو الحسين، خصوصاً والغزالي يقول: « ولقد طالعت الكتب المصنفة في هذا الفن (أي: دعوة الباطنية) فصادفتها مشحونة بفنيّة من الكلام: (فن) في تواريخ أخبارهم وأحوالهم من بدء أمرهم، إلى ظهور ضلالهمم... والفن الثاني في إبطال تفصيل مذاهبهم من عقائد تلقوها من أوضاعها » (« فضائح الباطنية »، ص ٩، القاهرة سنة الشوية والفلاسفة وحرفوها عن أوضاعها » (« فضائح الباطنية »، ص ٩، القاهرة سنة الشوية ولكن الغزالي، مع الأسف الشديد، لا يذكر أبداً مصادره.

و البغدادي و الغزالي يزعمان أن هذه الأسماء من وضع الباطنية أنفسهم. بيد أن اغفال الشريف أبي الحسين لذكرها يجعلنا نشكك في هذا الزعم، ونرجح أن تكون من وضع خصوم الباطنية.

## القرامطة والشعوبية

ومما يلفت النظر فيما يورده الشريف أبو الحسين \_ الملقب بأخي مُحسِّن \_ أن دعاوة القرامطة كانت عند غير العرب تقوم على العنصرية أو الشعوبية، وأنه لا حق للعرب في احتكار الحكم والسلطان، وأن الفرس مثلاً أولى منهم بالحكم والسلطان لرسوخ قدمهم في الحضارة أكثر من العرب. على أنه يلاحظ مع ذلك \_ خصوصاً لما بدأ الفرس

<sup>(</sup>١) وفي نسخة من (القرويين) من « فضائح الباطنية »: التأسيس \_ وفي هذه الحالة يتفق مع ما في « الفرق بين الفرق ».

في التغلب على يد بني بويه \_ أنهم كانوا يفعلون عكس ذلك مع العرب فيثيرون حفيظتهم ضد الفرس لانتقال الملك من أيدي العرب إلى الفرس. وهذا يدل على أن موقف القرامطة في هذه المسألة كان مزدوجاً ويتوقف على المخاطب: فإنْ كان عربياً أثاروا فيه نعرة العروبة ضد الأعاجم، وإن كان أعجمياً أثاروا فيه حقد الأعاجم على تغلب العرب. وإذن فلا يمكن أن نعد الشعوبية مبدءاً من مبادئ القرامطة، بل مجرد «تكتيك » مع غير العرب. وما كان لهم أن يفعلوا غير ذلك، خصوصاً قرامطة الاحساء والقطيف والبحرين فإن أتباعهم كانوا من القبائل العربية الخالصة، فمن غير المعقول أن يتخذوا من الشعوبية مبدءاً معهم في دعاوتهم بينهم.

## من هو الشريف أبو الحسين؟

و الشريف أبو الحسين \_ أقدم مصادرنا عن القرامطة، وقد فُقد كتابه ولم يبقَ منه \_ فيما نعلم \_ إلاَّ ما نقله النويري في « نهاية الأرب » هو:

أبو الحسين محمد بن علي بن الحسين بن أحمد بن إسماعيل بن محمد بن إسماعيل بن جعفر الصادق.

و يُعرف بر «أخى مُحَسِّن ».

قال عنه المقريزي في « اتعاظ الحنفاء » $^{(1)}$  بعد أن ذكر نسبه إنه كان سكن دمشق، و  $\mathbb{Z}$  و  $\mathbb{Z}$  عقب له.

<sup>(</sup>۱) تقي الدين أحمد بن علي المقريزي: « اتعاظ الحنفاء بأخبار الأئمة الفاطميين الخلفاء »، نشرة بونتس Bunz، ص ۱۹۶۸.

ويقول ماسينيون إنه توفي حوالي سنة ٣٧٥ ه، ولكنه لا يذكر لذلك سنداً، ولا ندري كيف استخرج هذا التاريخ.

وقد ذكر كتابه المقريزي في « اتعاظ الحنفاء » $^{(1)}$  فقال: « قد وقفت على مجلدة تشتمل على بضع وعشرين كراسة في الطعن على أنساب الخلفاء الفاطميين، تأليف الشريف العابد المعروف بـ « أخي محسن »، وهو محمد بن علي بن الحسين بن أحمد بن إسماعيل بن محمد بن إسماعيل بن جعفر الصادق، ويُكنى بأبى الحسين؛ وهو كتاب مفيد » $^{(7)}$ .

والغريب أنه لا المقريزي ولا النويري يذكر إن عنوان الكتاب.

وأول من نبه من الباحثين الأوروبيين إلى أهمية ما نقله عنه النويري المستشرق الفرنسي سيلفستر دي ساسي في كتابه عن « ديانة الدروز » (ج ١، ص ١٩١ \_ ٢٠٢) فقد حلله تحليلاً وافياً.

<sup>(</sup>١) المقريزى: « اتعاظ الحنفاء » نشرة الشيال، ص ٢٥.

<sup>(</sup>۲) بعكس ما يلاحظه ماسينيون، انظر Opera Minora، ج ۱، ص ٦٣٤، س ١.

## مؤلَّفات الإسماعيليّة

لا يميز ابن النديم \_ أقدم مصادرنا عن كتبهم \_ بين مؤلفات القرامطة بخاصة وبين مؤلفات الإسماعيليّة بعامة. فهو يضع الجميع تحت اسم الإسماعيليّة، ويعقد فصلاً « لأسماء المصنفين لكتب الإسماعيليّة وأسماء الكتب » (ص ٢٨١ \_ ٢٨٦، طبعة القاهرة).

لكننا نستطيع مع ذلك التفرقة بين هذه المؤلفات بحسب المؤلفين، وإن صعب الأمر في بعض الأحوال. وتبعاً لذلك نقدم التصنيف التالي للمؤلفين القرامطة بخاصة، ثم المؤلفين الإسماعيليّة بعامة. ويلاحظ أن ماسينيون في بحثه بعنوان «مخطط لثبت مؤلفات القرامطة » (سنة ١٩٢٢) لم يميز بين الفريقين.

# مؤلفات القرامطة ١ ـ مؤلفات عبدان، المتوفى سنة ٢٨٦

يقول ابن النديم (ص ٢٨١، طبع القاهرة) إن عبدان، الذي تنصّب لـ دعوة حمـدان قر مط، أي كان تلميذه الأول المباشر و داعيته،

« هو أكثر الجماعة كتباً وتصنيفاً. وكلُّ مَنْ عمل كتاباً نحله إياه. ولعبدان فهرست يحتوي على ما صنفه من الكتب. فمن ذلك:

١ \_ كتاب الرحا والدولاب

٢ \_ كتاب الحدود والإسناد

٣ \_ كتاب اللامع

٤ \_ كتاب الزاهر

٥ \_ كتاب الميدان

و من كتبه الكبار:

7 \_ كتاب النيران

٧ \_ كتاب الملاحم

٨ \_ كتاب المقصد

فهذه الكتب بلغتنا، وهي الموجودة والمتداولة. وباقي ما في الفهرست فقل ما رأيناه أو عرفنا (من) إنسان أنه رآه ».

ثم يعقب ذلك بقوله: « ولهم » \_ وواضح من هذا أنه يقصد: للإسماعيلية \_ عامة، لا لعبدان (١). يقول: « ولهم البلاغات السبعة \_ وهي:

كتاب البلاغ الأول للعامة

كتاب البلاغ الثاني لفوق هؤلاء قليلا.

كتاب البلاغ الثالث لمن دخل في المذهب سنة.

كتاب البلاغ الرابع لمن دخل في المذهب سنتين.

كتاب البلاغ الخامس لمن دخل في المذهب ثلاث سنين.

كتاب البلاغ السادس لمن دخل في المذهب أربع سنين.

<sup>(</sup>Opera Minora, h. 630) ses balâghât ما ظنه أستاذنا ماسينيون فقال (١) بعكس ما ظنه

كتاب البلاغ السابع: وفيه نتيجة المذهب والكشف الأكبر.

قال محمد بن اسحق (ابن النديم): قد قرأته (أي السابع) فرأيت فيه أمراً عظيماً: من إياحة المحظورات والوضع من الشرائع وأصحابها ».

وقد أشار إلى هذه البلاغات نظام الملك في كتابه «سياست نامه» (الترجمة الفرنسية، ص ٢٨٦).

ولم يصلنا شيء من مؤلفات عبدان، حتى الآن.

# ۲ — أحمد بن الكيّال الخصيبي المتوفى حوالى سنة ۲۷۰؟

يقول الشهرستاني إنه « بقيت من مقالته في العالم تصانيف عربية و عجمية، كلها مزخرفة مردودة، شرعاً و عقلاً » ثم أورد بعض كلام الكيال<sup>(۱)</sup>، لكنه لم يذكر له أسماء هذه التصانيف. وقد ردّ محمد بن زكريا (الرازي) على بعض هذه المؤلفات<sup>(۲)</sup>. ويبدو من كلام ابن كمال باشا (« الفرق الضالة »، عند النهاية) أن مؤلفاته العربية و الفارسية بقيت زماناً طويلاً.

<sup>(</sup>۱) الشهرستاني: « الملل والنحل »، ج ۲، ص ۱۸ بهامش الفصل، القاهرة سنة ۱۳۲۱ ه.

<sup>(</sup>٢) ابن النديم: « الفهرست »، ص ٣٠٠، نشرة فلوجل.

## أعلام الفكر الإسماعيلي

#### \_ 1 \_

## أبو حاتم الرازي

هو أبو حاتم أحمد بن حمدان بن أحمد الورسامي الليثي(1).

لا نعرف تاريخ ميلاده و لا مسقط رأسه، وإنْ كان هناك من يذكر أنه ولد في ناحية بشاووي قرب الريّ.

ولكن نعرف عن نشاطه في الدعوة الإسماعيليّة أنه « دخل أرض الديلم، فاستجاب لــه جماعة من الديلم، منهم: أسفار بن شيرويه (٢) ».

ويقول عنه الاسفر اييني (المتوفي سنة ٤٧١ ه): « ثم خرج (7)

<sup>(</sup>۱) ابن حجر: « لسان الميزان » برقم ٥٢٣، ج ١، ص ١٦٤.

<sup>(</sup>٢) عبد القاهر البغدادي: « الفرق بين الفرق »، ص ٢٦٧.

<sup>(</sup>٣) قوله: « خَرَجَ منهم »... لا تَدلَ على أن هذا الخروج كان من المغرب، كما توهم حسين همداني في مقدمة نشره لكتاب « الزينة » (ج ١، ص ٢٦ ــ ٢٧، القاهرة سنة ١٩٥٧) ولا محل لما رتبه على ذلك من ادعاء وجوده في شمالي إفريقية.

منهم (أي من دعاة الإسماعيليّة) رجل كان يُدعى أبا حاتم إلى أرض الديلم، فأجابت منهم جماعة ودخل في دعوتهم من أهل خراسان.. الحسين بن علي المروزي، في الوقت الذي كان يتولى هراة ومروروذ. ولما قُتِل قام بدعوته فيما وراء النهر: محمد بن أحمد النسفي المعروف بالبزدوي (۱) ».

وأسفار بن شيرويه «كان من أصحاب «ماكان » بن كالي الديلمي، وكان سيء الخلق والعشرة فأخرجه «ماكان » من عسكره، فاتصل ببكر بن محمد بن اليسع وهو بنيسابور وخدمه. فسيره بكر بن محمد إلى جرجان ليفتحها، وكان «ماكان » بن كالي ذلك الوقت بطبرستان، وأخوه أبو الحسن بن كالي بجرجان، وقد اعتقل أبا علي بن أبي الحسين الأطروش العلوي عنده. فشرب أبو الحسن بن كالي ليله ومعه أصحابه ففرقهم وبقي في بيت هود العلوي. فقام إلى العلوي ليقتله، فظفر به العلوي وقتله وخرج من الدار واختفى، فلما أصبح أرسل إلى جماعة من القواد يعرفهم الحال، ففرحوا بقتل أبي الحسن بن كالي وأخرجوا العلوي وألبسوه القلنسوة وبايعوه، فأمسى أسيراً وأصبح أميراً، وجعل مقدم جيشه علي بن خرشيد، ورضي به الجيش، وكاتبوا أسفار بن شيرويه وعرفوه الحال واستقدموا إليهم » شم من بن خرشيد صاحب الجيش، وعاد «ماكان » بن كالي إلى أسفار فحاربه فانهزم أسفار منه ورجع إلى بكر بن محمد بن اليسع وهو بجرجان، وأقام بها إلى أن توفي بكر فولاها الأمير السعيد نصر بن أحمد: أسفار بن شيرويه، وذلك سنة ٣١٥ ه. وأرسل أسفار إلى مردوايج بن زياد الجبلي

<sup>(</sup>١) الاسفر اييني: « التبصير في الدين »، ص ١٢٤ ــ ١٢٥ القاهرة سنة ١٩٥٥ م.

يستدعيه (١). غير أن مرداويج تحالف مع سلار صاحب شمران الطرم ضد أسفار، وكان الجند قد سئموا أسفار لسوء سيرته وظلمه وجوره. فحارب أسفار وانهزم الأخير وقُتِل سنة ٣١٦ واستقر أمر مرداويج فملك قزوين والري وهمذان ونكور والدينور ويزدجرد وقم وقاشان وأصبهان وغيرها. «ثم إنه أساء السيرة في أهل أصبهان خاصة وأخذ الأموال وهتك المحارم وطغى » (ابن الأثير حوادث سنة ٣١٦، ج١، ص ٧٣ من الطبعة المذكورة) واستولى بعد ذلك على طبرستان، وهكذا استولى على بلاد الجبل والري. ثم حارب هارون بن غريب الذي أنفذه إليه الخليفة المقتدر، فانهزم هارون، وذلك في نواحي همذان. ثم استولى مرداويج بعد ذلك على أصبهان في سنة ٣١٩، وعلى جرجان في سنة ١٣٢، وعلى الأهواز في السنة التالية. ولكن قتل في سنة ٣١٦ « وكان سبب قتله أنه كان كثير الاساءة للأتراك، وكان يقول إن روح سليمان بن داود عليه السلام حلّت فيه وأن الأثراك هم الشياطين والمردة (٢) ».

ويلوح أن أبا حاتم الرازي استطاع في البداية الظفر برضا مرداويج وحمايته، غير أن مرداويج لم يلبث أن انقلب على الإسماعيلية. فاضطر أبو حاتم إلى الفرار إلى مفلح (الذي كان حاكماً على أذربيجان) في سنة ٣١٩ ه.

وتوفي أبو حاتم في سنة 777 ه، حسب ما يقوله ابن حجر (7).

وقد جرت مناظرة بين أبي حاتم الرازي ومحمد بن زكريا الرازي

<sup>(</sup>۱) ابن الأثير: « الكامل »، ج ٨، ص ٦٥ سنة ١٣٠١ ه.

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير: « الكامل في التاريخ »، ج ٨، ص ١١٣، القاهرة سنة ١٣٠١ ه.

<sup>(</sup>۳) ابن حجر: « لسان الميزان »، ج ۱، ص ١٦٤.

الطبيب المشهور، وكانت تدور حول النُبوّة. وقد أورد أبو حاتم مناظرته مع « الملحد » في كتابه أعلام النبوة. وذكر أحمد حميد الدين الكرماني في مقدمة كتابه « الأقوال الذهبية » أن المراد بد « الملحد » هو محمد بن زكريا الرازي، وقال « إن ما جرى بينه وبين الشيخ أبي حاتم الرازي \_ صاحب الدعوة بجزيرة الري \_ كان في أيام مرداويج وبحضرته ». وقد نشر پاول كراوس هذه المناظرة في مجلة Orientala ثم أعاد نشرها في الجزء الأول من « الرسائل الفلسفية لمحمد بن زكريا الرازي » (القاهرة سنة ١٩٣٩)، وقد حلّناها بالتقصيل في كتابنا « من تاريخ الإلحاد في الإسلام » (القاهرة سنة ١٩٣٥).

ونعرف من مؤلفات أبى حاتم الرازي ما يلى:

\_ كتاب أعلام النبوة \_ وتوجد منه نسخ عديدة في مكتبات الإسماعيليّة (ومنها المحمدية الهمدانية)(١).

\_ كتاب الزينة \_ ومنه نسخ عديدة في مكتبات الإسماعيليّة. وقد نشر قطعة صيغيرة منه حسين بن فيض الله الهمذاني، وذلك في جزئيْن صغيريْن (الأول في القاهرة سنة ١٩٥٧ ويقع النص من ص ٥٦ \_ ١٩٥٧، والثاني في القاهرة سنة ١٩٥٨، ١ \_ ٢٢٩ ص) وقد نشره عن ست نسخ هي:

- ١ \_ نسخة المحمدية الهمدانية (نسخة الأسرة)؛
- ٢ \_ خزانة كتب عبد الله حكيم الدين بسورت (الهند)؛
- ٣ \_ خزانة كتب الإمام يحيى المتوكل على الله بصنعاء (اليمن)؛

<sup>(</sup>۱) فيما يتعلق بمخطوطات المكتبة المحمدية الهمدانية (وهي ملك لأسرة حسين الهمداني في سورت بالهند) اعتمدنا على ما يقوله حسين الهمداني في كتابه « الصليحيون والحركة الفاطمية في السيمن »، ص ٣٥١ ـ ٣٦٠، القاهرة، بدون تاريخ (سنة ١٩٥٥).

- ٤ \_ مكتبة الجامع الكبير المقدس بصنعاء؛
- - ٦ \_ مكتبة المتحف العراقي ببغداد.

ومجموع ما نشره هو ١٥٠ ص من أصل ٣٩٥ ص في نسخة المحمدية الهمدانية.

والكتاب بحث في الأسماء العربية الواردة في القرآن. فهو بحث لغوي، وليس فيه كلام عن المذهب الإسماعيلي.

" \_ كتاب الاصلاح \_ ومنه نسخ في مكتبات الإسماعيليّة، وفيه رد على كتاب « المحصول » لمحمد بن أحمد النسفي.

- ٤ \_ كتاب الرجعة \_ و لا تعرف له نسخة.
- ٥ \_ كتاب الجامع \_ و لا تعرف له نسخة.

### \_ ۲ \_

# أبو يعقوب إسحق السجستاني (أبو السجزي)

لا نكاد نعرف عن حياته شيئاً. واسمه أبو يعقوب إسحق بن أحمد السجستاني. وهذه النسبة تدل على أنه من إقليم سجستان، وهذا الإقليم موزع الآن بين إيران وأفغانستان، وكان مواطن البطل الفارسي المشهور رستم. ويقال إنه ينحدر من أسرة رستم هذا.

ويعرف أيضاً بـ « بندانه » (البغدادي: « الفرق بين الفرق »، ص ٢٨٣).

ويقول عبد القاهر البغدادي: «وقتل النسفي والمعروف ببندانه على ضلالتهما » (ص ٢٨٣). وقد أدى هذا الربط إلى ظن البعض أن أبا يعقوب السجستاني قد قُتل في سنة ٣٣١ ه (٢٨٣ م) وهي السنة التي قُتل فيها الداعي المشهور محمد بن أحمد النخشبي (أبو النسفي) في حركة الاضطهاد العنيفة التي جرت في أو اخر حكم نصر بن أحمد الساماني ضد الإسماعيلية في نواحي ما وراء النهر.

ولكن هذا الفرض غير صحيح، كما لاحظ هنري كوربان (١) « إذ يبدو

<sup>(</sup>۱) المقدمة الفرنسية لنشرته للترجمة الفارسية لكتاب «كشف المحجوب» للسجستاني، تهران سنة ١٩٤٩، ص ٩، استتادا إلى ايفانوف في: « دراسات في الإسماعيليّة الفارسية المبكرة »، ليدن سنة ١٩٤٨، ص ١١٥ تعليق ١.

من إشارة دقيقة موجودة في أحد كتبه، وهو كتاب الافتخار، أن من المؤكد أن أبا يعقوب كان لا يزال حياً في سنة ٣٦٠ ه (سنة ٩٧١ م) ».

أما مؤلفاته فعديدة، نذكر منها، وكلها كتبها السجستاني باللغة العربية:

## ١ \_ كشف المحجوب

وقد فُقد أصله العربي حتى الآن، ولكن بقيت له ترجمة فارسية أشار إليها كراوس أو لا في نقده لكتاب ايفانوف عن «كتب الإسماعيليّة » استناداً إلى ما كشفه مينوى. وهذه الترجمة الفارسية موجودة في مجموعة كان يملكها السيد نصر الله التقوي (ويقع من ورقة ١ ب إلى ورقة ٣٨ ب في هذا المجموعة). وعن هذه النسخة نشر هذه الترجمة الفارسية هنري كوربان ضمن مجموعة «المكتبة الإيرانية » برقم ١ تحت هذا العنوان: «كشف المحجوب » رسالة در آئين إسماعيلي از قرن جهارم هجر، تصنيف أبو يعقوب سجستاني. با مقدمة بزبان فرانسه بقلم هنري كربين؛ تهران سنة ١٩٤٩.

## ويقع في سبع مقالات:

١ \_ في التوحيد

٢ \_ في فعل الخَلْق الأول

٣ \_ في الخَلْق الثاني

٤ \_ في الخَلْق الثالث وطبيعته

٥ \_ في الخلق الرابع

7 \_ في الخلق الخامس

٧ \_ في الخلق السادس.

وكل مقالة تتقسم إلى سبعة فصول أو مباحث (جستار) في الوجود.

<sup>(</sup>١) في « مجلة الدراسات الإسلامية » REI سنة ١٩٣٢ الكراسة ٤، ص ٤٨٥.

٢ \_ الينابيع

وقد نشره هنري كوربان بالاشتراك مع عارف تامر ضمن « ثالث رسائل إسماعيلية »، منشورات المعهد الفرنسي بتهران.

كذلك نشره مصطفى غالب، بيروت سنة ١٩٦٥ (مقدمة الناشــر مــن ص ٥ ــ ٤٥٤ والنص من ص ٥٥ ــ ١٧٣).

٣ \_ تحفة المستجيبين

نشره عارف تامر ضمن «خمس رسائل إسماعيلية »، سنة ١٩٥٦.

٤ \_ اثبات النبوة

ومنه مخطوطات في مكتبات الإسماعيليّة (ونذكر منها مخطوطاً في المكتبة المحمديـة الهمدانية).

o \_ أسس الدعوة

٦ \_ الافتخار

منه مخطوط في المكتبة المحمدية الهمدانية

٧ ــ تأويل الشرائع

٨ \_ الموازين

منه مخطوط في المكتبة المحمدية الهمدانية

٩ \_ الرسالة الباهرة

١٠ \_ مؤنس القلوب

١١ \_ سوسن النعم أو سوسن البقاء

١٢ \_ أسرار المعاد

١٣ ــ تأمين الأرواح

١٤ \_ سلم النجاة

١٥ \_ النصرة

ويناقش ما جاء به أبو حاتم الرازي من آراء في كتابه « الإصلاح » الذي رد به على كتاب « المحصول » للنسفي.

١٦ \_ المقاليد

منه مخطوط في المكتبة المحمدية الهمدانية

١٧ \_ مسلّيات الأحزان

١٨ \_ المواعظ في الأخلاق

١٩ \_ الغريب في معنى الأكسير

٢٠ \_ الأمن من الحيرة

٢١ \_ خزائن الأدلة

۲۲ \_ البرهان

### \_ ~ \_

## حميد الدين أحمد الكرماني

الملقب ب « حجة العراقين » (= العراق + إيران).

واسمه حميد الدين أحمد بن عبد الله.

ونسبته إلى كرمان قد تدل على أنه من مدينة كرمان.

وقد درس على أبي يعقوب السجستاني.

واستطاع أن يضم إلى المذهب الإسماعيليّ والي الموصل المقلد بن يوسف، حتى خُطب على منبر الموصل للإمام العزيز، الخليفة الفاطمي، في سنة ٣٨٢ ه.

وتورد المؤلفات الإسماعيليّة أن الكرماني استدعي إلى القاهرة في سنة ٤٠٨ ه، استدعاه ختكين الضيف، داعي الدعاة في مصر، حينما وقعت الخلافات المذهبية بين الإسماعيليّة وكثر الشغب بين أصحابها، كما ذكر هو ذلك في « الرسالة (١) الدرية ». فكان يحضر مجلس داعي الدعاة هذا، وكان أبناء الدعوة يلقون عليه المسائل التي جعلوها « إلى الامتحان ذريعة، وإلى بسط الشغب شريعة » (الموضع نفسه)

<sup>(</sup>۱) الكرماني: « الرسالة الدرية في معنى التوحيد »، ورقة ۱۳ ــ انظر مقدمة مصطفى غالب لنشرته لكتاب « راحة العقل »، بيروت ١٩٦٧، ص ٤٢.

فكان يجيب عليها. وكان يلقي المحاضرات في دار الحكمة بالقاهرة. وكثير من رسائله هي ردود على من رآهم حادوا عن الدعوة الإسماعيليّة أو ابتدعوا فيها.

وقد ذكر ايفانوف في كتابه « المرشد إلى مؤلفات الإسماعيليّة » مؤلفات الكرماني العديدة، ونخص بالذكر منها:

## ١ \_ المصابيح في إثبات الإمامة

وفيها بحث في إثبات الخالق، وفي النفس، والعقاب، والشريعة، ووجوب التأويل، والحاجة إلى النبي؛ وإثبات الإمامة، وعصمة الأئمة، وأن الإمامة بالنص.

ومنه نسخة مخطوطة بالمكتبة المحمدية الهمدانية.

### ٢ \_ راحة العقل

وهو أهم كتبه من الناحية العقائدية الفلسفية. ومقسم إلى سبعة أسوار، وكل منها إلى سبعة مشارع (ما عدا السابع فيحتوي على ١٤ مشرعاً، وهذا على كل حال ضعف ٧). والسور الأول تمهيدي فيما يجب على قارئ الكتاب ومقاصده ونتائج قراءته. والسور الثاني: في التوحيد والتقديس والتحميد والتمجيد، أي يبحث في توحيد الله وبطلان كونه أيساً، وأنه لا يوصف بصفة، ولا ضد له ولا مثل. والسور الثالث: في القلم، الذي هو الموجود الأول. والسور الرابع: في الموجود عن الإبداع الذي هو المبدع الأول، بالانبعاث من القلم. الخامس في الموجود عن المبادئ الشريفة التي هي الحروف العلوية من الطبيعة وأجسامها العالية. والسور السادس: في الموجود عن الأجسام العالية من الأجسام السفلية وأحوالها. والسور السابع: في الموجود عن الأجسام العالية والسفلية ـ ناراً وهواءً وماءً وأرضاً ـ من المواليد

الثلاثة التي هي المعادن والنبات والحيوان. ويبحث أيضاً في الأنفس البشرية وأفعالها وبقائها ومصيرها.

وقد نشره نشرة أولى الدكتوران محمد كامل حسين ومحمد مصطفى حلمي في القاهرة سنة ١٩٥٢.

ثم نشره مرة أخرى مصطفى غالب في بيروت سنة ١٩٦٧ عن مخطوطتين.

## ٣ \_ كتاب الأقوال الذهبية

وفيه يرد على محمد بن زكريا الرازي الطبيب في كتابه « الطب الروحاني ». ومنه نسخة مخطوطة بالمكتبة المحمدية الهمدانية.

## ٤ \_ تتبيه الهادي والمستهدي

ويرد فيه على المخالفين من أهل السنة والشيعة الاثنى عشرية والزيدية في مسألة الإمامة. ومنه نسخة خطية بالمكتبة المحمدية الهمدانية.

#### ٥ \_ المحصول

ينسب إلى الداعى النخشبي.

## 7 \_ معاصم الهدى

يرد فيه على الجاحظ فيما قاله بشأن على بن أبى طالب.

٧ \_ فصل الخطاب وإبانة المتجلي عن الارتياب

بحث في الإمامة وأحقية ذرية على فيها.

٨ \_ الإصابة في تفضيل عليٍّ على الصحابة

## ٩ \_ الرسالة الوضية في معالم الدين

وتحتوي على مقالتين، الأولى في العبادة الباطنة، وتقع في ١٧ فصلاً، والثانية في العبادة الظاهرة، وتقع في ثمانية فصول.

١٠ - الرياض في الحكم بين (الصادين) صاحبي  $\ll$  الإصلاح  $\gg$  و $\ll$  النصرة  $\gg$ 

ويناقش فيه الخلافات التي جاءت في ثلاثة كتب إسماعيلية هي: كتاب « المحصول » للنسفي، وكتاب « النصرة » لأبي حاتم الرازي، وكتاب « النصرة » لأبي يعقوب السجستاني.

ومنه نسخة خطية في المكتبة المحمدية الهمدانية، وأخرى في طهران وقد نشره عارف تامر في بيروت سنة ١٣٥٤ والثانية سنة ١٣٥٥.

١١ \_ مباسم البشارات بالإمام الحاكم بأمر الله

نشرها د. محمد كامل حسين ضمن كتابه: «طائفة الدروز »، ص ٥٥ \_ ٧٤. القاهرة، سنة ١٩٦٢.

١٢ ــ الرسالة الدرية في معنى التوحيد والموحِّد والموحَّد

نشرها د. محمد كامل حسين، في القاهرة.

١٣ \_ الرسالة الرضية في جواب من يقول بقدم الجوهر وحدَث الصورة

<sup>(1)</sup> يفسر المؤلف هذا العنوان بقوله: « ووسمته بكتاب « الرياض » في الحكم بين الصادين: صاحب « الاصلاح » وصاحب « النصرة » لكونه فيما نجمله من أقاويلهما وما نورده: فصلا بينهما، وبيانا لما استمر من الخطأ وما أهل إصلاحه من كتاب المحصول » (ص ٥ من طبعة عارف تامر. بيروت، دار الثقافة، دون تاريخ). فهو يقصد به « الصادين »: صاحبي « الإصلاح » (= أبو حاتم الرازي) و « النصرة » (= أبو يعقوب السجستاني).

- ١٤ ــ الرسالة المضيئة في الأمر والأمر والمأمور
  - ١٥ \_ رسالة تاج العقول
  - ١٦ \_ رسالة ميزان العقل
  - ۱۷ ــ رسالة أسبوع دور الستر نشرها عارف تامر
    - ١٨ \_ المقادير والحقائق
  - ١٩ \_ المجالس البغدادية والبصرية
  - ٢٠ \_ رسالة الشعرى في الخواص
    - ٢١ \_ رسالة المقاييس
    - ٢٢ \_ المصابيح في إثبات الأئمة
      - ٢٣ \_ الوديعة
  - ٢٤ \_ الكفاية في الرد على الهاروني
    - ٢٥ \_ كتاب الفهرست
      - ٢٦ ــ النقد والالزام
    - ٢٧ \_ الرسالة الزاهرة
    - ٢٨ \_ الروضة في الأزل
      - ٢٩ \_ كتاب المعاد
      - ٣٠ \_ خزائن الأدلة
      - ٣١ \_ رسالة النظم
- ٣٢ \_ الرسالة الواعظة \_ تحقيق محمد كامل حسين، مجلة كلية الآداب بجامعة القاهرة، ج ١٤ . القسم الأول، مايو سنة ١٩٥٢.

## \_ ٤ \_

# عبد الله بن أحمد النسفي البردغي (المتوفى سنة ٣٣١ ه)

١ \_ المحصول \_ وقد بقيت شذرات منه في كتاب « الرياض » للكرماني.

٢ \_ كون العالم

٣ \_ الدعوة الناجية

٤ \_ أصول الشرع

عنوان الدين

راجع عنه: ابن النديم، ص ٢٢٦

سیاسهٔ نامه، ج ۲، ص ۲۷۸ \_ ۲۸۱.

## \_ • \_

# القاضي النعمان (٣٠٢ ـ ٣٦٣ هـ)

أغزر مؤلفي الإسماعيليّة إنتاجاً(١). ويمكن تقسيم كتبه بحسب الموضوعات هكذا:

## ١ \_ في الفقه:

- ١ \_ كتاب الإيضاح
- ٢ \_ مختصر الإيضاح
  - ٣ \_ الاخبار في الفقه
- ٤ \_ مختصر الآثار فيما رؤى عن الأئمة الأطهار
  - ٥ ــ الاقتصار ــ نشرة محمد وحيد ميرزا
    - ٦ \_ المنتخبة
- ٧ ــ دعائم الإسلام في فكر الحلال والحرام والقضايا والأحكام ــ نشره آصف فيضي في جزئين، بالقاهرة.
  - ٨ \_ منهاج الفرائض
  - ٩ \_ الاتفاق والافتراق
    - ١٠ \_ المفتقر
    - ١١ ـ الينبوع

## ب ـ في الأخبار:

١٢ \_ شرح الأخبار في فضائل الأئمة الأطهار، في ١٦ جزءاً

<sup>(</sup>١) ذكر إدريس عماد الدين (ج ٦، ص ٣٦ \_ ٣٩) للنعمان أسماء ٤٢ كتاباً.

- ١٣ \_ قصيدة ذات المحن
- ١٤ \_ قصيدة ذات المِنَن
  - ١٥ \_ تأويل الشريعة
- ١٦ \_ أساس التأويل \_ نشره عارف تامر في بيروت سنة ١٩٦٠.
  - ١٧ \_ شرح الخطب التي لأمير المؤمنين
    - ١٨ \_ كتاب التوحيد و الإمامة
  - ١٩ \_ اثبات الحقائق في معرفة توحيد الخالق
  - ٢٠ \_ حدود المعرفة في تفسير القرآن والتنبيه على التأويل
    - ٢١ \_ نهج السبيل إلى معرفة علم التأويل
      - ٢٢ ـ تأويل الدعائم

نشره محمد حسن الأعظمي (القاهرة، سنة ١٩٦٩ في جزئين، مطبعة دار المعارف) عن خمس مخطوطات موجودة في:

- (١) دار الكتب الأعظمية بكراتشي، باكستان؛
- (٢) مكتبة المدرسة الحكيمية بمدينة برهانبور، الهند؛
- (٣) مكتبة الدكتور زاهد علي في حيدر أباد الدكن، الهند؛
  - (٤) مكتبة الجامعة السيفية في مدينة سورت، الهند؛
- (٥) مكتبة ملا يونس شكيب، مدير الإدارة الأدبية الفاطمية في سورة والهند.
  - ٢٣ \_ الراحة والتسلى

## ج ـ في الرد على المخالفين

- ٢٤ \_ اختلاف أصول المذاهب
- ٢٥ \_ الرسالة المصرية في الرد على الشافعي

٢٦ \_ الرد على أحمد بن سريج البغدادي

٢٧ \_ ذات البيان في الرد على ابن قتيبة

٢٨ ـ دافع الموجز في الرد على المعتقي

## د \_ فى العقائد

٢٩ \_ القصيدة المختارة أو الأرجوزة المختارة

نشرها وعلق عليها إسماعيل قربان حسين بونادالا، مونتريال \_ كندا، سنة ١٩٧٠ عن ١١ نسخة.

٣٠ \_ الهمّة في آداب إتباع الأئمة

نشره د. محمد كامل حسين بالقاهرة، ضمن سلسلة مخطوطات الفاطميين التي أصدرها، دون تاريخ. ويبحث في الإمامة وما ينبغي لأتباع الأئمة من اعتقاد ولايتهم والولاء لهم والتسليم في جميع الأمور إليهم وما ينبغي عليهم من آداب نحوهم وأداء الأموال المفترضة لهم الخ.

٣١ \_ كتاب الطهارة

٣٢ \_ الأرجوزة

٣٣ \_ الدعاء

٣٤ \_ عبادة يوم وليلة

٣٥ \_ مفاتيح النعمة

٣٦ \_ كيفية الصلاة على النبي

٣٧ \_ التعقيب و الانتقاد

٣٨ ــ التقريع والتعنيف

٣٩ \_ الحلى والثياب

- ٤٠ \_ الشروط
- ٤١ \_ منامات الأئمة
- ٤٢ ـ تأويل الرؤية

## ه \_ في التاريخ والوعظ

- ٤٣ \_ رسالة إلى المرشد الداعي بمصر في تربية المؤمنين
  - ٤٤ \_ المجالس و المساير ات و المو اقف و التو قيعات
    - ٥٤ \_ معالم الهدى
    - ٤٦ \_ المتاعب لأهل بيت رسول الله
      - ٤٧ \_ افتتاح الدعوة
    - وهي رسالة في ظهور الدعوة الفاطمية

تحقيق الأنسة وداد القاضي، بيروت، دار الثقافة بدون تاريخ.

## كتب منسوبة إلى القاضي النعمان

- ١ \_ الرسالة المذهبة في فنون الحكمة وغرائب التأويل
  - ٢ \_ رسالة المرشد والهداية
  - ٣ \_ أجوبة الإمام المعتز على القاضي النعمان
    - ٤ ــ البيان في معرفة إمام الزمان

على أن أهمية القاضي النعمان هي في ميدان الفقه أكثر منها في ميدان العقيدة. وقد عينه القائم بأمر الله الفاطمي قاضياً على طرابلس

الغرب، ولما بنى المنصور مدينة المنصورية عين النعمان أول قاض فيها، وبعد ذلك عينه قاضياً في القيروان والمهدية وسائر مدن أفريقية (تونس)، أي أنه كان قاضي قضاة الفاطميين، ولما تولى المعز لدين الله الخلافة الفاطمية سنة ٢٤١ قويت علاقة القاضي النعمان به حتى جمع من مجالسه معه كتابه « المجالس والمسايرات ». وصحب القاضي النعمان المعز لدين الله لما رحل إلى مصر سنة ٣٦٦ ه بعد أن فتحها له جوهر الصقلي، غير أنه لم يعين القاضي النعمان قاضياً على مصر، بل أقر فيها القضاء لأبي طاهر محمد بن أحمد الذهلي الذي كان يتولى قضاء مصر منذ سنة ٣٤٨ ه. وبقي القاضي النعمان بمصر رفيع المكانة حتى توفي سنة ٣٦٣ ه.

ولسنا نعلم شيئاً عن تاريخ ميلاده، و لا عن نشأته. ويقول ابن خلكان<sup>(۱)</sup> إنه كان مالكي المذهب ثم اعتق مذهب الفاطميين. غير أن أبا المحاسن بن تغري بردي يقول إن النعمان كان حنفي المذهب قبل اعتناقه مذهب الفاطميين.

<sup>(</sup>۱) راجع ترجمته الوافية له في كتابه « وفيات الأعيان »، ج ، ص ٤٨ ، القاهرة سنة ١٩٤٩ تحت رقم ٧٣٧.

## \_ ~ \_

# أبو القاسم رستم بن الحسن بن فرج بن حوشب

له في الكتب:

١ \_ كتاب تأويل الزكاة

٢ ــ الشواهد والبيان لمباحثة الإخوان

٣ \_ أسرار النطقاء

ع \_ الكشف

٥ \_ الأنوار الفضية في معرفة الأنفس الزكية

٦ \_ الإيضاح

ويقول مصطفى غالب<sup>(۱)</sup> إن الأرقام ٢، ٣، ٥، ٦ موجود منها نسخ خطية في مكتبته الخاصة.

<sup>(</sup>۱) مصطفى غالب: « تاريخ الدعوة الإسماعيليّة »، ص ٩٧ \_ ٩٨. دمشق، سنة ١٩٥٢.

## \_ ^ \_

# داعي الدعاة هبة الله بن موسى بن داود الشيرازي (اعي الدعاة هبة الله بن موسى بن داود الشيرازي

له المؤلفات التالية:

١ \_ المجالس المؤيدية

٢ \_ ديوان المؤيد في الدين

نشره د. محمد كامل حسين، القاهرة، سنة ١٩٤٩.

٣ \_ شرح المعاد

٤ \_ الإيضاح والتبصير في فضل يوم الغدير

٥ \_ سيرة المُؤيد في الدين

نشرها د. محمد كامل حسين بالقاهرة، سنة ١٩٤٩.

7 \_ الابتداء والانتهاء

٧ \_ جامع الحقائق في تحريم اللحوم والألبان

٨ ــ تأويل الأرواح

٩ \_ نهج العبادة

١٠ \_ المسألة والجواب

١١ \_ الرسالة الدرية

١٢ \_ جامع الحقائق \_ ملخص ٨٠٠ محاضرة (في جزئيْن)

# \_ ^ \_ ناصر خسرو (۴۹۴ \_ ۲۸۱ ه)

له من الكتب:

۱ ــ ديوان ناصر خسرو

طبع في طهران سنة ١٩٢٩.

۲ ــ سفر نامه

نشرة شيفر

وترجمه إلى العربية د. يحيى الخشاب.

٣ ــ روشانا نامه

نشره منير بادخشاني في بمباي.

٤ \_ خوان الإخوان

نشره د. يحيى الخشاب، القاهرة.

ہ \_ کلامی بیر

نشره و. ايفانوف.

# \_ ٩ \_

# جعفر بن منصور اليمن

له من الكتب:

١ \_ سرائر النطقاء

٢ \_ أسرار النطقاء

٣ \_ كتاب الكشف

نشره اشتروطمان.

## \_ 1 . \_

# علي بن محمد بن الوليد (٢٢٥ ـ ٢١٢ هـ)

له من الكتب:

١ \_ تاج العقائد ومعدن الفوائد

نشره عارف تامر، بيروت، دار المشرق (المطبعة الكاثوليكية) سنة ١٩٦٧ في ١٩٣٣ ص.

- ۲ \_ ديوان شعر
- ٣ \_ دامغ الباطل وحتف المناضل
  - ٤ \_ مختصر الأصول
  - ٥ \_ مجالس النصح و البيان
- ٦ ـــ الإيضاح والتبيين في كيفية تسلسل و لادتي الجسم والدين نشره اشتروطمان في جيتنجن سنة ١٩٢٣.
  - ٧ \_ تحفة المرتاد وغصية الأضداد

نشره اشتروطمان في جيتنجن، سنة ١٩٢٣.

- ٨ \_ لب المعار ف
- ٩ \_ لب الفوائد وصفو العقائد في المبدأ والمعاد
  - ١٠ \_ الذخيرة في الحقيقة

نشره محمد حسن الأعظمي، دار الثقافة، بيروت، بدون تاريخ.

- ١١ \_ جلاء العقول وزيدة المحصول
- ١٢ \_ الرسالة المفيدة في إيضاح ملغز القصيدة
- ١٣ \_ ضياء الألباب المحتوي على المسألة والجواب
  - ١٤ \_ مُلْهمة الأذهان ومنبهة الوسنان
  - ١٥ \_ نظام الموجود في ترتيب الحدود
    - ١٦ \_ معنى الاسم الأعظم
  - ١٧ \_ الإيضاح والتفسير في معنى يوم النذير
    - ١٨ \_ تاج الحقائق

و هو والد الحسين، مؤلف رسالة المبدأ والمعاد (١)، وكان يقيم في منطقة «حراز » باليمن. و هو من كبار دعاة اليمن، ونصره زعماء همدان.

<sup>(</sup>١) نشر ها عارف تامر ضمن كتاب « ثلاث رسائل إسماعيلية »، منشورات المعهد الفرنسي بطهران.

# \_ ' ' \_

# ابر اهيم الحسين الحامدي (المتوفى سنة ٢٥٥ في همدان باليمن)

١ \_ كنز الولد

# ـ ١٢ ـ محمد بن طاهر الحارثي

١ ــ مجموعة التربية٢ ــ الأنوار اللطيفة

# ١٣ \_الداعي حاتم بن ابراهيم

الشموس الزاهرة
 تنبيه الغافلين
 زهر بذر الحقائق

## \_ 1 £ \_

# الداعي علي بن الحسين بن حنظلة (المتوفى سنة ٦٢٦ ه في همدان باليمن)

## ١ \_ سمط الحقائق

نشره عباس العزاوي المحامي في بغداد، ضمن منشورات المعهد الفرنسي بدمشق، سنة ١٩٥٣.

## \_ 10 \_

# عماد الدين إدريس بن الحسن (توفي سنة ٢٧٨ هـ)

١ \_ عيون الأخبار

٢ ــ زهر المعاني

\_ 17 \_

حسن بن نوح

١ \_ الأزهار

## [Blank Page]

# آراء الإسماعيلية

يمكن أن نقسم البحث في آراء الإسماعيليّة إلى ثلاثة أبواب:

١ \_ باب الإلهيات

٢ \_ باب النفس الإنسانية

٣ \_ باب الإمامة

## [Blank Page]

# باب الإلهيات

# الفصل الأول

## التوحيد

يصف الإسماعيليّة وسائر فرق الباطنية أنفسهم بأنهم أهل « التوحيد »، ويحاولون دائماً التوكيد على هذا المعنى. ولعل السبب في ذلك الالحاح في التوكيد شعورهم بأن أهم طعن يوجهه إليهم أصحاب المذاهب الإسلامية الأخرى هو أنهم أشركوا بالله الواحد الأحد موجودات قديمة: مثل العقل الكلي والنفس الكلية، وأنهم قالوا بالحلول: حلول روح الله في الأئمة.

ولهذا نرى الإسماعيليّة يحرصون دائماً على توكيد معنى التوحيد بالنسبة إلى الله. ويذهبون في هذا إلى حد نفي الصفات عنه، لأن كل صفة وموصوف مخلوق. ولذا لا يقتصرون على نفي التشبيه عنه بل يمضون إلى نفي التسمية والحد والصفات والزمان والمكان عنه، وحتى صفة الوجود ينفونها عنه، وإنْ كانوا يسمّون الوجود « أيساً » وهي

الكلمة التي نجدها في ترجمة مؤلفات أرسطو إلى العربية، كما نجدها عند الكندي والفارابي وابن سينا وسائر الفلاسفة الإسلاميين.

فلننظر تفصيلاً في هذه الموضوعات:

#### \_ 1 \_

# فى بطلان كونه تعالى أيساً

ومن أوسع مصادرنا في هذه النقطة كتاب « راحة العقل » للكرماني، فقد تناولها في السور الثاني (المشرع الأول والثاني، ص ١٢٩ ــ ١٣٤، نشرة مصطفى غالب، بيروت سنة ١٩٦٧).

## يقول الكرماني:

« لما كان الأيس في كونه أيساً (أي: لما كان الموجود في كونه موجوداً) محتاجاً إلى ما يستند إليه في الوجود... وكان هو \_ عز كبرياؤه! \_ متعالياً عن الحاجة فيما هو هو إلى غير به يتعلق ما به هو هو، كان من ذلك الحكم بأنه تعالى خارج عن أن يكون أيساً، واستحالة الأمر في أن يكون هو تعالى أيساً. والا هو يحتاج فيما هو هو إلى غير به هو هو فيستند إليه... وإذا كان هو \_ عز وعلا \_ غير محتاج فيما هو هو إلى غير به يتعلق ما به هو هو هو صدال كونه أيساً.

ثم إن الله تعالى إن كان أيساً فلا يخلو أن يكون: إما جوهراً، وإما عرضاً. فإن كان جوهراً فلا يخلو أن يكون: إما جسماً، أو لا جسماً فإن كان جسماً فانقسام ذاته إلى ما به وجودها تقتضي وجود ما يتقدم عليه... وإن كان لا جسماً فلا يخلو أن يكون إمّا قائماً بالقوة، مثل الأنفس، أو قائماً بالفعل مثل العقول. فإن كان

قائماً بالقوة فحاجته إلى ما به يخرج إلى الفعل تقتضي ما يتقدم عليه، وهو يتعالى عن ذلك. وإن كان قائماً بالفعل فلا يخلو من أن يكون إمّا فاعلاً في ذاته من غير حاجة إلى غير به يتم فعله، أو فاعلاً في غير به يتم فعله. فإن كان فاعلاً في غير به يتم فعله فلنقصانه في فعله، وها وعاجته إلى ما يتم به فعله تقتضي ما يتأول(١) عليه، وهو يتعالى عن ذلك. \_ وإن كان فاعلاً في ذاته من غير حاجة إلى غير به يتم فعله فلاستيعات ذاته النسب المختلفة بكثرة المعاني المتغيرة بكونه في ذاته فاعلاً ومفعولاً بذاته تقتضي ما عنه وجوده الذي لا تكون فيه كثرة ولا قلة بهذه النسب \_ وهو يتعالى عن ذلك. وكان إذا كان جوهراً لا يخلو من هذه الأقسام، وبرئت ساحته من أنحاء الحاجة والتكثر اللازمة للجوهر. فقد بطل أن يكون جوهراً.

وإنْ كان عرضاً وكان وجود العَرَض مستنداً إلى غير وجود ما يتقدم عليه: من الجوهر الذي به وجوده \_ وهو يتعالى ويتكبر عن أنْ تتعلق هويته بما يتأول عليه \_ بطل أن يكون عرضاً.

وإذا كان لا يخلو الأيس من أن يكون إمّا جوهراً أو عَرَضاً، وبطل كونُه تعالى جوهراً أو عرضاً، بطل \_ ببطلان كونه جوهراً أو عرضاً \_ أنْ يكون أيساً. فباطلٌ إذن كونه أيساً.

ثم لا يجوز أن يكون من الأيس ما هو لا جوهر ولا عَرَض، فيكون ذلك الأيس هـو تعالى، فإنه يجب بذلك مما يتأول عليه تعالى ما وجوده محال. وذلك أنه إنْ كان من الأيس مـا هو لا جوهر ولا عَرَض، كما كان الجوهر أيساً وهو لا عـرض، والعَـرض أيسـاً وهـو لا جوهر، وهو هو لا جوهر ولا عَرَض ــ فإنه نوع

من أنواع جنس الأيس، وواقع نحته ويستحق كل ذلك من الجوهر...

ثم إنه تعالى إنْ كان أيساً فلا يخلو أن يكون: إما هو أيّس (١) ذاته، أو غيره أيّسه. وباطل أن يكون هو مؤيّساً لذاته، إذ يقتضي ذلك أنه لم يكن أيساً، وذلك آية الاستحالة والحديث بأنه لم يكن فكان هذا على امتناع الأمر في هذه القضية. فإنْ ما لا عين له في الوجود على قسميه ممتنع أن يصير ذا وجود ولما يكون وراءه فاعل يرتبط به وجوده. وباطل أن يكون غيره أيّسه فيتأول عليه. وإذا بَطل الوجهان، فباطلٌ كونه أيساً (٢) ».

وخلاصة حجاجه هنا هو أنه لا يجوز أن نصف الله بصفة الوجود. وحتى لا يصدم المشاعر الدينية يستعمل كلمة: « أيس » بدل « وجود ».

ذلك أن وصفه بالوجود يقتضي كونه محتاجاً إلى الوجود، وبالتالي محتاجاً إلى غيره. والله لا يحتاج إلى أحد.

كذلك فإن الوجود إما جوهر، وإما عرض. والجوهر إما جسم، أو لا جسم. ولا يجوز أن يكون الله جسماً، إذ الجسم مؤلف من أجزاء، والأجزاء أسبق من الكل. فيكون الله له له كان جسماً له محتاجاً إلى أجزاء ستكون أسبق منه. وهذا محال. له كما لا يجوز أن يكون لا جسماً لأن ما هو لا جسم إما قائم بالقوة، مثل الأنفس، أو قائم بالفعل مثل العقول. وما هو قائم يحتاج إلى ما يخرجه إلى الفعل، ويكون متقدماً عليه. فمحال أن يكون الله جوهراً هو لا جسم وهو قائم بالقوة. وإنْ كان لا جسماً وقائماً بالفعل فإما أنْ يكون فاعلاً في ذاته من غير حاجه إلى غير به يتم

<sup>(</sup>١) أي: أو جد.

<sup>(</sup>٢) أحمد حميد الدين الكرماني: « راحة العقل »، ص ١٣١ ــ ١٣٣. وقد أصلحنا بعض مواضع في النص المطبوع.

فعله، أو يكون فاعلاً في غير به يتم فعله. فإن كان فاعلاً في غير به يتم فعله، فسيكون ناقصاً في فعله محتاجاً إلى غيره. والله يتعالى عن ذلك. وإن كان فاعلاً في ذاته من غير حاجة إلى غير يتم به فعله، فإن ذاته ستكون مستوعبة للنسب المختلفة: جانب فاعل، وجانب مفعول؛ وستكون في ذاته كثرة، والله يتعالى عن ذلك. فإنه لا يمكن إذن أن يوصف بأن وجوده جوهر.

كذلك إنْ كان وجوده عرضاً فالأمر أظهر: لأن العرض يستند إلى وجود الجوهر المتقدم عليه في الوجود، فيكون الله محتاجاً إلى جوهر يستند إليه، وهذا محال.

كذلك لا يجوز أن يكون وجوده لا جوهراً ولا عرضاً، فستكون حاله كحال الجوهر في كونه ليس جوهراً، وينطبق عليه ما قلناه في الجوهر والعَرَض.

وحجة أخيرة هي أنه لو كان الله موجوداً (أيساً) أي موصوفاً بصفة الوجود، فلا يخلو إما أن يكون هو الذي أوجده (أيسه). والثاني باطل، إذ هو علة العلل ولم يوجد عن علة. والأول باطل إذ يقتضي أنه لم يكن موجوداً ثم صدار موجوداً، أي أنه استحال، وباطل أن يستحيل الله.

لهذا لا يجوز وصف الله بأنه موجود.

ومن الشائق أن نقارن موقف الإسماعيليّة (في النصف الأول من القرن الرابع الهجري، أي العاشر الميلادي) بموقف جان اسكوت اريجين (المتوفى حوالي سنة ٨٧٧ م) من هذه المسألة: فإنْ جان اسكوت اريجين في لاهوته السلبي يتناول مسألة: هل يمكن وصف الله بالوجود، ويقرر أن « الله هو من هو أكبر من الوجود ».

est qui plus quam esse est : أي أننا لا نستطيع أن نقول عن الله إنه موجود، وإنما يمكن أن نقول إنه فوق الوجود.

ومن قبل الكرماني نفى أستاذه أبو يعقوب السجستاني في كتاب « الينابيع » الهويات عن الله « لأن كل هوية تقتضي علة، والمبدع الحق ليس بذي علة، فلم يقتض هوية. وإذا لم يقتض هوية، لم يقتض نفيها<sup>(۱)</sup> ». والهوية هنا = الوجود؛ على أنه في نفس الموضع يستعمل كلمة أيسية (ص ۷۱، س ٤، ٥، ٧، ٩؛ ص ۷۲، س ١، س ٢).

### \_ ٢ \_

## في نفي الصفات عنه

ويجعل الداعي الإسماعيليّ اليمني المطلق: علي بن محمد الوليد (ولد سنة ٢٢٥ هوتوفي سنة ٢١٦ ه) نفي الصفات عن الله اعتقاداً أساسياً (رقم ١٣ عنده) بين اعتقادات الإسماعيليّة، فيقول: «ويعتقد (أي الإسماعيليّ) أن نفي الصفات عنه (عن الله) معتقد صحيح لا يسوغ تركه، لأن الصفات تلحق الجوهر: إمّا في الأجسام، وإمّا في النفوس. وتكون في الأجسام كيفيات من خارجها كالأقدار والألوان وما يجري مجراها. وفي النفوس كيفيات من داخلها: كالعلم، والجهل، وما يجري هذا المجرى. وهو يتعالى عن أن يكون له داخل أو خارج.

وممّا تقرر عند كل ذي عقل أن الصفات تلحق الموصوف من

<sup>(</sup>١) أبو يعقوب السجستاني: «كتاب الينابيع »، نشرة مصطفى غالب بيروت سنة ١٩٦٥، ص ٧٢.

غيره، لا من ذاته. ألا ترى أن صفات الأجسام التي هي لها تأتي من خارجها، كالأقدار والألوان وما يجري مجراها؟ وفي النفوس كيفيات من داخلها: كالعلم والجهل وما يجري هذا المجرى. وهو يتعالى أن يكون له داخلٌ أو خارج...

وإذا توهمت شيئاً من الصفات أزلياً فهو ذات الموجود الأول. وإذا كان الأمر على ذلك فيجب أن توجد كل صفة تصفه بها لأنها منه، ولا فرق بينها وبينه لكونها قديمة، على ما تقرر.

وقد حق أن التوحيد نفي الصفات عن المتعالي سبحانه. فإذا أثبتها فلا توحيد، لأن الدليل قد قام على أنه كان ولا صفة (له). فالقدم له خالص. ولا يمكننا التعبير عنه بما فينا من الأعراض والجواهر، إذ العالم لا يوجد فيه غيرهما، لا يستقر في ذواتنا سواهما. ولا قدرة لنا على الخروج مما نحن مفطورون عليه. فمنع الصفات الموجودة في الخلقة عن أن تكون تضاف إليه معتقد صحيح »(١).

ولهذا نرى المؤلف، علي بن محمد الوليد، يذكر في الاعتقاد رقم ١: نفي التسمية عن الله، « إذ كانت التسمية إنما جعلت وسماً توسم بها المخلوقات، ليكون الخلْق بها فصولاً فصولاً تتميّز بها كل صورة عن الصورة الأخرى، حتى ينحفظ كل صنف منها، ويمكن المعقل الحكاية عنها إذا دعت الحاجة إليها... وهو (أي الله) متعال، ليس له صورة نفسانية ولا عقلية ولا طبيعية ولا صناعية، بل يتعالى

<sup>(</sup>۱) علي بن محمد الوليد: « تاج العقائد ومعدن الفوائد »، ص ۲۷ ــ ۲۸. بيروت سنة ۱۹۹۷، نشره عارف تامر.

بعظيم شأنه وقوة سلطانه عن أن يوسم بما توسم به أسباب خلقته وفنون بريته  $^{(1)}$ .

وفي الاعتقاد رقم ١٢: نفي الحد عن الله « لأن المحدود بالحد إما أن يكون متناهياً في الجهات فيكون جسماً، أو متناهياً في الدرك فيكون نفساً. وهو يتعالى عن ذلك بأن يكون جسماً فتتناهى جهاته، فتلزمه الحدود؛ ولا متناهي الدرك فيكون نفساً، وهو يتعالى عن أن يكون نفساً فتلزمه الصفات... وليس هو تعالى بعاجز فيتوهم له حد، بل قدرته تقصر العقول عن احاطتها سبحانه تعالى » (الكتاب نفسه، ص ٢٦ ـ ٢٧).

وفي الاعتقاد رقم ١٤ ينفي المكان عن الله « لأن المكان نهاية المحيط من المحاط به، وهو من صفات الخلقة الموجودة على ذلك ويوجب الحصر لمن وصف به » (الكتاب نفسه، ص ٢٨).

وفي الاعتقاد رقم ١٥ ينفي الزمان عنه إذ « أنه تعالى كان ولا مكان ولا زمان، ولا إنس ولا جان. فأظهر الموجودات كما أراد. لأن الزمان أوجده تعالى لتقريق المخلوقات بأحكامه الثلاث، ولنعرف الأول، والآخر، والمتوسط بين الخلقة الطبيعية والأسباب التركيبية، لأن الزمان يوجب استحالة وانتقالاً. وقد تقرر عند حذاق العلماء أن الزمان معلول بالحركة لأنها هي التي تبين فصوله؛ والحركة لها ضد، وهو السكون. ولولا ذلك لما عُلم في الحكمة أن الحركة والسكون أوصاف الخلقة » (الكتاب نفسه، ص ٢٩).

ويقول الكرماني في « راحة العقل » « إنه تعالى متعال عن أن

<sup>(</sup>۱) على بن محمد الوليد: « تاج العقائد ومعدن الفوائد »، ص ٢٦، بيروت سنة ١٩٦٧.

يكون صورة، لكون الصورة في وجودها محتاجة إلى ما نكون هي صورة له. والمحتاج في وجوده إلى وجوده إلى وجود ما سواه سمة الخلق، الموجب نتاهيه إلى ما لا يكون صورة و لا غيرها مما يحتاج. ومتعال عن أن يكون أيضاً مادة، أو ما يجري مجراها، إذ هي غير منفكة في وجودها عما تكون هي مادة له وقابلة لأفعاله. ومتقدس عن أن يكون هو تعالى كليهما \_ أعني: صورة ومادة معاً، فتكون ذاته منقسمة إلى الصورة والمادة المحتاجين في وجود كل واحدة منهما إلى وجود الأخرى، الموجبة ذاتهما مما يتقدم عليهما مما هو أقوم بذاته منهما. و لا يجوز أن يكون معه مادة بها يوجد ما يوجد عنه: إذ لو كانت لكان في فعله ناقصاً بامتناع وجود فعله لو لا يتقدم عليه، و هو يتسبّح المادة التي تم بها فعله. و الذي يكون في فعله ناقصاً فوجودُه عن غير يتقدم عليه، و هو يتسبّح (يتنزّه) عن أن يكون لغير عليه تأول أو نقدم. فباطل وجودُ مادة معه فيما هو هو (1).

الله إذن ليس صورة و لا مادة و لا كلتيهما؛ وليس معه مادة بها يفعل.

وينبغي نفى صفات الموجودات: حاملها ومحمولها، باطنها وظاهرها، عن الله.

ومن هذا نرى أكبر توكيد لنفى الصفات عن الله، والستحالة التعبير عنه.

ويؤكد الكرماني في «راحة العقل » هذا المعنى في الشرع السابع من السور الثاني، فيقول إنه لما كان توحيد الله يتم بطريقين: «طريق من جهة إلحاق الصفات التي لا يكون أشرف منها و إثباتها له، وطريق

من جهة نفي الصفات وسلبها عنه؛ وكان طريق الوحيد والتمجيد من جهة إثبات الصفات له مؤدياً إلى الكذب على الله تعالى والافتراء عليه بنسب ما لا يليق به إليه وإجرائه مجرى ما دونه من مخترَعاته كان أصدق ما يُعتَمد عليه في التوحيد والتمجيد: ضد إثبات الصفات وهو: نفيها عنه؛ فأخذنا معاشر الدعاة الموحّدين المتبعين للأئمة الطاهرين في التوحيد والتسبيح طريقة نفي الصفات لكونه حقاً وصدقاً. وذلك أنه لما كان الصدق هو إثبات شيء لما هو موجود له، وأينا أننا إن أثبتنا له تعالى صفة، وكانت الصفة لا له، بل لغيرها بكونها مختصة بالموجود له، وأينا أننا إن أثبتنا له تعالى الله كنّا فيه كاذبين، إذ الكذب هو إثبات شيء لما هو ليس له، أو نفي شيء عما هو له. وإننا إن نفينا عنه ما رسمت الأدلة المنصوبون للهداية إلى طريق الحق في التوحيد صلوات الله عليهم. إذ نحن بذلك اذبك الأفعانا مشبتون مسبّحون مقدّسون ممجّدون حامدون، بقولنا الصدق وإثباتنا إياه بتشبيه أو تمثيل، أو تحديد »(۱).

ومع ذلك نرى الكرماني يبرّئ الإسماعيليّة من تهمة التعطيل، إذ التعطيل هـو نفـي الصفات أو عدم نسبة صفة إلى الله، ويبرر ذلك بقوله: « إن التعطيل إنما تنقدح ناره ويعتلـي في الإلحاد مناره إذا اعتمد حرف: « لا » في القول قصداً بفعله الذي هو النفي نحـو الهويـة المتعالية \_ سبحانها \_ لتعطيلها ونفيها بأن يقال: لا هو، أو لا إله فقـط، الـذي يـدل علـى التعطيل الصريح الذي يكسب النفس بواراً، ويضرم

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ص ١٤٧ ــ ١٤٨.

عليها في سواد الجحيم ناراً. فأما حرف « لا » فيتوجه فعله نحو الصفات لنفيها من دون الهوية \_ سبحانها. فالصفات هي المُعطّلة المنفية، لا الهوية سبحانها. وذلك مثل قولنا في الله سبحانه أو لا بأنه الد « لا موصوف »، الذي صار فعل حرف « لا » موجهاً نحو الصفات والموصوفات من الأجسام لنفيها عنه سبحانه المشار إليه بقولنا: « إنه »، والمشار إليه ثابت، والصفات هي المعطّلة المنفية. ومثل قولنا ثانياً بأنه تعالى: « ولا هو لا موصوف » للجاري مجرى قولنا الأول في النفي عن الهوية المتعالية سبحانها ما هو غير المنفي أولاً بقولنا « لا موصوف » موجه نحو أشياء بقولنا « لا موصوف » موجه نحو أشياء صار سلب الصفات عنها سمةً لها، مثل الأنفس والعقول التي تتعالى عن أن توصف بالأجسام وصفاتها، لنفي ما تستحقه تلك الأشياء على ما عليه ذواتها عن الهوية المتعالية سبحانها المشار إليها بقولنا هو، والمشار إليه ثابت والهوية قائمة؛ وما يُقال على تلك الأشياء عنها معطلة، وليس في ذلك ما يوجب هجنة تبطل، أو يستحق عليه اسم تعطيل » (المصدر نفسه، معطلة، وليس في ذلك ما يوجب هجنة تبطل، أو يستحق عليه اسم تعطيل » (المصدر نفسه،

ثم يحدد موقف الإسماعيليّة من التوحيد بإزاء موقف المعتزلة، فيقرر أن القاعدة بين المذهبيْن واحدة، وهي أن الله لا يوصف بصفات المخلوقين ولا يُقال عليه ما يُقال عليه المخلوقين. ولكن المعتزلة \_ هكذا يزعم الكرماني \_ وإنْ قالوا بهذه القاعدة بأفواههم، فإنهم بأفئدتهم لم يقرروها، إذ نجدهم رغم ذلك يصفون الله بصفات المخلوقين، فيقولون إن الله حي، عالم، قادر؛ وهذا منهم خروج على القاعدة التي سلموا لنا بها. وللاستدلال على موقف الإسماعيليّة من صفات الله يشرح صفة واحدة ليكون منها الاستدلال على سائرها في وجوب مثلها، وهي صفة الوجود. وكما رأينا من قبل، ينكر الكرماني إمكان وصف الله بالوجود لأنه يعنى أن ثمّ ذاتاً، وأن هذه الذات اتصفت بالوجود

بعد أن لم تكن؛ وهذا يوجب كونها كانت ناقصة ثم كملت بالوجود. بأن كانت مفتقرة إلى الوجود ثم اتصفت بالوجود. ولكنه لا يجوز وصف الذات الإلهية بالنقص أو الافتقار، وعلى هذا فإيجاب الوجود شه تعالى « محال ظاهر لا يليق بمجده؛ والمحال لا يجوز أن يُقال عليه تعالى. هذا إذا كان إيجاب هذه الصفة منسوبا إلى ذاته التي تتقدم في الثبوت على الإيجاب. فإن ألحقت هذه الصفة به تعالى على أن الذات لا تتقدمها في الثبوت بل تساويها، صار ذلك موجبا غيرا خصيص الذات بأن تكون، لا الصفة، والصفة بأن تكون لا الذات بكون الذات غير عرية منها ولا بائنة فتكون منها بإيجابها لها، وكون الصفة المساوية للذات لا من اقتضائها ولا من إيجابها فيحصل ثبوتها متعلقاً بإيجاب الغير، وإذا وجب الغير كان الكلام على الغير بمثله، ألى ما لا يتناهى، الذي هو المحال الصريح. » (ص ١٢٥).

وإذا نحن أطلقنا الوجود على الله « فإنما نقولــه للاضــطرار إلــى العبـارة ». (ص ١٥٣).

وبالجملة لا يوجد في اللغات ما يمكن الإعراب عنه بما يليق به، لأنه مباين للمحدثات وغير مناسب لها ولا من جوهرها. « وإذا كان مبايناً للمحدثات فقد حصل اليأس بالكلية عن أن تكون للألفاظ والعبارات دلالة على شيء يستحقه تعالى الله سبحانه! \_ وأسفر عن صدق الموحّدين بأنه لا يُعْرَبُ عنه بلفظ قول ولا بعقد ضمير. وكيف يكون للحروف دلالة على هوية ظهرت عنها المبُدْ عات والمنبعثات والمكوّنات التي منها هي، وهو تعالى من ورائها في ذروة العزة، فلا تهتدي العقول إلى تناوله بصفة؟! أم كيف يكون للعقول طريق إلى تصور فيه وهي لا تعقل إلا بما شملته سمة الجوهرية والعرضية؟! » (ص ١٤٥ \_ ١٤٦).

#### \_ ٣ \_

## فى أنه تعالى لا ضد له ولا مثل

كذلك ينبغي أن يتقرر أنه تعالى لا ضد له و لا مثل. ذلك أن «مِنْ شَان الضد أن ينافي ضده، و لا يوجد أحدهما إلا بفقد الآخر، وأن يكون له ما هو وضدّه يتناوبان عليه في الوجود، وأن يكون أحدهما بالإضافة إلى الآخر ضعيفاً... و لا يجوز أن يكون المتعالي سبحانه! \_ ضدّ ! إذ لو كان له ضدّ لكان لا يخلو ضده أن يكون: إمّا قائم العين، أو مفقود العين، ففقد ضده سبب لوجوده. وما يكون له سبب، فسببه أولى بالتقدم منه وأحرى بالإلهية. وإن كان الضد قائم العين موجوداً وهما جميعاً في الوجود سواء، فوجودهما جميعاً من غير أن يبطل أحد منها يوجب أن يكون لهما ما يجري معهما مجرى الحافظ عليهما وجودهما؛ إن الضدان لا يجتمعان في الوجود إلا بحفظ حافظ وربط رابط يحفظ عليهما جميعاً وجودهما من خارجهما؛ وذلك الحافظ لهما أولى بالإلهية منهما. وإذا كان وجود الضد يوجب بما يتقدم عليه تعالى ما وجود محال، فوجود الضد له تعالى محال وجود الضد يوجب بما يتقدم عليه تعالى ما وجود محال، فوجود الضد له تعالى محال باطل » (« راحة العقل »، ص ١٤١).

وحجة أخرى هي أنه « لو كان له ضد \_ تعالى عن ذلك! \_ لكان يقتضي أن يكون لهما ما يتعاقبان عليه في الوجود: تارة هذا، وتارة هذا \_ حتى يأخذ كل واحد منهما حظه الأجزل من حاليهما وجوداً كالأضداد في وجودها، وكان إذا كان لهما ما يتعاقبان عليه في الوجود ويستندان إليه فيه، فالمتعاقب والمستند إليه سابق عليهما، وبه يتعلق وجودهما في نوبتهما، وهو يتعالى عن أن يكون فيما هو هو مسبوقاً، ويتكبر عن أن يكون فيما هو هو بغيره مشفوعاً، أو

تتعلق هويته بغير يكون له فيما هو هو سبباً. فلمصير وجود الضد سبباً لوجوب وجود ما يتعاقب عليه في الوجود الذي به يصير مسبوقاً، واتصال الأمر في ذلك على هذه القضية إيجاباً إلى ما لا يتتاهى ببطل أن يكون له تعالى ضدٌ. وإذا بطل أن يكون له ضدٌ بطل وجود ما يتعاقب عليه مما يعلل الهوية المتعالية بقدست سبحانها! » («راحة العقل »، ص ١٤١).

#### \_ ٤ \_

### في الإبداع

وعند الإسماعيليّة أن وجود الموجودات عن الله لا يتم عن طريق الفيض، كما يقول الفلاسفة، بل على طريق الإبداع. وهذه هي النتيجة الضرورية عن القول بنفي الصفات عنه، وبأنه ليس كمثله شيء، ولا من جنسه شيء.

« ذلك أن من شأن الفيض أن يكون من جنس ما منه الفيض ومشاركاً لــه ومناسباً، ويكون الفيض من جهة ما هو فيض كعين ما يفيض منه الفيض بكونه كذات الفــيض. إذْ مــا يفيض منه الفيض فيه من طبيعة الفيض مثل ما في الفيض من طبيعته، و لا فرقان بينهما مــن هذه الجهة، كما أن الضوء الذي هو فيض من عين الشمس من جهة مــا هــو ضــوء كعــين الشمس التي منها فاض الضوء بكونها كذات الفيض؛ إذ ذات الشمس يوجد فيها مــن الضــوء مثل ما فاض عنها، و لا فرقان بينهما من هذه الجهة، فيصير الذي منه يفيض الفيض متكثـراً بما يشاركه في الفيض وما يختص به هو مما لا يشاركه، فتكون ذاته من شيئين: شيء تشاركا فيه فلم يتباينا فيه، وشيء وقع به التباين بينهما

وحصلت الغيرة التي لو لاها لما أمكن أنْ يُقال: ذلك غير هذا، وهذا غير ذلك، والذي يكون متكثراً لحاجة بعض تلك الأشياء التي بها كانت الكثرة في وجوده إلى البعض الآخر الذي لولاه لما وجدا جميعاً، وهما جميعاً في الوجود، ووجودهما باستناد الواحد منهما إلى الآخر ووقوعهما تحت القدرة الجامعة لها، ويقتضى ذلك أن يكون المتعالى سبحانه \_ إن كان ما وجد عنه فيضاً \_ متكثراً واقعاً تحت قدرة غيره في وجوده وأنْ يتقدم عليه ما وجوده محال. وإذا كان المتعالى سبحانه هويتُه لا عن هوية هي غيرها، فقد تعالى عن أن يكون موصوفاً بقلة أو كثرة فقد بطل أن يكون من شيئين. وإذا بطل أن يكون من شيئين، بطل أن يكون ما وجد عنه فيضاً... ثم إن من الأوائل في العقل وأحكامه أن الذي يكون أبسط وأعرى من آيات الكثرة وأقومَ بذاته فهو أشرف من غيره. وعلى هذه القضية فالفيض أبسط من الذي فاض منه بكونه شيئاً واحداً، وكون الذي فاض منه شيئين بأحدهما يشارك الفيض، وبالآخر يختص فيباينه. ويلزم من ذلك أن يكون الفيض أوللي بأن يكون تقدماً على الذي فاض منه كشرفه عليه بقلة الكثرة فيه ووجود الكثرة في ذلك... ثم إن الفيض لا يكون إلا عن تمامية ذات ما يفيض منه؛ والمتعالي سبحانه قد تسبّح (= تنزّه) عن أن يكون تماماً أو تامّاً، فيقع الاشتراك، بينه وبين غيره في معنى من المعاني فيلزم من ذلك وجود ما عنه تكون هويته: إذ التمام مشارك للتام، والتام مشارك للتمام ومناسب، والمشاركة والمناسبة بين شيئين تقتضيان ما يتقدم عليهما. ولو كان للمتعالى سبحانه مشاركة مع غيره في شيء من الأشياء أو مناسبة، لاقتضى ما يتقدم عليهما. ثم لو كان للمتقدم أيضاً مشاركة مع غيره في شيء من الأشياء لاقتضي ما يتقدم عليهما ويستندان في الوجود إليه كلاهما؛ فتؤدي الحال في ذلك إلى أمر في نهايته يوجب أن لا توجد الموجودات. فلما كان هذا باطلاً محالاً،

بطل أن يكون الموجود عن المتعالى سبحانه فيضاً  $w^{(1)}$ .

وإذن فالإسماعيليّة ينكرون نظرية الفيض émanation التي قالت بها الأفلاطونية المحدثة وأخذ بها الفارابي وعرضها في معظم كتبه، وخصوصاً في كتاب « آراء أهل المدينة الفاضلة ».

# الفوارق بين الإسماعيليّة وبين إخوان الصّفا في مسألة الإبداع

وبذلك اختلفوا عن إخوان الصقا. ذلك أن إخوان الصقا قالوا بالغيض. إذ هم يرون أن العقل فيض عن الباري. « وعلة بقاء العقل هو إمداد الباري \_ عز وجل \_ \_ لـ ه بـ الوجود والفيض الذي فاض أو لا. وعلة تمامية العقل هي قبول ذلك الفيض واستمداه مـن البـاري تعالى. وعلة كمال العقل هي إفاضة ذلك الفيض والفضائل على النفس بما استفاده من البـاري عز وجل ي (المرجع نفسه، وأن « النفس الكلية إنما هي قوة روحانية فاضت من العقل » (المرجع نفسه، جس، ص ١٨٩). وأن الله « فيضه متصل » (جس، ص ١٨٩).

وقد بيّنوا السرّ في الفيض فقالوا: « اعلم يا أخي \_ أيدك الله وإيانا بروح منه \_ أن الله تعالى لما كان تامّ الوجود، كامل الفضائل، عالماً بالكائنات قبل كونها، قادراً على إيجادها متى شاء \_ لم يكن من الحكمة أن يحبس تلك الفضائل في ذاته فلا يجود بها و لا يُفيضها. فإذا بواجب الحكمة أفاض الجود والفضائل منه، كما يفيض من عين الشمس النور والضياء، ودام ذلك الفيض منه متصلاً متواتراً غير

<sup>(</sup>۱) الكرماني: « راحة العقل »، ص ۱۷۱ ــ ۱۷۳، بيروت سنة ۱۹۲۷.

<sup>(</sup>۲) « رسائل إخوان الصّفا »، ج ٣، ص ١٨٥، بيروت سنة ١٩٥٧.

منقطع. فيسمّى أول ذلك الفيض العقل الفعال، وهو جوهر بسيط روحاني، نور محض، في غاية التمام والكمال والفضائل، وفيه صور جميع الأشياء، كما تكون في فكر العالم صور المعلومات.

وفاض من العقل الفعّال فيض آخر دونه في الرتبة، يُسمَّى العقلَ المنفعلَ، وهي النفس الكلية؛ وهي جوهرة روحانية بسيطة \_ قابلة للصور والفضائل من العقل الفعّال على الترتيب والنظام، كما يقبل التلميذُ من الأستاذ التعليم.

وفاض من النفس أيضاً فيض آخر دونها في الرتبة، يسمّى الهيولى الأولى، وهي جوهرة بسيطة روحانية، قابلة من النفس من الصور والأشكال بالزمان شيئاً بعد شيء. فأول صورة قبلت الهيولى: الطول والعرض والعمق، فكانت بذلك جسماً مطلقاً، وهو الهيولى الثانية. ووقف الفيض عند وجود الجسم ولم يفض منه جوهر آخر لنقصان رتبته عن الجواهر الروحانية، وغلظ جوهره، وبُعده من العلة الأولى »(١).

تلك هي نظرية الفيض التي قال بها إخوان الصقا. وإذا كانوا أحياناً يقولون إن الله « أبدع الموجودات واخترع المخلوقات » (ج ٣، ص ٢٠١، س ٢ \_ س ٣) فإن معنى الإبداع هنا هو الفيض، ولا شأن له بالإبداع الذي يتحدث عنه الكرماني. والحق أن إخوان الصقا كانوا مخلصين لنظرية الفيض الأفلاطونية المحدثة، لم يؤولوها ولم يخرجوا عنها.

وبهذه المناسبة كثيراً ما نلاحظ أن إخوان الصقا كثيراً ما يسخرون من الإسماعيليّة، ويسمونهم المسبّعة. فيقولون مثلاً: « وقد توغلت المسبّعة في الكشف عن الأشياء السباعية فظهر لهم منها أشياء عجيبة،

<sup>(</sup>۱) « رسائل إخوان الصفا »، ج ٣، ص ١٩٦ \_ ١٩٧، بيروت سنة ١٩٥٧.

فشغفوا بها وأطنبوا في ذكرها، وأغفلوا ما سوى ذلك من المعدودات (١) » بينما هم يمدحون الفيثاغوريين لأنهم لم يتشبثوا بعدد معين، وإنما «أعطوا كلّ ذي حق حقه، حتى قالوا: إن الموجودات بحسب طبيعة العدد، يعنون أن الأشياء الموجودة منها ما هو إثنان إثنان، ومنها ما هو ثلاثة ثلاثة، وأربعة أربعة، وخمسة خمسة، وهكذا بالغاً ما بلغ » (الموضع نفسه، ج ٣، ص ١٨١، س ١ = س ٤).

ويقولون في موضع آخر: «وأما المسبّعات من الأمور الموجودة فتركنا ذكرها، إذ كان قومٌ من أهل العلم قد شغفوا بها وأطنبوا في ذكرها، وهي معروفة موجودة في أيدي أهل العلم »(٢).

ومن لهجة هذه العبارات يتبين أن إخوان الصقا لم يعدوا أنفسهم من الإسماعيليّة. فإذا أضفنا إلى هذا الفوارق المذهبية العديدة جداً بين آراء الإسماعيليّة وآراء إخوان الصقا أمكن أن نقرر بكل يقين أن إخوان الصقا ليسوا من الإسماعيليّة في شيء، بل لكل منهما مذهب مستقل مباين لمذهب الآخر. ولهذا نعجب كل العجب من أولئك الباحثين الذين أصرّوا مع ذلك على القول بأن إخوان الصقا من الإسماعيليّة أو أن مذهب كلتا الطائفتيْن واحد أو حتى متشابه.

و إذا كان بين كلتا الطائفتين بعض التشابه في القول بالعقل وبالنفس الكلية، فليس هذا التشابه أكبر من التشابه بين الفارابي وبين إخوان الصقا، بل الأمر على العكس: فالتشابه بين الفارابي وبين هؤلاء الأخيرين أقوى.

### الإبداع بوصفه العقل الأول

وإذا كان الله عربياً عن كل صفة، فإن صفات الكمال موجودة

<sup>(</sup>۱) « رسائل إخوان الصّفا »، ج ٣، ص ١٨٠، بيروت سنة ١٩٥٧.

<sup>(</sup>۲) الکتاب نفسه، ج ۳، ص ۲۰٦.

في أول مُبْدَع أبدعه. ويسميه الكرماني باسم الإبداع.

والإبداع هو «الحق والحقيقة، وهو الوجود الأول، وهو الموجود الأول؛ وهو الوحدة، وهو الواحد؛ وهو الأزل، وهو الأزليّ؛ وهو العقل الأول، وهو المعقول الأول؛ وهـو العلم وهو العالم الأول، وهو القدرة، وهو القادر الأول؛ وهو الحياة، وهو الحيّ الأول. ذات واحدة تلحقها هذه الصفات. يستحق بعضها لذاته، وبعضها بإضافته إلى غيره من غير أن تكون هناك كثرة بالذات... وهذه الأمور وجودها له ضروريّ بكونه أوّلاً في الوجود فواجب احتواؤه على أشرف الكمالات وأشرف الموجودات... فجوهر هذا الإبداع جوهر الحياة، وعينه عين الحياة؛ والحياة متقدمة على سائر هذه الصفات... فهو متوحد من جهة كونه إبداعاً وشيئاً واحداً؛ ومتكثرٌ من جهة الموجود فيه من الصفات »(١).

وواضح أن هذه الصفات التي يخلعها الكرماني على العقل الأول هي عينها الصفات التي ينسبها المعتزلة إلى الله. وهذا فارق ضخم بين مذهب المعتزلة وبين مذهب الإسماعيلية في الصفات، وينبغي النتبه له، وعدم الخلط بين مذهبي كلتيهما، وهو ما وقع فيه الكثير من الكتاب مع ذلك.

ويتضح هذا الاتجاه أكثر حينما نتذكر سائر الأوصاف الني يخلعها الإسماعيليّة \_ وعلى الأقل عند الكرماني \_ على العقل الأول:

ا فهم يقولون عن العقل الأول إنه « النهاية في الكمال والزينة والجمال، بكونه هو أو لا في الوجود، وعلة تنتهي إليها الموجودات، ولم يكن في الكمال والجمال مثل ذاته»، ولا شيء أو فق له من ذاته »

<sup>(</sup>۱) الكرماني: « راحة العقل »، ص ۱۸۹ ــ ۱۹۰، بيروت سنة ۱۹۲۷.

ولما كان كذلك «وكان مدركاً لذاته بذاته كان بين ذلك الحكمُ بأن مسرّته وغبطته بذاته على حالة تكافئ المسرور به من ذاته، وعلى أمر لا تتقصاه عبارة. فسبحان مُبْدعه ما أعظم أمره، وأعلى سلطانه وإبداعه! ثم سبحان من صئنْعه في الجلالة هذا الصنّنْع، ومَنْ وُجد عنه هذا الموجود، ولا إله إلا هو!

ثم إن المُبدَع الأول، الذي هو الإبداع التام الكامل، مع تمامه وكماله لا يحيط علماً بما عنه وجوده سبحانه أصلاً؛ ولا يعقله ولا يهتدي إلى شيء عند الانتداب لذلك، ولا ينهض لأمر يعقله في ذلك إلا وهو بكونه نهاية النهايات كلها في الأشياء كلها شرفاً وكمالاً: من ذات استعاره، وفي ذاته وجده، فلا يحصل إلا على تصور ذاته فيرجع حاسراً، عالماً بأن ذلك غير مقدور عليه، على ما يكون للواحد منا إذا أراد أن يقبض على الماء الذي في يده فلا يحصل إلا على قبض أصابعه وضمها إلى راحته... ثم أن من شأن العقول أن تعقل ذواتها بذواتها؛ وأن تكون أفعالها في ذواتها بذواتها. وإذا كان ذلك كذلك فممتنع أن تعقل إحاطة فيما هو خارج عنها مما عنه وجودها؛ إذ إحاطتها بما هو خارج عنها لا يكون إلا بالخروج عن ذواتها، وفي خروجها من ذواتها بطلان كونها عقولاً، وفي بطلان كونها عقولاً حصولها جاهلةً. وإذا كان في خروجها من ذواتها بطلان كونها عقولاً ومصيرها جاهلةً، فمحال أن تعقل ما هو خارج من ذواتها وهي عقول.

فالمبدع الأول الذي هو العقل الأول لا يعقل ما هو خارج عنه الذي هو مُبْدِعه سبحانه »(١). والسبب في ذلك أن المتعالى سبحانه،

<sup>(</sup>۱) الكرماني: « راحة العقل »، ص ۱۹۳ \_ ۱۹۶.

أي الله، يعظم عن الإدراك ويتعالى عن إحاطة العقل به. فالعقل الأول لا يدرك الله، بل يدرك ذاته هو فقط.

٢ \_ كذلك يقول الكرماني عن العقل الأول، الذي هو المبدر عالمول إنه هو المحرك الأول لجميع المتحركات، وإنه العلة في وجود ما سواه، وإنه لا يحتاج في الفعل إلى غير ذاته، وإنه عقلٌ في ذاته وعاقلٌ لذاته ومعقول بذاته.

وهذه بعينها خصائص إله أرسطو وإله الفارابي وابن سينا. وواضح من هذا تماماً أن ما وصف به هؤلاء المحرك الأول أو الله هو بعينه ما وصف به الكرماني (والإسماعيلية عامة) العقل الأول. وهذا يؤيد مرة أخرى أن صفات الله عند المعتزلة وأوصاف الله عند أرسطو والفارابي وابن سينا هي بعينها صفات العقل الأول عند الإسماعيلية. فيمكن إذن أن يقال إن الإسماعيلية وضعوا فوق إله المعتزلة وأرسطو والفارابي وابن سينا \_ إلها لا يوصف بوصف، ولا ينعت بنعت، وليس هو علة الوجود، ولا المحرك الأول؛ إنه هوية غامضة، وعماء تام.

إن العقل الأول هو إذن « المحرّك الأول الذي لا يتحرك » (الكتاب نفسه، ص ١٩٩، س ٣) وتحريكه للغير هو على سبيل العشق مثل إله أرسطو والفارابي وابن سينا. يقول الكرماني عن العقل الأول: إن « تحريكه للغير (هو) على نحو ما تكون حركة المحبوب إليه، أو على نحو تحريك حجر المغناطيس للحديد إليه تشبّهاً. والأمر في ذلك أن المتحرك الأول، الذي هو أحد المنبعثين، غايته وكماله الثاني الذي به يتعلق: قيامُه بالتقديس والتمجيد والتحميد، وفيه سروره وبهجته؛ وبقاؤه ودوامه (هما) في عقله (١) ما سبق عليه في الوجود من

<sup>(</sup>١) مصدر: عقل، يعقل، عقلاً.

المحرّك الأول الذي هو المبدع والموجود الأول؛ وعقله إياه هو صورة في ذاته مقوّمة له بما قيامة بالفعل كاملاً في التقديس والتمجيد والتسبيح للاغتباط بما له من الكمال والبقاء والسرور. والصورة أبداً هي فاعلة بما هي له صورة، محرّكة إياه إلى ما له أن يتحرك إليه. فصارت تلك الصورة — التي هي المحركة له — محركة إياه إلى فعل ما يوجبه تمامه الذي حصل له بها، ويقتضيه من التقديس والتمجيد والمسرّة بالدوام والبقاء... فالعلة في حركة المتحرك هي تلك الصورة المعقولة عن المبدع الذي هو الموجود الأول، التي هي كما له، وطلبها قبول الفيض الساري في جميع الموجودات المعطي إياها الوجود والبقاء. وبهذه الصورة صار المحرك الأول محركاً أولاً لغيره، والمتحرك متحركاً أولاً بذاته. فإن توهمنا فيه حركة فهي إحاطة ذاته بذاته ومسرّته في ذاته بما عليه أمره عظمةً وجلالةً، وقيامه بالإقرار والعجز عن إدراك ما وُجد عنه » (الكتاب نفسه، ص ١٩٩ — ٢٠٠٠).

هذا من حيث كونه محركاً أول.

" \_ أما من حيث كونه علة أولى، فتوكيد الكرماني لهذا لا يقل عن توكيده لكونه محركاً أول. إذ يقول عن العقل الأول إنه « علة لوجود ما سواه، وذلك أن الموجودات هي معلولة لعللها. وعللها متقدمة عليها في الرتبة وجوداً؛ وهي غايات لها. وليس في الموجودات ما هو غاية لكل غاية ومتقدّم على كل متقدم غير الإبداع الأول والموجود الأول؛ فهو علية لوجود ما سواه. ثم إن الإبداع، الذي هو المبدع السابق على كل شيء في كل شيء، لو لم يكن علّة لوجود ما سواه، لما كان للموجودات وجود. فلما كانت الموجودات موجودة، لزم أن يكون ما تتنهي إليه الموجودات \_ الذي إن تعدى منه طلباً لشيء آخر وراءه تعدّى إلى ما يكون له وجود \_ علة بها يتعلق وجود ألكل، ولم يكن ما تنتهى إليه الموجودات ولا

شيء وراءه غير الإبداع الذي هو المبدع. فالمبدع الأول علة لوجود الموجودات الكائنة، كالواحد الذي هو أول الأعداد \_ ثم امتناع الشيء عن أن يكون علة لوجود شيء آخر لا يكون إلا بعائق يعوقه إما: ذاته، أو من خارج عنه هو غيره. ولما كان لا عائق للمبدع الأول عن الفعل بتمام قدرته: لا من خارج بشيء تقدمه، ولا من ذاته بمادة تعوقه \_ كان المبدع الأول، الذي هو الإبداع، علة لوجود الموجودات.

ثم وجود شيء عن شيء لا يكون إلا بكون ذلك الشيء، الذي و جد عنه هذا الشيء، في غاية الكمال و في نهاية التمام، وعلى أمر من الفضل في ذاته، والغناء والقدرة له ما تجود ذاته وتسمح بأن يوجد عنه، مثل الرجل العالم الحاوي للعلوم الذي يفيد المتعلم... ولما كان الإبداع، الذي هو المبدع الأول، غاية الكمال ونهاية التمام والغناء والفضل، كان علة لوجود ما سواه.

ثم لما كان المبدع الأول هو الحيّ الأول \_ و لا يكون حيّاً ما لا يفعل \_ كان المبدع الأول فاعلاً. وإذا كان فاعلاً، والفاعل علة لوجود مفعوله، فالمبدع الأول علة لوجود ما سواه. فهو المحرك الأول والعلّة الأولى »(١).

فهذه الأوصاف إذن: أن المبدع الأول محرك أول، وعلة أولى \_ هي أوصاف إله أرسطو وابن سينا.

كذلك يقول الكرماني، إن العقل الأول عقل وعاقل ومعقول وهذا بعينه ما يقوله
 ابن سينا عن الله في الفصل الذي عقده في

<sup>(</sup>١) الكرماني: « راحة العقل »، ص ١٩٩ ـ ٢٠٢.

« النجاة » (١) بعنوان: « فصل في أن واجب الوجود بذاته عقل وعاقل ومعقول ». ولكنهما يختلفان في تعليل ذلك.

فالكرماني يقول: «إن المبدع الأول عقل وعاقل ومعقول: فكونه عقلاً، من جهة كونه محض العقل الموجود عن المتعالي سبحانه. وكونه عاقلاً من جهة فعله في ذاته وإحاطته بها، وهي عقله إياها. وليس يحتاج في عقله ذاته، الذي هو فعله، إلى شيء هو غيره، كما نحتاج إليه نحن في إحاطتنا بذاتنا، معرفة وعقلاً لها، إلى أشياء هي غيرنا نستعين بها فيها؛ بل ذلك العقل: ذاته هي العاقلة لذاتها. وكونه معقولاً (هو) بمصير ذاته معقولة له؛ وليس يحتاج، في أن يكون معقولاً، إلى شيء غيره يعقله، بل ذاته معقولة لذاته، والعاقل منه هو المعقول، والمعقول منه هو العاقل: ذات واحدة، مثلما عليه حال عقول دار الطبيعة عند إحاطتها بجوهرها ومعرفتها بذاتها بأنها جوهر حيّ ضابطً للصور المتقدمة عليه في الوجود. فليس المحيط بجوهرها والعارف بذاتها بأنها جوهر حيّ سشيئاً هو غيرها، بل هو هي، وهي المحيطة العارفة لذاتها؛ ولا المحلوم هو العالم، والعالم هو المعلوم: ذات واحدة »(٢).

أما ابن سينا فيقول: « إذ قد ثبت واجب الوجود، فنقول إنه بذاته عقل وعاقل ومعقول. أما أنه معقول الماهية فلأنك تعرف أن طبيعة الوجود، بما هي طبيعة الوجود، وطبيعة أقسام الوجود بما هي كذلك، غير ممتتع عليها أنْ تعقل. وإنما يَعْرض لها أن لا تعقل

<sup>(</sup>١) راجع « النجاة »، ص ٢٤٣ \_ ٢٤٥، القاهرة سنة ١٩٣٨، طبعة محيى الدين الكردي.

<sup>(</sup>٢) الكرماني: «راحة العقل »، ص ٢٠٢.

إذا كانت في المادة أو مكنوفة بعوارض المادة: فإنها من حيث هي كذلك محسوسة أو متخيلة. وظهر \_ فيما سلف \_ أن ذلك الوجود إذا جُرِّد عن هذا العائق كان وجوداً وماهية معقولة. وكل ما هو بذاته مجرد عن المادة والعوارض، فهو بذاته معقول. والأول الواجب الوجود مجرد عن المادة وعوارض المادة، فهو، بما هو هوية مجردة، عقل؛ \_ وبما يعتبر له من أن هويته المجرّدة لذاته فهو معقول لذاته؛ \_ وبما يعتبر له من أن ذاته لها هوية مجردة هو عاقل ذاته. فإن المعقول هو الذي ماهيته المجرّدة الشيء، والعاقل هو الذي له ماهية مجردة الشيء. وليس في شرط هذا الشيء أن يكون هو أو آخر، بل شيء مطلقاً. والشيء المطلق أعمّ من أن يكون هو، أو غيره... فالأول، لأن له ماهية مجرّدة الشيء هو عاقل، وبما ماهيته مجردة الشيء هو معقول. وهذا الشيء هو ذاته. فهو عاقل بأن له الماهية المجردة التي لشيء هو ذاته. ومعقول بأن ماهيته المجردة هي لشيء هو ذاته »(۱).

ومن مقارنة هذين النصين يتبين أن ابن سينا (المتوفى سنة ٢٨١ هـ) لم يتأثر في هـذا الموضع \_ و لا في غيره \_ بالكرماني (المتوفى سنة ٢١١ هـ) و لا بغيره من الإسماعيليّة، كما زعم بعض الأغرار من الباحثين المحدثين. أما القول العام المشترك بينهما وهـو أن واجـب الوجود \_ عند ابن سينا \_ أو العقل الأول \_ عند الكرماني: عقـل وعاقـل ومعقـول لذاتـه فمرجعه إلى أرسطو في الفصل التاسع من مقالة اللام من كتاب « ما بعـد الطبيعـة »: إنـه المصدر المشترك لكل من قال هذا القول.

<sup>(</sup>۱) ابن سينا: « النجاة »، ص ٢٤٣ \_ ٢٤٤، القاهرة سنة ١٩٣٨.

## الإبداع والكلمة

ويستعمل بعض الإسماعيليّة (۱) « الإبداع » مرادفاً « للكلمة »، وصورة الكلمـة هـي فعل الأمر: « كُنْ ». وإذن فإن الكلمة هي الإبـداع، وهي فعل الأمر: كُنْ. وبهذا تختلف عن « الكلمة » بمعنى « اللوغوس » Logos في المسيحية وفي الأفلاطونية المحدثة.

### خصائص العقل الأول

ا \_ ليس قبل العقل الأول شيء، إذ هو شيئية الأشياء كلها « ولو جاز توهم شيئية قبل العقل \_ و العقل شيئية الأشياء كلها \_ كان العقل إذن قبل ذاته. و الشيء لا يكون قبل ذاته. فإذن توهم شيئية قبل العقل ممتتع  $^{(7)}$ .

٢ \_ والعقل لا يبيد، إذ أن «كل ما يبيد إنما يدخل الفساد عليه: إمّا من ذاته، وإمّا من غيره. فالذي يدخل الفساد عليه من ذاته إنما يكون ذلك بالاستحالة؛ والذي يدخل عليه الفساد من غيره، فبالقوة والقهر. » وليس مع العقل غيره ممّن له «قوة مكافئة لقوّته فيستحيل من ذاته إليه. ولا يوجد شيء غيره ممّن له قوة تقهر العقل، فيَدْخل الفسادُ عليه من قوته. والباري حليه إلى عن أن يُقال له قوة، بل هو الوهّاب للخلق القوى

<sup>(</sup>١) أبو حاتم الرازي في كتاب « الإصلاح » حسب ما أورده منه الكرماني في « الرياض »، ص ١٣٩.

<sup>(</sup>٢) أبو يعقوب السجستاني: « الينابيع »، ص ٨٢، بيروت سنة ١٩٦٥، نشره مصطفى غالب.

الشريفة البهيّة... وأيضاً فإن الفساد كيفية ما، والكيفيات إنما تدرك بجو هر العقل (1).

" \_ والعقل ساكن، لأن « كل شيء متحرك إنما تظهر حركته من أجل شيء ساكن. ولا يسبق العقل شيء فيتوهم في جوهره حركة بسكون الشيء الذي سبقه. ولما لم يسبق العقل شيءٌ، كان العقل ساكناً غير متحرك... وأيضاً فإن الحركة لطلب ما: إما لطلب موضع وإما لطلب ما احتاج المتحرك إليه. وليس للعقل حاجة إلى شيء يتحرك لطلبه، ولا هو أيضاً بزائل عن موضعه، فيخرجه زواله إلى طلب موضعه، لأن المواضع كلها لجوهرية العقل موضع واحد، وميله إلى جميع المواضع بالسواء. ولئن كان ميله إلى جميع المواضع بالسواء، كان توهم حركته لطلب موضع ما محالاً ممتعاً. فإنْ قال قائل: إنه متحرك لطلب مبدعه، ويحتاج إلى إدراكه والإحاطة به. وإذا ثبتت الحاجة فيه، ثبتت الحركة له.. قلنا: إنْ كان العقل يتوهم إدراك المبدع؛ والعقل لا يتوهم إدراك المبدع؛ والعقل لا ينوهم إدراك مَنْ أبدعه لعلمه بوحدته »(٢).

٤ \_ والعقل تام بالفعل والقوة معاً، إذ العقل « يشبه الواحد من الأعداد، والواحد عدد تام بالقوة والفعل معاً، لم يكن في عدد آخر لكون جميع الأعداد بعضها من بعض؛ فإنه لا يمكن أن يسبق الواحد عدد، يكون ذلك العدد سبباً لظهور الواحد، كما يكون سبباً لظهور الاثنين »(٣). \_ وأيضاً فإن العقل لا يكتسب قوته وشرفه من شيء

<sup>(</sup>١) الكتاب نفسه، ص ٨٤.

<sup>(</sup>۲) الكتاب نفسه، ص ۸٦ ــ ۸۷.

<sup>(</sup>٣) الكتاب نفسه، ص ٨٩.

آخر، كاكتساب الطبيعيات المتصرفة بين القوة والعقل، حتى يتهيأ « لنا أن نقول إله يكون بالقوة، فيكتسب من شيء شيئاً يخرج باكتسابه من حد القوة إلى الفعل، كما تكتسب الطبيعيات حين تريد الخروج من القوة إلى الفعل. فلما امتنع اكتسابه من شيء آخر، امتنع تصرفه بين القوة والفعل معاً »(١).

و \_ والعقل يوجد مجرداً عن المادة، ولا يحتاج إلى الجسدانية. ولو لم يكن العقل مجرداً من الجسدانية، لم توجد أوائل عقلية تشترك في الإحاطة بها جميع الأشخاص الإنسانية. « لأنه لو كان للعقل شو ب بالجسد، لما أمكن صحيح المزاج أن يشارك فاسد المرزاج في الإحاطة بالأوائل العقلية. فوجدنا الناس جميعاً: سواء صحيح المزاج وغيره، مشتركين في الإحاطة بالأوائل العقلية. وذلك ينفي عن العقل الشو ب بالجسد ويثبته مجرداً بجوهريته وهويته » (٢).

7 \_ والعقل يخاطب النفس خطابين: خطاباً علوياً، وخطاباً سفلياً. فالخطاب السفلي هو المتوجه إلى الأشياء الجسمانية لتعلق النفس بها، ورحمة العقل عليها، فيدلها العقل على حقارة الأشياء الجسمانية الطبيعية واختلافها وفسادها، وينبهها إلى أن ما هي ساهية عنه من فوائد عالمها أفضل وأشرف مما هي متعلقة به من هذه الجسمانيات المتضادة المختلفة، مما يحملها على الزهد في هذا العالم ونسيانه والشوق إلى اللحاق بعالمها، « فتطلب الفوائد العقلية المحضة التي بها خلاصها وفوزها وراحتها. » أما الخطاب العلوي فهو خطاب العقل للنفس من جهة الروحانيات. وأوله الشوق الدائم الذي أفاض عليها. فتراها أبداً مشتاقة متحننة إلى عليها من

<sup>(</sup>١) الكتاب نفسه، ص ٨٩.

<sup>(</sup>٢) الكتاب نفسه، ص ٩٠ \_ ٩١.

جهة العقل نحوها، تراها مستبشرة مسرورة ناسية تعلقها بالطبيعة، بل كأنها متجردة مُخَلِّية عنها تأثير الطبيعيات. فلا تزال تكتسب من فوائده ما يمكنها حمله وإحاطتها به. فإذا أعجزها صعوبة المسلك، هبطت (منها) كليلة تعبة نصبة من جهة الهبوط، لا من جهة الصعود. وللعقل مع النفس خطاب آخر روحاني، وهو إفاضة العجز عليها عن نيل جميع فوائد العقل. فهي اعني النفس بين شوق وعجز من إفاضة العقل لمخاطبته الروحانية معها. فلا تزال تكتسب بالشوق، وتقف بالعجز عن السلوك إلى غير مقدارها ومرتبتها »(۱).

<sup>(</sup>١) الكتاب نفسه، من ٩٤ \_ ٩٥.

# الفصل الثاني الموجودات عن المبدع الأول

#### \_ \ \_

## النفس الكلية وهي المنبعث الأول

وعن الإبداع، أو المبدع الأول، أو العقل الأول \_ وكلها بمعنى واحد \_ انبعث العقل الثاني، أي النفس الكلية وتسمى في السُنّة الإلهية باسم: القلم.

ويُلاحظ أن الإسماعيليّة يستعملون اللفظ « انبعث » بدلاً من « خُلِق » أو « فاض » أو « صدر ». ويقرّر الكرماني، الذي ميّز بين الإبداع والانبعاث تمييزاً وثيقاً، أنّ « الانبعاث انفعالٌ ما، لا عن قصد أول؛ وهو وجود يحصل عنه ذات جامعة لأمريْن: بأحدهما تكون محيطة، وبالآخر تكون محاطة، فتشرق تلك الذات عند ملاحظتها ذاتها واغتباطها بها، فيحصل من بين الأمريْن خارجاً عنها:

أمر ٌ يثبت بثبوت الذات  $^{(1)}$ .

ثم يشرح الدافع إلى هذا المبدع الأول، فيقول: « إن الإبداع، الذي هو المبدع الأول، لما كان حيًا بذاته وقادراً بذاته وعالماً بذاته. وكاملاً وأزلياً وعقلاً وعقلاً وعقلاً وغير ذلك \_ على ما بيناه فيما تقدم من كونه نهاية في الفضائل، وأحاطت ذاته، القدرتها، بذاته فلاحظها وعقلها إحاطة بها، وصارت ذاته، التي هي عقل، عاقلة لذاته التي هي معقولة لذاته التي هي عقل، ولم يَعقه عائق كان: لا مِنْ خارجه و لا مِنْ ذاته، عمّا توجيه قدرته النامة، فرأى ما أحبه من ذاته في أنه أول في الوجود، وأنه لا يتقدمه شيء، وأنه علة بها يتعلق وجود الموجودات، وأنه النهاية في السناء والنور والضياء والمجد والعلاء والعظمة والكبرياء والقدرة والبهاء، وأنه محض الفعل الحاصل في الوجود بلا واسطة في الوجود بينه وبين المتعالي سبحانه اغتباطاً بنوق كل اغتباط، وابتهج بأمره اعتبط(٢) بذاته بما عليه أمرها عند تلك الملاحظة اغتباطاً يفوق كل اغتباط، وابتهج بأمره بالمحبوب، بل أعظم وأكبر؛ فكان من ذلك الاغتباط بإشراق ذاته \_ عند إحاطته بذاته وعقله بالمحبوب، بل أعظم وأكبر؛ فكان من ذلك الاغتباط بإشراق ذاته \_ عند إحاطته بذاته وعقله ورود المسرة على النفس بلقاء معشوقها ومعاينة محبوبها: من نفوذ لون حمرته الباطنة في ورود المسرة على النفس بلقاء معشوقها ومعاينة محبوبها: من نفوذ لون حمرته الباطنة في أقاصي البدن إلى خارج الوجنتين وظهورها في بَشَرة الوجه. إلا أن تلك الحمرة \_ لوجود العولق في الذات التي ظهرت فيها ولعجزها \_ لا تفارقها ولا

<sup>(</sup>۱) الكرماني: «راحة العقل »، ص ۲۰۷، بيروت سنة ۱۹۶۷. وأبو يعقوب السجستاني يستعمل أيضاً كلمة « انبعاث » (« الينابيع »، ص ۱۰۹، بيروت سنة ۱۹۶۵).

<sup>(</sup>٢) هذا جواب الشرط من قوله: لما كان حيا...

يكون لها نفوذٌ من أقاصي البدن أكثر من ظهورها في سطح بَشَرة الوجه؛ وذلك النور، لخلو الذات، التي سطع منها، من العوائق ولتمام قدرتها عما يفارقها عند سطوعه، فيقوم خارجها ثابتاً قائماً بحسب ما عليه علّته، مثلما يكون من الشمس إذا أشرقت على وجه الماء أو على وجه المرآة المُجَلاّة: من انبعاث ضوء خارج عنها قائم بذاته، ووجوده بوجود الشمس وإشراقها. حتى إننا لو توهمنا كون الشمس في موضع من السماء ثابتة أبداً، وهي مشرقة على مرآة أو وجه ماء باقيين أبداً للكان الضوء المنبعث عنهما موجوداً أبداً وهي مشرقة على فملاحظة المبدع الأول، الذي هو العقل الأول ذاته، وعقلُه إياها وإحاطت بها، كملاحظة الشمس وجه المرآة وإشراقه عليها، وكون الذات معقولة منورة كالمرآة المشرقة بنور الشمس؛ ووجود المنبعث خارجاً عن العقل الأول كوجود الضوء خارج المرآة بتعكيسها ما لمع فيها من نور الشمس إلى خارجها. وكون العقل والمعقول ذاتاً واحدة وشيئاً واحداً ككون الشمس والمرآة من حيث الجسمية ذاتاً واحدة وشيئاً واحداً. وكون ذات العقل الأول من جهة نسبة كونها معقولة ... فالانبعاث سطوع نور عن ذات المبدع الذي هو العقل الأول، ثابت قائم على السبيل الذي ذكرناه »(۱).

وإذن فالانبعاث سطوع نور، وليس انبثاث نور؛ أي أنه انعكاس، وليس انبثاثاً. والكرماني يلح في توضيح ذلك تجنباً لفكرة الفيض، حتى لا يكون المنبعث من جنس ما ينبعث عنه. فوجود العقل الأول عن الله يسميه الكرماني: إبداعاً؛ ووجود العقل الثاني عن العقل الأول يسميه إنبعاثاً.

<sup>(</sup>۱) الكرماني: « راحة العقل »، ص ۲۰۷ \_ ۲۰۹، بيروت سنة ١٩٦٧.

والمنبعث عن العقل الأول هو أول العقول المنبعثة في عالم القدس. وهو عقل قائم بالفعل مثل ما عنه وجد، كاشعاع الموجود عن الشمس. وهو يناظر الوصبي \_ أول الأئمـة \_ في عالم الشرع والدين. وكماله أقل مرتبة من كمال العقل الأول لأنه ثاني في الوجود، كما أن الوصى \_ في عالم الدين \_ مرتبته دون مرتبة الناطق. « وهو عاقلٌ لذاته ولذات ما عنه وجوده من المبدع الأول الذي هو العلة في وجوده. وذلك أنه لما كانت العلة في بقاء الباقي تعلقه بما يُمدُّ بقاءه من علَّته التي منها كان وجوده ولو لاها لما كان، وكان المبدع الأول علة له في وجوده سابقةً عليه \_ تعلق هذا به ليدوم وجوده »(١). فهو إذن عاقلٌ لذاته ولذات ما عنه وجوده. وكذلك الحال في عالم الدين: لا يجوز أن يكون الوصى \_ الذي هو ثانى الناطق \_ خالياً من معرفة مرتبة الناطق الذي هو السابق عليه في الوجود في عالم الدين. والقاعدة العامة بعد ذلك هي أن التالي ينبغي عليه معرفة مرتبة السابق، لا الكلي، أي ليس من الضروري أن يعرف السابقُ مرتبة التالي. ولهذا يقول الإسماعيليّة إن الناطق \_ وهو السابق \_ لا يلزمه أن يعرف الدعاة والمأذونين، ولا المنصوبين في الجزائر (جمع جزيرة، وهي النواحي التي يقسمون إليها مناطق دعوتهم؛ فالجزيرة هي: منطقة الدعوة الإسماعيليّة)، ولا الأئمة المقدسين، لكن يلزمه معرفة ما سبق عليه في الوجود من الملائكة المقربين الذين بهم يتعلق و جوده.

والمنبعث الأول « كامل الاغتباط من جهة السابق عليه في الوجود. وهو قائم بالتسبيح والتهليل، مشتاقٌ وله حيرانُ، كالأول مقدس؛ ذلك الملُّك المقرّب المُعْرَب عنه في السُّنَة الإلهية بالقلم. وإنما سُمِّي ذلك بالقلم لكونه والأول من جنس واحد  $(^{(1)}$ .

<sup>(</sup>۱) الكتاب نفسه، ص ۲۱۶ ــ ۲۱۰. (۲) الكرماني: «راحة العقل »، ص ۲۱۹.

# الخلاف بين أبي حاتم الرازي وبين أبي يعقوب السجستاتي حول تحديد طبيعة النفس الكلية

وهنا نصل إلى مسألة احتدام الخلاف بين ثلاثة من كبار مفكري الإسماعيليّة حول تحديد ماهية هذا المنبعث الأول، أي النفس الكلية، أو القلم.

ذلك أنه ينسب إلى محمد بن أحمد النسفي (الذي أعدم في سنة ٣٣١ هـ/ ٩٤٢ م) كتاب عنوانه « المحصول »، فيه يعرض آراء الإسماعيليّة الأوائل في أمهات مسائل العقيدة الإسماعيليّة. وقد تصدى أبو حاتم الرازي (المتوفى سنة ٣٢٢ هـ) لمناقشة ما جاء فيه من آراء، وذلك في كتاب بعنوان: « الإصلاح ». فانبرى لمساجلته هو الآخر أبو يعقوب السجستاني (المتوفى بعد سنة ٣٦٠ هـ) في كتاب سماه باسم: « النصرة ». ثم جاء حميد الدين الكرماني (المتوفى سنة ٢١١ هـ) فأقام نفسه حكماً بين الرازي والسجستاني، وذلك بكتاب: الرياض في الحكم بين الصادين: صاحبي « الإصلاح » و « النصرة ». ومع الأسف الشديد لم يبق لنا غير هذه المحاكمة، أي كتاب الكرماني غير أنه يورد نصوصاً بحروفها في كل مسائلة من كلا الكتابيْن اللذيْن حاكم بينهما، مما يعوّض عن هذا الضياع بعض التعويض.

١ \_ اختلفا أو لا في « التام » و « التمام » في اطلاقهما على النفس والعقل الأول.

فقال صاحب « الإصلاح » (الرازي): « إن النفس تامة في ذاتها، لأنها انبعث ت من العقل الأول تامة؛ وهي انبعاث تام من التمام، لأن العقل هو التمام ».

ورد عليه صاحب « النصرة » (السجستاني) فقال: « إنه لا

يُعْلَم أن التمام أفضلُ وأكملُ من التام، إذ أن التمام صفة والتام موصوف، والتمام محمول والتام حامل؛ والموصوف والحامل أفضل وأكمل من الصفة والمحمول، لأن التام موصوف بالتمام وحامل له، والتمام صفة التام وهو محمول عليه ».

ويحكم الكرماني بينهما في هذا الخلاف فيقول: « إن مراد صاحب « الاصلاح » (الرازي) في قوله ما قال: « إن النفس تامة » لأنها منبعثة من التمام، لا أن التمام صفة أو لا صفة، أو التام موصوف أو لا موصوف. بل مراده أن التام هو كالعلة التي عنها يكون وجود المعلول. وذلك أنه رأى أن التمام علة التام ومتقدم في الرتبة عليه، إذ لولا التمام لما وجد التام، بدليل أنه إذا رفع في الوهم التمام ارتفع التام بارتفاعه... وإذ كان قصد صاحب الاصلاح ذلك، كان قوله « إن العقل الأول هو التمام »: حقاً. وإذا كان حقاً كان ما قاله صاحب « الإصلاح » (السجستاني) على هذا الوجه تحاملاً على صاحب « الإصلاح » (السجستاني)

٢ \_\_ ويقول صاحب « النصرة » « إن العقل هـ\_و المتوسـط الأول، والــنفس هــي المتوسط الثاني، والمتوسط الأول أقرب إلى العلة من المتوسط الثاني. والقرب والمنزلة للشيء إلى الشيء لا يكون إلا من الكمال والشرف؛ والبُعْد لا يكون إلا من النقصان وقلة الشرف ».

ويرد الكرماني نفسه (دون أن يورد رأي صاحب « الإصلاح » (أي الرازي) على هذا القول فيقول: « إن هذا القول لا يصح معناه في العقول الإبداعية والانبعاثية الأولى. وذلك أن المتوسط يقتضي

<sup>(</sup>١) الكرماني: « الرياض في الحكم بين الصادين: صاحبي الإصلاح والنصرة »، نشرة عارف تامر، بيروت بدون تاريخ (سنة ١٩٦٠)، ص ٥٣ \_ ٥٤.

طرفيْن، ولا يجوز أن يقال إن العقل الأول متوسط، إلا ليس ما عنه وجوده في مثل حاله فيكون له طرفاً، كما كان عنه حدوثه له طرفاً، ولكونه في مثل حاله في الوجود. وكيف يجوز أن يُتوَّهَم الواحد \_ الذي هو أول الآحاد \_ أنه متوسط، وليس شيء يتقدم عليه من نوع وجوده فيكون هو متوسطاً بينه وبين الاثنين حتى يجوز أن يتوهم العقل الأول متوسطاً؟! إنْ هذا إلا محالٌ، لكون وجوده وجوداً أولاً. وما يكون وجوده وجوداً أولاً لا يطلق عليه القول بأنه متوسط بل المتوسط إنما يستحق أن يكون متوسطاً بأن يتقدم عليه شيء من نوع وجوده فتكون بينهما مناسبة، ويتأخر عنه شيء أيضاً ليناسبه من بعض الوجوه؛ فيكون هـو يناسـب ذلك من وجه، ويناسب هذا من وجه، وهما له طرفان، وهو متوسط بينهما. أما العقل الأول فلا مناسبة بينه وبين مُبْدعه جل ذكره، ولا هو من نوع وجوده فيكون هو بينه وبين ما دونــه متوسطاً... أمّا ما كان بينه وبين مبدعه سبب به وجوده فهو غيره، فيقال إنه واسطة بينه وبين ما دونه، فإنه عين الإبداع، والعلة التي يقال إنها مُبْدَعة ومعلولة \_ على ما بيّناه في الرسالة « المضيئة » وفي كتابنا المعروف بـ « راحة العقل ». وإذا كان ذلك كذلك فلا معنى لاستدلال صاحب « النصرة » بذلك على ما رام نصرته  $(^{(1)}$ .

٣ \_ ومن الأدلة على نقصان النفس وتمامية العقل في نظر السجستاني أن « الحكماء جعلوا العقل بمنزلة الروح للنفس، وجعلوا النفس بمنزلة الجسد للعقل. وإنما فعلوا ذلك لما علموا من نقصان النفس وكمال العقل؛ فشبّهوا النفس بالشيء الناقص، وشبّهوا العقل بالشيء الكامل »<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>۱) الكرماني: « الرياض »، ص 17 - 17. (۲) الكتاب نفسه، ص 17 - 10.

غير أن الرازي يرى أن « الناقص هو فعل النفس، لا ذات النفس »؛ فرد عليه السجستاني بأن قال إن « هذا القول متناقض، لأن الفعل إذا كان ناقصاً فلا يخلو ذلك أن يكون: إمّا من نقصان ذات الفاعل، أو من نقصان المادة التي منها فعل الفاعل، أو من نقصان كليهما. فإن كان نقصان الفعل من نقصان ذات الفاعل، فقد قال بنقصان النفس، لأنها هي الفاعلة. وإنْ كان ذلك من نقصان المادة، فقد أثبت مادة أزلية، وهذا خروج من مذهب الديانــة وميلٌ إلى مذهب أبو زكريا الرازي ومَنْ قال بقدم الهيولي. وقد توهمتُ(١) على صاحب هذا الكتاب (« الإصلاح ») أنه قد مال على ذلك لأنه جعل الزمان أزلياً مع العقل، وهو فص مذهبه. \_ و إنْ كان نقصان الفعل من نقصان كليهما، فقد قال بالقوالين جميعاً وقال بنقصان النفس إذ هي فاعلة وقال بأز لية الهيولي (7).

٤ \_ ويرد على حجة الرازي بقوله، أي السجستاني: « فأما اعتلاله (أي الرازي) بأن النفس إنما صارت تامة لأنها انبعثت من العقل الأول \_ و هو تمام \_ و لا بجوز أن يكون المنبعث من التمام إلا تاماً، فليس هذا بحق. لأنه لم يجب أن تكون النفس تامة لأنها منبعثة من العقل التام. ولو كان ذلك واجباً، كان المنبعث من النفس أيضاً تامّاً، وهو الهيولي والصورة، والمنبعث من الهيولي والصورة تامًّا أيضاً، إلى أن يبلغ إلى الأشخاص المفردة الغير متجزئة، فتصير تامة. ويحصل من هذا القول أن جميع العالم تامّ لا نقصان فيه، و لا في شيء منه » (الكتاب نفسه، ص ٦٨).

ويتصدى الكرماني للرد على هذه الحجـة بقولـه إن « قـول صـاحب النصـرة » (السجستاني) في هذا الفصل ليس بمستقصى: وذلك أن

<sup>(</sup>١) أيْ: خيل إلي. (٢) الكرماني: « الرياض »، ص ٦٧.

الهيولى ليست بمنبعثة من النفس، ولا الأشخاص \_ كما زعم \_ هي غير متجزئة. فالأشخاص كلها متجزئة إلى أبعاضها. والهيولى منبعثة مع النفس مما يتقدم في الوجود عليها، لا منها، بدليل أن النفس \_ التي هي التالي \_ ليس وجودها وجوداً أولاً فلا يوجد معها مثلٌ من نوع وجودها، ولا يعلوها في المرتبة غيرها مثل الأول الذي هو العقل الأول، بل وجودها وجود ثانياً فلا يكون وجوده إلا ومعه وجود من نوع وجوده، مما يكون هو وإياه مشتركين في النوعية » (الكتاب نفسه، ص 77 ].

ويرى الكرماني أن الهيولى والصورة تامتان، وأن العالم بما فيه كامل تام، وأجزاءه في ذاتها كاملة تامة، « بدليل أن التام هو ما لا يوجد خارجاً عنه ما يكون من نوع وجوده. والعالم لذي هو جملة الهيولى والصورة ليجمع أجزاء الجسم، والجسم في ذاته تام في مقاديره الثلاثة، فلا يوجد شيء يلزمه حده إلا وهو فيه (غير) خارج عنه. فهو تام. وإذا كان تاماً فدفاع (= إنكار) صاحب « النصرة » أن يكون العالم تاماً كاملاً من المحال. » (الكتاب نفسه، ص ٧٢).

و \_ ومن الدليل أيضاً «على نقصان النفس وكمال العقل \_ هكذا يقول السجستاني \_ أن كثيراً من الأنفس الناطقة تخضع للطبيعة وتنقاد لها وإلى ما تأمرها به، وتميل إلى شهواتها ولذّاتها، وتنسى عالمها ونورها وبهاءها، وتستحسن عالم الطبيعة ورسومها وآثارها، ولا تذكر شيئاً من بهاء عالمها ولذاتها النورانية، لنقصانها. فلنقصانها ترغب فيما عند الطبيعة من الشهوات واللذات، وتزهد في عالمها ولذاتها وحسنها وبهائها. والعقل، بكماله وحسنه وبهائها وتمامه فإنه لا ينسى لذات عالمه وحسنه وبهاءه، ولا يميل إلى الطبيعة ولا يرغب فيما عندها:

ويرد الكرماني على هذا القول بأن يقرر أن هذا إنما يصحّ بالنسبة إلى النفس الحسيّة، والأنفس الحسية ليست هي التالي المنبعث من العقل الأول الذي عليه يتكلم الرازي. ويستحيل ورود هذه الأنفس من عالم العقل.

\* \* \*

1 . . 1

### \_ ۲ \_

# المنبعث الثاني وهو الهيولى المسمَّى في السنّنة الإلهية باللوح

يرى الكرماني أنه ينبعث عن العقل الأول موجودان: أحدهما هو النفس الكلية، وقد عرفناها في الفصل السابق، والثاني هو الهيولى. والسبب في كونهما اثني أن للعقل الأول نسبة إلى المتعالي سبحانه، أي الله الذي أبدعه، ونسبة إلى ذاته تأتي من إحاطته بها. وهذا هو رأي أفلوطين: فالعقل (« النوس ») يدرك الواحد ويدرك ذاته فيكون عن هذين الإدراكين النفس الكلية. والخلاف بين أفلوطين والكرماني أن الكرماني يجعل العقل الأول يصدر عنه موجود واحد موجودان هما النفس الكلية والهيولى، بينا أفلوطين يجعل العقل الأول يصدر عنه موجود واحد هو النفس الكلية. ومن العجب أن يقول الكرماني بصدور الهيولى أو بالأحرى انبعاثها من العقل الأول، رغم النباين التام في الطبيعة بين العقل والهيولى. لكن يزول هذا العجب إذا تذكرنا أن هيولى الكرماني غير هيولى أرسطو والفلاسفة. إن هيولى الكرماني ويقول إنها تسمى في السنة الإلهية باسم: اللوح عدولى سماوية إن صح هذا التعبير. إذ هذه الهيولى تصير مادة للعقول (۱). وهي

<sup>(</sup>۱) الكرماني: « راحة العقل »، ص ٢٢٥، س ١٣، بيروت سنة ١٩٦٧.

أصل لوجود السموات والكواكب والطبائع؛ وليس وجودها مجرداً عن الصورة، «بل وجودها والصورة معاً(۱) ». إن الهيولى «شيء ما، يمكن أن يقبل الصور، فيكون بما قبله من الصور موجوداً للحسّ؛ وإن وجودها من الأول ضروري؛ وإنها هي المعرب عنها باللوح الذي أودع كل الصور؛ وإنها بكونها قائمة بالقوة لا بالفعل لا تشبه المبدع الأول، ولا المنبعث الأول، وإنها تجري من تلك العقول الخارجة المنبعثة مجرى المواد اللواتي فيها يعمل الصناع؛ وإنها لا وجود لها خارج النفس وجوداً مجرداً عن الصورة، بل وجودها كذلك في الذهن فقط، ولا تدرك خارج النفس إلا مشغولة بالصور؛ وإن منزلتها من الموجودات منزلة الثلاثة من الأعداد، بكونها ثالثاً في الوجود، وإنْ كان غير واقع عليه العدد بالقول، وموجوداً بوجود لواحد والاثنين (٢) ».

غير أن السجستاني في « النصرة » قال إن الهيولى ظلمانية، ومتولدة من الانفس. « وإنما وقعت الهيولى ظلمانية لبعدها من العلة الأولى من أجل تولدها من النفس أن لنفس طرفين: أحدهما نحو العقل الأول وفي أفقه، وهو الطرف النوراني الشريف؛ والثاني نحو الطبيعة، وهو في أفقها، « وهو الذي فيه بعض الظلمة » ( $^{(2)}$ ). « وإنما وقعت الهيولى ظلمانية لبعدها عن العلة الأولى، من أجل تولّدها من النفس » ( $^{(2)}$ ).

<sup>(</sup>١) الكتاب نفسه، ص ٢٢٦.

<sup>(</sup>۲) الكتاب نفسه، ص ۲۲۸ \_ ۲۲۹.

<sup>(</sup>٣) أورده الكرماني: « الرياض »، ص ١١٢.

<sup>(</sup>٤) أورده الكرماني: « الرياض »، ص ١١٥.

<sup>(</sup>٥) أورده الكرماني: « الرياض »، ص ١١٦.

على أن الكرماني في كلامه عن العلاقة بين الهيولى والصورة يتجه مع ذلك اتجاهاً أرسطياً فيقول إن الهيولى ليست « سابقة في وجودها على الصورة، ولا الصورة سابقة في وجودها على الهيولى، بل هما ذات واحدة، هي في ذاتها جزءان بهما ذات الجسم جسم على كون الصورة أشرف من المادة لتعلق الفعل بها، وعلى كون كل منهما لا أعني الهيولى والصورة لي ذاته غير جسم، فلا الهيولى بمجردها جسم ولا الصورة بمجردها جسم أيضاً، لكنهما باعتقاد كل منهما في الوجود بالآخر على أمر ينافي ذاتيهما إذ كانتا في حالهما الأولى لا كما في حالهما الثانية عند البحث(۱) ».

كذلك سنجد الكرماني متأثراً أشد التأثر بأرسطو في كثير من مسائل الطبيعة: فحركة الجسم السماوي دورية (ص ٣٢٩).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الكرماني: « راحة العقل »، ص ٣٢٢ ـ ٣٢٣، بيروت سنة ١٩٦٧.

#### \_ ٣ \_

## العلاقة بين الأنفس الناطقة الإنسانية وبين النفس الكلية

و اختلف هؤلاء الثلاثة: أبو حاتم الرازي، وأبو يعقوب السجستاني، وحميد الدين الكرماني \_ في مسألة هل الأنفس الإنسانية أجزاء من النفس الكلية أو آثار منها.

فالرازي يرى أنها « آثار من الجوهر الأول، لا أجزاء منه، فإن اتحادنا هـو بالآثـار التي من الجوهر الأول، لا بأجزائه، وإن اتحاد الأول لا بأجزائه، لأن اتحـاد الأول بـذات الكلمة. والأجزاء التي هي فينا، وإن كانت آثاراً من الأول، فليست بأجزاء منه ولا هي متحدة به، بل هي متحدة بآثاره ».

فيرد عليه السجستاني بأن هذا القول فيه تخليط ومناقضات ظاهرة «وذلك أنه قال إن الأجزاء التي فينا هي آثار من الجوهر الأول. فكيف تكون الأجزاء آثاراً، وإنما هي جواهر قائمة بذواتها، والآثار فليس لها قوام بذواتها ».

ويحاكم الكرماني بينهما، فيعطي لصاحب النصرة (= السجستاني) الحق في أن يقول إن الأنفس جواهر قائمة بذواتها، والآثار مستحيل أن تكون قائمة بذواتها، فمن التناقض أن يقال إن الأنفس جواهر، وفي نفس الوقت آثار. غير أنه يعتذر لصاحب « الإصلاح »

(= الرازي) بأن هذا رأى أن الأشياء التي تتجزأ هي الأجسام التي لا تنفك عن الأعراض التسعة وتدرك بالحواس الخمس؛ والنفس ليست بجسم. ومراد الرازي من قوله آثار هو: «ما يجري من النفس مجرى الصورة، وهو ما به تتم جوهرية الأنفس (١) ».

وبالجملة فإن السجستاني يقرر أن الأنفس الناطقة التي فينا أجزاء وجواهر من النفس الكلية، وليست آثاراً منها؛ وهي « لا تزال تكتسب من نور العالم الأعلى الشريف، وتزداد به شرفاً في ذاتها من غير تغيير يقع في ذاتها » (الكتاب نفسه، ص ١٢٣).

ويلخص السجستاني المسألة كلها بقوله: « العقلُ مُبْدَعٌ بالكلمة، والنفس صورة العقل، والطبيعة متولِّدة من النفس، والأنفس الناطقة أجزاء من النفس الكلية (٢) ».

غير أن الكرماني يصحح هذا بقوله « إن العقل ليس إلا ذات الكلمة، والكلمة ليست إلا ذات العقل » (الكتاب نفسه، ص ١٢٦).

<sup>(</sup>۱) الكرماني: « الرياض »، ص ۱۱۹ ــ ۱۲۰.

<sup>(</sup>٢) الكتاب نفسه، ص ١٢٥.

#### \_ ٤ \_

# البَشر (الإنسانية) ثمرة العالم

وصاحب « الإصلاح » (= أبو حاتم الرازي) يرى أن « البشر هو ثمرة هـذا العـالم بأسره، ومن أجله كوّن هذا العالم كله من أصوله وأسسه التي أولها الهيولى، وهي أُس الأفراد، المتولدة منها بالحركة والسكون، ثم الأفراد التي هي أس المركبات، ثم المركبات التي هي أس المتولدات لهذا العالم كلها، وأس الطبائع التي منها تركبت صورة البشر المتهيئة لقبول الأنفس الثلاث وهي: النامية، والحسية، والناطقة ».

ولا يوافقه أبو يعقوب السجستاني على هذا الرأي الذي يراه شبيها بقول الدُهْرية « الذين لم يقرروا للنفس بقاءً بعد مفارقة الأجسام. لأنه لو كان البشر ثمرة هذا العالم، لكان هذا العالم يمسكه (أي البشر)، ولا يدعه أن ينتقل إلى عالم آخر ». ويقرر « أن البشر ثمرة العالم الشريف النوراني. فمن أجل ذلك جاء الأنبياء عليهم السلام بإندارهم ليتنوودوا (أي البشر) من دار الفناء إلى دار البقاء، ومن الدنيا إلى دار المعاد، لأنهم علموا أن الدنيا ليست بدار ولا هم أيضاً ثمرة هذا العالم ».

ويحكم بينهما الكرماني فيقرر أن كليهما صادق من جهة، غير صادق من جهة أخرى.

« فالوجه الذي به هما صادقان أن كلاً منهما قد قال في البشر ما هو له (أي البشر). والوجه الذي به هما غير صادقين نفيهما ما هو من كونه (أي البشر) ثمرة العالمين جميعاً. وذلك أن البشر منبعث من بين العَالَمين. وله من هذا العالم الكمال الأول؛ ومن ذلك العالم الكمال الثاني. فنهاية العالم الطبيعي أن يعطي موجوداته الكمال الأول الذي هو إخراج الصورة الجسدانية بواسطة الأجساد الدائرة والكواكب النيرة والأسباب القريبة على الهيئة التي بها يقبل ما له... ونهاية ذلك العالم أن يعطي ما قبل من موجودات عالم الطبيعة الكمال الثاني، وهو الإفاضة على الصورة الروحانية \_ التي هي الشيء المتهيئ الطبيعي \_ ما به تتجوهر وتبقى: من معرفة توحيد الله تعالى بواسطة الحدود كلهم، سلام الله عليهم... يصحح ما قبل ما قلناه في ذلك قولُ مو لانا أمير المؤمنين المعز لدين الله معد بن إسماعيل \_ صاوات الله عليه! \_ في كتاب « تأويل الشريعة » إن الإنسان هو غرض الثاني ونهاية فعل الطبيعة(١) ».

<sup>(</sup>۱) الكرماني: « الرياض »، ص ۱۲۷ ـ ۱۲۸، بيروت، بدون تاريخ (سنة ۱۹۶۰).

#### \_ 0 \_

## الحدود العلوية

وفي العالم العلوي ماهيات عالية ليست في جسم ولا بجسم؛ ويناظرها ماهيات سفلية في العالم السفلي. والإسماعيلية تسميها حدوداً: حدوداً علوية، وحدوداً سفلية.

ذلك أن العقل الأول يوجد عنه اثنان، وأحدهما أشرف من الآخر: وهما النفس الكلية، أي القلم، والهيولى أي اللوح. والأول يُسمَّى أيضاً العقل الثاني القائم بالفعل، والثاني يُسمَّى أيضاً العقل القائم بالقوة.

وبالإبداع والانبعاث يوجد من العقول الفاعلة في ذواتها بذواتها عشرة، يتم بها عالم الإبداع والانبعاث. وتُسمَّى « المبادئ الشريفة في عالم الانبعاث الأول »، وتسمى أيضاً به الحروف العلوية ».

وعلى هذا تكون العقول عشرة: الإبداع الذي هو العقل الأول؛ العقل الثاني؛ العقل الثالث؛ العقل الرابع؛ العقل الخامس؛ العقل السادس؛ العقل السابع؛ العقل الثامن؛ العقل التاسع؛ العقل العاشر.

والعقل العاشر يقوم منها لعامة الجسم مقام المبدع الأول في عالم الإبداع الأول والإنبعاث الأول. « فالعقل الأول مركز لعالم العقول إلى العقل الفعال. والعقل الفعّال عاقلً للكل، وهو مركز لعالم الجسم

من الأجسام العالية الثابتة إلى الأجسام المستحيلة المسماة عالم الكون والفساد. وعالم الجسم جامع لفيض العقول، وهو مركز لوجود الأنفس الطاهرة التي هي أنفس النطقاء إلى القائم، والقائم \_ صلوات الله عليه \_ جامع للكل الذي انتهى إليه ما سرى من بركة الإبداع (١) ».

ويناظر كل حدّ من هذه الحدود في العالم العلوي فلك. ونظام ترتيب الحدود السفلية في عالم الدين مثل النظام الموجود في ترتيب الأجسام العلوية. ولهذا فإن الموجود من الحدود السفلية هو مثل الموجود من العقول العلوية في عالم الإبداع والانبعاث مثلاً بمثل. والموجود من العقول العلوية في عالم الإبداع مثل الموجود من الحدود في عالم الدين، لم يغدر منه شيئاً. وقد وضع الكرماني(٢) هذا التناظر في الجدول التالي:

<sup>(</sup>١) الكرماني: « راحة العقل »، ص ٢٤٥، بيروت سنة ١٩٦٧ م.

<sup>(</sup>۲) الكتاب نفسه، ص ۲۵٦.

| الحدود السفلية                                    |                                                             | الحدود العلوية          |                                          |
|---------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|-------------------------|------------------------------------------|
| رتبة التنزيل                                      | الموجــود الأول هـــو<br>الناطق                             | الفلك الأعلى            | الموجــود الأول هــو<br>المبدع الأول     |
| رتبة التأويل                                      | الثاني هو الأساس                                            | الفاك الثاني            | الموجود الثـــاني هـــو<br>المنبعث الأول |
| رتبة الأمر                                        | الثالث هو الإمام                                            | الفلك الثالث (زحل)      | الموجود الثالث                           |
| رتبة فصل الخطاب (الذي هو الملك)                   | الرابع: الباب                                               | الفلك الرابع (المشتري)  | الموجود الرابع                           |
| رتبة الحكم فيما كان حقا<br>وباطلا                 | الخامس: الحجة                                               | الفلك الخامس (المريخ)   | الموجود الخامس                           |
| رتبة الاحتجاج وتعريف<br>المعاد                    | السادس: داعي البلاغ                                         | الفاك السادس (الشمس)    | الموجود السادس                           |
| رتبة تعريـف الحــدود<br>العلوية والعبادة الباطنية | السابع: الداعي المطلق                                       | الفلك السابع (الزهرة)   | الموجود السابع                           |
| رتبة تعريـف الحــدود<br>السفلية والعبادة الظاهرة  | الثامن: الداعي المحدود                                      | الفلك الثامن (عطارد)    | الموجود الثامن                           |
| رتبة أخذ العهد والميثاق                           | التاسع: المأذون المطلق                                      | الفلك التاسع (القمر)    | الموجود التاسع                           |
| رتبة جذب الأنفس<br>المستجيبة                      | العاشـــر: المــــأذون<br>المحــدود الــذي هـــو<br>المكاسر | ما دون الفلك من الطبائع | الموجود العاشر                           |

وهذه العقول كلها صور محضة، وانبعاثها لم يكن في زمان. وهي لا تعقل إلاّ ذواتها وما تقدم عليها في الوجود. ذلك أن الأفعال تتقسم في وجودها ثلاثة أقسام: أولها، الــذي هــو أشرفها وأكملها، ما يكون لا بزمان \_ ويُخصُّ ذلك باسم الإبداع. وثانيها، الذي هو أوسطها، ما يكون مع الزمان \_ ويُخصُّ ذلك باسم: الانبعاث. وثالثها، الذي هو أدونها وأخسُّها، ما يكون بزمان \_ ويخص ذلك باسم: الإحداث. وكل ما يكون بزمان هو الفعل الصادر عن علة فاعلة معوقة عن فعلها: إما من جهة ذاتها بكونها مشوبة بما يعوقها، أو من جهة المادة التي فيها تفعل بامتناعها عن القبول دفعة واحدة أو كليهما، وذلك يُخص بعالم الكون والفساد مثل الأمور الصناعية. وما يكون مع الزمان هو الفعل الصادر عن علة فاعلة في ذاتها أو غيرها مما هو على غاية القبول، وذلك يخصّ بالذوات البرية من الأجسام والأجسام العالية، بكونها قائمة بالفعل. وما يكون لا بزمان هو الفعل الصادر لا عن علة فاعلة في ذاتها و لا في غيرها، و لا عن علَّة معوقة في ذاتها ومادّتها، بل عن المتعالي \_ سبحانه! عن ذلك كله. و (اما) كان الموجود في عالم الإبداع والانبعاث لا عن علة فاعلة في ذاتها ولا في غيرها، ولا عن علـة معوَّقة في ذاتها ومادتها، كان في ذلك الإيجابُ بأن وجوده بلا زمان. \_ ثم وجودُ الأشياء في عالم الكون والفساد: شيءٌ بعد شيء من المواليد؛ وفي عالم الدين كذلك: شيءٌ بعد شيء من فريضة بعد فريضة، وسُنّة بعد سُنّة، وإمام بعد إمام \_ إنما هو للعوائق التي تعوق العلل الفاعلة عن أفعالها: إما في ذواتها بأن تكون مشوبة بما منه يقع التعويق من المواد التي تقعدها عن الفعل إلا بزمان، أو في موادها التي منها تفعل بأن تكون غير قابلة دفعة واحدة إلا بمدة وزمان، كالشمس التي هي علة فاعلة للإسخان؛ فإسخانها جسم الحجر القابل لفعلها الذي لا يكون نفوذ حرارتها فيه لضيق جوهره وتكاثف أجزائه \_ أعني الحجر \_ وتداخل بعضها في بعض لا بزمان، لا كإسخانها جسم الهواء، وذلك من جهة الجسم القابل، لا من جهتها. ودار الإبداع والانبعاث لا عائق فيها لخلوها من المواد التي تعوق وتجردها منها وكونها صوراً محضة لا تتعلق بمادة ولا ذاتها مادة فتحجزها عن الفعل. وإذا كان لا عائق فيها فوجود موجوداتها لا بزمان، بل دفعة واحدة، مثل وجود إشراق بسيط الهواء عن ضوء الشمس لا بزمان، وإضاءة النار البيت المظلم دفعة واحدة لا بزمان (۱) ».

وقوى هذه العقول في دار الإبداع نافذة في دار الطبيعة، سارية فيها إلى الأنفس التي هي النهاية، وبها يتعلق وجود الموجودات. وهذه « الأنوار السارية في العالم تعطي الأنفس في بدء وجودها ما به تعرف الخير والشر، وبه تميل إلى الجميل وتُوثره، وتر هب القبيح وتكرهه... وهي \_ أعني العقول في دار الإبداع \_ هي التي تهذّب الأنفس في عالم الجسم وتصلها إذا تهذبت ذواتها من أمارات الطبيعة، وتكسبها الكمال والبهاء والهيبة والعلاء وتستخلصها، وتشفق عليها شفقة الوالد على ولده، ولذلك قال عيسى بن مريم، عليه صلوات الشه: « أنا ابن من في السماء »(٢) ».

#### الحدود الجسمانية

ويقابل هذه الحدود العشرة الروحانية عشرة جسمانية هي على الترتيب التنازلي:

<sup>(</sup>١) الكرماني: « راحة العقل »، ص ٢٥٨ \_ ٢٥٩. بيروت، سنة ١٩٦٧.

<sup>(</sup>٢) الكرماني: « راحة العقل »، ص ٢٦٥.

- ١ \_ الناطق: وهو الرسول من أولى العزم، وله رتبة التنزيل.
- ٢ \_ الأساس = الوصى: وهو الوزير الأيمن للناطق، وله رتبة التأويل.
- ٣ ــ المتم الأول = الإمام: وهو ومن يُعد كل واحد منهما هادياً في زمنه حتى ختام
   الدور، وله رتبة الأمر.
  - ٤ \_ المتمّ الثاني = الباب: ورتبته فصل الخطاب.
  - ٥ \_ المتمّ الثالث = الحجة: ورتبته الحكم فيما كان حقاً وباطلاً.
  - ٦ \_ المتمّ الرابع = داعي البلاغ: يلي داعي الدعاة وأعلى من بقية الدعاة.
  - ٧ \_ المتمّ الخامس = الداعي المطلق: وهو النائب عن الإمام في دور الاستتار.
- ٨ ــ المتم السادس = الداعي المحدود: ومهمته تعريف الحدود السفلية والعبادة
   الظاهرة.
  - ٩ \_ المتمّ السابع = المأذون المطلق: ورتبته أخذ العهد والميثاق من المستجيبين.
- ١٠ ـــ المتم الثامن = المأذون المحدود = المكاسر = المكالب: وهو التالي للمأذون المطلق في دور الاستتار، وله رتبة جذب الأنفس المستجيبة.
  - ويؤازر المأذون اثنان هما: اللاّحق، والجناح، ويقومان بمهمته أثناء غيابه.
    - وقد وصفهم الكرماني وبيَّن أدوارهم على النحو التالي: « إذا

فعل في أعلى الأنفس رتبة في تهذيبها، فألف وأسس العبادة الظاهرة التي بها تتقدم الأنفس فهو: ناطق، (وهو) الذي سمّته السُنّة الإلهية: رسولاً. وإذا قَنّن العبادة الباطنة التي بها تتصور النفس، فهو: أساس، (وهو) الذي سمّته السُنّة الإلهية: شاهداً. وإذا أمر وساس السياسة التي بها تتقاد الأنفس للاستفادة فهو: إمام، (وهو) الذي سمّته السنّة الإلهية: مبشّراً. وإذا فصل الخطاب فهو: باب، (وهو) الذي سمّته السنة الإلهية: نذيراً. وإذا حكم وأوّل فهو: حجة، (وهو) الذي سمّته السنّة الإلهية: داعياً. وإذا تكلم بالحجة والبرهان والبيان فهو: داع، (وهو) الذي سمّته السنة الإلهية: سراجاً، وعلى ذلك إلى العاشر (۱) ».

<sup>(</sup>۱) الكتاب نفسه، ص ۲۷۲ \_ ۲۷۳.

#### \_ ~ \_

## الطبيعة والأفلاك

الطبيعة توجد عن المُبْدَع الأول. وهي من جهة جوهرها شيء واحد، ومن جهة أفعالها في موادها أشياء كثيرة. وهي تحرك كل شيء: وهي إذا حركت الأجسام دوراً فهي فلك، وإذا حركت النار والهواء علواً فهي خفة، وإذا حركت الماء والشيء الثقيل إلى مركزه سفلاً فهي ثقل، وإذا حركت النبات للنماء فهي نفس نامية، وإذا حركت الحيوان لطلب اللذات فهي نفس حية، وإذا حركت الإنسان للإحاطة بالموجودات فهي نفس ناطقة. والطبيعة من حيث هي فاعلة طبيعة واحدة، ومن حيث أن فعلها في مواد مختلفة فهي كثيرة، «وذلك كالنفس في العالم الصغير: التي هي واحدة بذاتها، وباختلاف المواد المختلفة التي فيها تعمل: كثيرة بأفعالها »(۱). وهي مجمع الأنفس وقواها.

وللطبيعة نهايتان: نهاية أولى محيطة بما هي علة لها، ونهاية ثانية محاطة بما هي معلولة لها. والشمس هي مركز الطبيعة.

و الإنسان نهاية ثانية للطبيعة. وكمال الطبيعة واحتواؤها على الفضائل إنما هما بالإنسان. والطبيعة لها بالإنسان الغُنْية والكمال والاستغناء.

<sup>(</sup>١) الكرماني: « راحة العقل »، ص ٢٧٠.

ويورد الكرماني تعريف أرسطو للطبيعة بأنها «مبدأ حركة وسكون في الشيء الذي هي فيه بالذات »، ولكنه ما يلبث أن يؤول هذا التعريف الفزيائي تأويلاً باطناً بأن يقول إنّ « ذات هذا المحرك هي الحياة السارية عن عالم الربوبية المعرب عنها (أو عنه) بالصورة التي وجودها بالانبعاث من عالم الإبداع مع الهيولي، على النسبة الموجبة وجودهما على ذلك بأن تكون إحداهما فاعلة، والأخرى مفعولة فيها على النظام الموجود عليه حال الموجود الأول الذي هو الإبداع، على ما عليه طبيعة النسبة بكونها مفعولاً، وذاته لا كذات العقول في التجرد من المواد صوراً محضة، بل هي من شيئين بهما وجوده: أحدهما الهيولي، والأخرى الصورة، سمّاها عالم الدين: الكرسي، والعرش »(۱). فالمحرّك الأول للفاك يُسمّى في عالم الدين: الكرسي، والمتحرك الأول الذي هو الفلك يسمى في عالم الدين: العرش.

والفلك الأعلى جسم متحرك بما هو جسم، ويجري من متحركه الذي فيه مجرى الهيولى والموضوع hupokeimenon . وقد وجد بالانبعاث من عالم الإبداع. « ويتلوه الفلك الثاني الذي يجمع أجسام الكواكب كلها التي منها كان الاستدلال على وجود هذا الفلك الأعلى. وتليها أفلاك سبعة طبيعية كلها شيء واحد في كونها أجساماً متحركة وصوراً محركة. وفي خلال هذه الأفلاك أفلاك أفلاك أخر صغار بها يستقيم دوران الجميع وينتظم. وهي بجميعها للكبار والصغار بكونها غير منتقلة بكليتها عن أماكنها ولا زائلة عنها معدودة فيما يكون ساكناً؛ وبكون أجزاء كل منها منتقلة متبدلة عن أماكنها في حركتها هي معدودة فيما يكون متحركاً، كحجر الطاحونة الدائرة في مكانها التي

<sup>(</sup>١) الكرماني: « راحة العقل »، ص ٢٩٦.

بكليتها لا تنتقل، وبأجزائها من جانب إلى جانب تتحول  $^{(1)}$ .

ولما كان الجسم الأعلى الذي هو الفلك الأول له حركة واحدة، وما دونه له حركات، فإنه أبسط الأفلاك جسماً وأشرفها أمراً. « فالأفلاك أجسام شريفة، وأشرفها الفلك الأعلى، وهو أبسطها جسماً. ولا يجوز أن يلحقها الاستحالة »(٢)، إذ الاستحالة تلحق الأشياء القائمة بالقوة عند حركتها نحو كمال ليس لها لتتاله؛ وحركة الأفلاك ليست حركة نحو كمال ليس موجوداً لها، بل هي حركة ذوات الكمال، فلا استحالة إذاً في ذواتها. « فالأجسام العالية أشرف الأجسام وأبسطها ومحال فسادها واستحالتها. ثم لا يجوز أن تقبل صورة غير الصورة التي لها، لكونها في الكمال على أمر لا تحتاج (معه) إلى زيادة. وذلك أن قبول الصورة لا يكون لها، لكونها في الكمال على أمر لا تحتاج (معه) إلى زيادة شغلته الصورة فشاعت فيه، إلا للمادة؛ والذي يجري من تلك الموجودات مجرى المواد قد شغلته الصورة فشاعت فيه، فانتهى به إلى حدّ لا قبول له بعدها، إذ ذلك أمارات الأجسام: فإنها تنتهي في بقبول إلى حَدد تمنتع به عن قبول لها بعدها صورة أخرى »(٣).

# الاستدلال على أحوال الأجسام العالية من ميزان أهل الديانة

وهنا نجد الكرماني يقلب الوضع الذي جرى عليه حتى الآن، وهو تطبيق أحوال العالم العلوي على عالم الديانة، بأن يطبق أحوال

<sup>(</sup>۱) الكرمانى: « راحة العقل »، ص ٣٠٣ \_ ٣٠٤.

<sup>(</sup>۲) الكتاب نفسه، ص ۳۰٦.

<sup>(</sup>٣) الكتاب نفسه، ص ٣٠٨ \_ ٣٠٩.

الديانة على عالم الأجسام العالية، أي أنه يريد أن يستنبط علم الفلك من علم الدين، وذلك لأنه ليس في الاستطاعة إدراك أحوال الأجسام العالية بواسطة الحواس لبعدها عنها. ولهذا يجب الرجوع في ذلك إلى « أولياء الله الذين هم آل محمد (ص)، الذي هو الذكْر، وإلى الشرائع النبوية والسُنَّة الوضعية التي هي ميزان أهل الديانة التابعين لها في معرفة ما يراد معرفته »(۱).

وعلى هذا الأساس يقرر الكرماني:

ا نه لما كان الناطق مختصا بدعوة ظاهرة على الدعوات كلها، فإن هذا يوجب أن
 تكون للفلك الأعلى حركة واحدة مستولية على ما دونها من الحركات كلها.

وكون الناطق يتحرك من محرك هو داخله يوجب أن للفلك الأعلى محركاً، ومحركه داخله.

وكون بقاء مُحرّك الناطق هو داخله يتم باتصاله بما هو خارجه الذي هو الهواء، يوجب أن بقاء محرك الفلك هو دار الإبداع واستمداده منها الفيض.

وكون وجه الناطق من الإفادة إلى وصيّه، الذي هو مغرب علمه، يوجب أن تكون حركة الفلك الأعلى إلى المغرب.

وكون الدعوة الظاهرة خالية عن بيان مراتب الحدود العلوية والسفلية يوجب أن الفلك الأعلى ليس فيه كوكب.

٢ ــ وكون الأساس، الذي هو دون الناطق في الاستفادة، متوجهاً إلى الناطق الذي
 هو مشرق علمه، يوجب أن تكون حركة

<sup>(</sup>١) الكرماني: « راحة العقل »، ص ٣١١.

الفلك الثاني \_ الذي هو دون الفلك الأعلى \_ إلى المشرق.

وكون دعوة الأساس جامعة لبيان مراتب الحدود الثابتة، يوجب أن الفلك الثاني جامع للكواكب الثابتة كلها.

" \_ وكون الناطق جامعاً لجميع صور الموجودات العقلية السابقة في الوجود عليه يوجب أن يكون الفلك جامعاً لجميع الصور الطبيعية التي يتعلق به وجودها.

٤ \_ وكون ما حواه الناطق بكليته منقسماً بين اثني عشر هم أصحاب له \_ يوجب أن الفلك بما يجمعه من الصور مقسوم باثنتي عشرة قسمة.

وكون كل واحد من الصحابة جامعاً لبعض ما حواه الناطق من الصور والمعلومات الدينية في فمنهم مَنْ جمع كثيراً، ومنهم مَنْ جَمَع قليلاً بيوجب أن كل قسمة من الأقسام الاثنى عشر قد جمع صوراً: فمنها ما جَمَع كثيراً، ومنها ما جَمَع قليلاً.

وكون بعض الأصحاب عقيماً في الدين لا ولد له، وبعضهم له أو لادٌ كثير، يوجب أن من أقسام الفلك التي هي البروج ما هو عقيم لا يكون لمن يولد به ولد، ومنها ما هو كثير الأو لاد لمن يولد به.

وكون بعض الحدود الذين هم الأصحاب \_ صادقي اللهجة؛ وبعضهم كاذبين، يوجب أن من البروج، التي هي أقسام الفلك، ما هو صادق، ومنها ما هو كاذب.

وكون بعض الحدود \_ أعني الأصحاب \_ مستقيم الطريقة في عبادة الله، وبعضهم معوجي الطريقة فيها، يوجب أن من البروج ما هو معوج، ومنها ما هو مستقيم.

وكون بعض الحدود \_ أعني الأصحاب \_ ثابتين على العهود والمواثيق؛ وبعضهم غير ثابتين، يوجب أن من البروج، التي هي أقسام الفلك، ما هو ثابت ومنها ما هو متقلب.

وكون بعض الحدود أبالسة ذئاباً \_ يُضلون مَنْ اقتبس علْمَ الدين منهم ويهلكونه، وبعضهم ملائكة يهدون المستهدين ويخلصونهم من الضلال بالتعليم \_ يوجب أن في الفلك درجات هي آثار مظلمات مَنْ يولد بها يكون شقياً، ودرجات نيرة مضيئة سعيدة مَنْ يولد بها يكون سعيداً.

وكون الحدود في الأدوار الكبار سبعة، يوجب أن الأفلاك، دون الفلكيْن الأول والثاني، سبعة. وكون أئمة ستة في كل دور صغير، يوجب أن لكل فلك من الأفلاك السبعة ستة أفلك صغار أُخَر بها تدور الكبار.

وكون الدعوة قائمةً أبداً بالناطق والأساس والإمام والحجة، وبولايتهم واتباعهم في دين الله توجد المواليد الدينية \_ يوجب أن في الأفلاك مواضع أربعة قائمة، بها يكون وجود المواليد في دار الطبيعة.

وكون الأساس أشرف من الإمام والحجة \_ يوجب أن موضعين من الأربعة أشرف.

وكون الناطق المستولي على الكل، والأساسِ الذي به تتعلق حياة أهل الدعوة أشرف من الإمام والحجة \_ يوجب أن الموضع الذي في وسط السماء هو العالي على ما دونه، وموضع الطالع الذي تتعلق به حياة المواليد أشرف من وتد الغارب ووتد الأرض.

وكون تصرف الحدود كل من الناطق وغيره في التعليم والهداية على العبادتين علماً وعملاً \_ بوجب أن بكون دور إن الأفلاك كلها

بما فيها \_ على القطبين الشمالي والجنوبي.

وكون عدد القائمين بحفظ مراسم التعليم في الدور سبعة \_\_ يوجب أن تكون المـوثرة من الكواكب في عالم الطبيعة سبعة.

وكون الناطق مشرقاً يضيء عالم الدين بعلم وسياسة، وبه وبدعوته تتحرك الأنفس لنيل الكمال الأول والثاني \_ يوجب أن تكون الشمس المضيئة لعالم الطبيعة بها وبتأثيرها تتحرك المواليد الطبيعية إلى الوجود الذي هو الكمال الأول.

وكون أنوار الناطق وعلمه لا عن مثل له جسماني، بل عن تخصيص العناية الإلهية الياها بها انبعاثاً، وكون الناطق متولياً من مراتب الدين تأسيس رسوم العبادة الظاهرة وحدها يوجب أن الشمس لها بيت واحد.

وكون العبادتين: الظاهرة والباطنة \_ مقترنتين معاً \_ يوجب أن بيتي الشمس والقمر في الفلك أحدهما بجنب الآخر.

وكون الناطق في جميع أحواله ثابتاً على الظاهر من الأمور فقط على ما يقتضيه مقامه من جميع الكافة \_ يوجب أن بيت الشمس ثابت.

وكون الأساس متولياً لأمور عالم الدين وإخراج المواليد الروحانية إلى الوجود \_ يوجب أن يكون القمر هو المتولّي لأمور عالم الكون والفساد وبه يتعلق وجود المواليد الطبيعية في الوجود.

وكون الأساس مستفيداً من الناطق ومستمدّاً من جهته، وما علمه من تعليمه إياه حصل له \_ يوجب أن القمر مستمد من الشمس وضوء من جهتها لا في ذاته.

وكون كل من الحدود \_ دون الناطق والأساس \_ قائماً بتعليم العبادتين جميعاً والدعوة اليهما والعمل بهما: ظاهراً ذا وجه واحد، وباطناً ذا أوجه \_ يوجب أن لكل كواكب من الكواكب بيتين: أحدهما ثابت على حال واحدة ووجه واحد، والآخر منقلب على أوجه كثيرة في الدلالة.

وكون مقام الناطق في عالم الدين محفوظاً بالإمام، لا تبطل دعوته و لا تنعكس ــ يوجب أن الشمس لا رجوع لها و لا تتعكس في سيرها.

وكون مقام الأساس في عالم الدين محفوظاً بالحجة لا تبطل دعوته ولا تنعكس \_ يوجب أن القمر لا رجوع له ولا يبطل سيره بالانعكاس فيه.

وكون الحدود قائمين في عالم الدين بالأمر والنهي، عاكفين على مراسم الناطق، دائرين في جميع أحوالهم حيث دار يوجب أن الكواكب المؤثرة في عالم الطبيعة تدور حول الشمس (حالة) كونها متعلقة بها.

وكون الحدود، في تعليمهم المستجيبين وتعريفهم أمر أديانهم، إذا انتهوا فيه معهم إلى مراتب العقول الإبداعية والانبعاثية التي هي غاية الموجودات التي تحصرها مراتب الأعداد الاثنى عشر، ولم تكن لهم قدرة على تصوير تلك الأشياء في أنفس المتعلمين، رجعوا في تفهيمهم ذلك والتمثيل لهم إلى مرتبة الناطق ومقامه الثابت في عالم الدين والأنفس، وبينوا لهم مراتب تلك الأشياء المقولة من هذه الأشياء المحسوسة المعلولة ليسهل عليهم معرفتها فيستقيم لهم الأمر في التعليم عيوجب أن للكواكب رباطات من الشمس إذا انتهت بسيرها إليها التي أكثرها مائة وعشرون درجة، التي هي اثنا عشر عقداً وأقلها عشرون درجة التي هي عقدان، وعجزت عن إتمام أفعالها ببعدها و رجعت

إلى لقاء الشمس في الاستمداد منها لإكمال ما سبق من تأثيرها فيه.

وكون الناطق والأساس والإمام والحدود دونهم أفلاك ونجوم نفسانية بها توجد المواليد الروحانية في عالم الدين \_\_ يوجب أن الأجسام العالية هي الأفلاك (وأن ثم) نجوماً جسمانية بها توجد المواليد الطبيعية في عالم الجسم.

وكون الولاية في عالم الدين أمراً يُسْعِد الدعاة الفضلاء القائمين بالعبادتيْن جميعاً ويزيدهم مرتبة وشرفاً في المعاد باكتسابهم فيها بتعليم الأنفس وبهدايتها طريق السعادة، ويُشْقِي دعاة السوء الجهال المخلّين بالعبادتيْن أو إحداهما، ويزيدهم ضعّة وهبوطاً وشقاوة في دار المعاد باكتسابهم فيها بتعليم الأنفس ما ليس من الدين والعدول بهم عن طريق الحق الشقاوة (۱): يوجب أن في الفلك موضعاً يسعد الكواكب السعيدة بزيادته في سعادتها، وينحس المنحوس منها زيادة في نحوسها، وهو الرأس عند المنجمين.

وكون العقول في عالم الدين أمراً يضع من منزلة الدعاة الفضلاء والعلماء والحدود القائمين بالعبادتين المتصرفين على الأمر والنهي، وينقص من شقاوتهم الأبدية بتعطلهم عن التعليم وقعودهم عن الهداية والتفهيم الذي هو طريق الاكتساب، وينقص من شقاوة الجُهّال منهم والمنافقين الذين ينصبون أنفسهم بغير أمر للرياسة والتعليم بتعطلهم عن اكتساب ما يزيدهم شقاوة في الآخرة بتعليمهم ما لم يُؤمروا به وتكلفهم في الدين ما لم يُكلفوا يوجب أن في الفلك موضعاً بإزاء الموضع الذي يعطي السعود زيادة سعادة، والنحوس زيادة نحس، وقبالته موضوع ينقص من سعادة الكواكب السعيدة، وينقص من نحوس الكواكب النحسة، وهو الذنب.

<sup>(</sup>١) مفعول به للمصدر: اكتسابهم.

وكون ما جاء به النبي (ص)، وآله: من الكتاب والشريعة ومراسم العبادة بالعمل كالجسم من عالم الدين، والقائمين فيه من الحدود كالنفس منه، وفعل كل من الشريعة والحدود القائمين بها في الأنفس المتعلمة كمالاً لها بالشرائع ورسومها بإكسابها إياها الفضائل الخلقية التي تتعلق بتصوير التي تتعلق بتويم النفس، والحدود القائمة بها بإكسابها إياها الصور العلمية التي تتعلق بتصوير النفس واستتمام أمر عالم الدين بذلك \_ يوجب أن الأجسام العالية بصورها الفاعلة تعطي كلاً من المواليد ما به يتم وجود الأجسام بإعطائها إياها ذاتاً بها يتعلق الكمال الأول والصور الطبيعة.

وكون الأنفس في عالم النفس قابلةً كلَّ ما يلقى إليها وتُعلَّم \_ يوجب أن الأجسام السفلية التي دون الأفلاك مستحيلة بقبولها الصور.

وكون الأنفس للحدود المعلمين في عالم كالهيولى يعملون فيها بإيداعها الصور العلمية فتكون عنها ملائكة دينية وشياطين مردة بحسب قبولها منهم \_ يوجب أن الأجسام التي تحت الأفلاك كمادة وهيولى للأفلاك والكواكب تؤثر فيها وتودعها الصور التي تليق بها فتكون عنها مواليد محمودة ومذمومة بحسب قبولها عنها.

وكون النطقاء في عالم الدين ثلاثة: منهم أوائل مثل آدم الذي هـو أوّل مـن وضع الشريعة، ومثل نوح الذي هو أول أولي العزم، ومثل إبراهيم الذي هو أول في إكمال الـدين؛ وثلاثة منهم روادف يقوم كل واحد منهم بإزاء واحد منهم يجدّد شريعته ويظهر قوته ويبسط في الأنفس قدرته ـ يوجب أن الكواكب ثلاثة علوية، وثلاثة سفلية، يقوم كل منها بإزاء واحد منها في قبول قوّته وفعله وبسطه في عالم الطبيعة.

وكون الثلاثة التي هي روادف تمامية لأمر الثلاثة التي هي أوائل لما قام، أعني للأوائل، فعلٌ ولا حصل عنها في عالم الدين مواليد روحانية يوجب أن الكواكب الثلاثة العلوية لولاها لما وُجد عنها مواليد في الطبيعة.

وكون مقامات الحدود محفوظة في عالم الدين والنفس لا تزول ولا تبطل \_ يوجب أن الأفلاك والكواكب كلها محفوظة من التغير (١).

ومن هذا الاقتباس الطويل يبين لنا كيف أن الكرماني \_ وهو أكبر عقلية فلسفية بين أعلام الإسماعيليّة \_ قد أوغل في التأويل حتى جعل عالم الأفلاك صورة لعالم الدين، لا العكس كما هي الحال في المذاهب الغنوصية والباطنية المختلفة. ونحن نراه في سائر فصول كتابه « راحة العقل » \_ الذي يعد حتى الآن وفيما نعرف من كتب الإسماعيليّة، أعظم كتبهم من الناحية الفلسفية \_ يفسّر عالم الإبداع بعالم الدين، دون أن يجعل عالم الدين الأصل في عالم الإبداع. ولعل السبب في أنه في هذا الفصل قد قلب الأمر، هو أن عالم الأفلاك ليس كعالم الإبداع مرتبة، بل هو، بسبب درجته من المبدّع الأول في مرتبة أقل من مرتبة عالم الدين، فكان من اليسير عليه بعد ذلك أن يجعل عالم الدين أصلاً لعالم الأفلاك، على أساس القاعدة العامة عند الإسماعيليّة والاشراقيين وهي أن الأشراف أصلٌ للأقل شرفاً.

<sup>(</sup>١) الكرماني: « راحة العقل »، ص ٣١٠ \_ ٣١٧. بيروت، سنة ١٩٦٧. وقد عدلنا في بعض العبارات.

#### \_ ٧ \_

#### النفس الناطقة

النفس الناطقة عند أرسطو وفلاسفة الإسلام هي القوة التي تدرك الأمور الفعلية المجردة. أما عند الكرماني فالمراد بهذا الوصف «كون النفس فاعلة ما يقتضيه كمالها، عاملة بأحكام الملة (وفي نسخة: الله) وسننها، وأنها قد استغنت وارتقت منزلتها في الاكتساب من الأمور الحسية، وصار بدل ما كانت لها من الاكتساب من جهة المحسوسات ما تتصوره من جهة المعقولات »(۱).

فهناك نفس حسية هي عقل هيو لاني، وشرفها هو في فعلها في المحسوسات الموجودة خارجها التي هي محسوسات بالقوة؛ ونفس ناطقة تتصور المعقولات الخارجة عن عالم الطبيعة. والأولى عقل بالقوة، والثانية عقل بالفعل، إذ الصور العقلية هي التي تجعل العقل القائم بالقوة عقلاً بالفعل. وأول مراتب النفس الناطقة: التخيل، وهو أقرب الأمور إلى الإحساس، إذ التخيل في الحقيقة لا يكون إلا من الإحساس، والاحساس يتعلق بالنفس الحسية.

ويؤكد الكرماني أن النفس جوهر، وأن «كونها جوهراً هو من وجهين اثنين: أحدهما من قبيل الجاري منه مجرى الحامل، والآخر

<sup>(</sup>۱) الكرماني: « راحة العقل »، ص ٤٦٧، بيروت سنة ١٩٦٧.

من قبيل ما يجري منه مجري المحمول. فأما من جهة ما يجري منه مجري المحمول فمعلوم أن ما كان موجوداً فإن وجوده الأمر أوجبته الحكمة، وإلاَّ كان باطلاً وجوده. ثم معلومٌ أنه موجودٌ لنفس البشر من المعارف، باكتسابها، ما لا تحتاج إليه في حفظ جسمها وطلب المصالح: مثل الإحاطة بالعلل والمعلولات، والعلم بكيفية الجواهر والأعراض وغير ذلك. فثبت كونُ ما كان موجوداً هو لأمر توجبه الحكمة. وكون ما لا تحتاج النفس إليه في حفظ جسمها وطلب مصالحها \_ موجوداً لها، يوجب أن الموجود لها من ذلك لمعني هو لغير جسمها. إذ لو كان لأجل جسمها لشاركته البهائم والسباع فيه... وإذا ثبت أن الموجود لها من ذلك المعنى هو لغير جسمها، لم تكن تلك المعارف الموجودة بعد اكتفاء جسمها بما يحصل لها أولاً من المعرفة بمصالحه \_ إلا لنفسها؛ فإذا لم تكن لجسمها فهي لذاتها، وهي واردة عليها من خارجها، مقبولة في ذاتها، طارئة عليها، فهي قابلة لها. وشرط القابل أن يكون جوهراً فهي جو هر. وأما من جهة ما يجري منه مجرى الحامل، فمعلومٌ أن الموجود الأول عن المتعالى سبحانه الذي هو العقل الأول هو نهاية أولى للموجودات. وكونه نهاية أولى لا يتقدم عليه شيء فيكون به لا نهاية، يوجب كونها جو هرأ ثابتاً. وذلك أنه لو كان في وجوده عن المتعالى \_ سبحانه \_ عَرَضاً، لاحتاج في وجوده إلى محل يكون منه بمنزلة المادة لحفظ وجوده، ولكان الأمر في وجود المحل له ولا وجوديته على وجهين موجبين كلاهما بطلانَ كونه عرضاً: فأحدهما أنه لو كان المحل موجوداً لكان متميّزاً في الوجود قديماً فيما لم يـزل، كما يقول القائلون بقدم الخمسة (١)، ولكان لا يكون بأن يكون محلاً أولى مما

<sup>(</sup>١) مثل محمد بن زكريا الرازي، راجع « رسائل فلسفية » محمد بن زكريا الرازي، نشرة كراوس، القاهرة.

عنه وُجد العَرض، بل لا يكون أحدهما بأن يكون فاعلاً أولى من الآخر، ولكان ذلك يوجب الختصاص كلّ منهما بما لا يختص به الآخر، ولكان يوجب الاختصاص تقدم ما يكون مخصصاً عليهما، ثم يكون الكلام عليه وعلى ما يكون محلاً كالكلام عليهما الذي يوجب تقدم مُخصص، إلى ما لا يتناهى الذي هو موجب لا وجودية للموجودات التي وجودها ناطق ببطلان ما لا يتناهى...

وثانيهما أن الموجود عن المتعالي سبحانه لو كان عرضاً، والمحل \_ الذي بمثله يتعلق وجود الأعراض لا موجوداً \_ لبَطل وجوده، وفي بطلان وجوده لا وجودية للموجودات التي وجودها يتعلق ببطلان ما يوجب لا وجوديتها بطلان الموجود الأول عرضاً. والوجهان جميعاً ناطقان ببطلان كون الموجود الأول عن المتعالي سبحانه عرضاً. وإذا كان باطلاً كونه عرضاً لما فيه من المحال الذي تردُّه العقول الصحيحة فواجب كونه جوهراً. وإذا كان جوهراً بكونه نهاية أولى، كانت نفس البشر وجودُها وجوداً أخيراً، لا بعدها موجود آخر في الترتب وكانت نهاية ثانية للموجودات وخاتمة لها. وكونها نهاية ثانية يوجب كذلك كونها جوهراً لا عرضاً. إذ لو كانت عَرَضاً لكانت غير مجانسة لتلك النهاية الأولى... فهي جوهر وغاية انتهت الطبيعة إليها في فعلها »(١).

ولنفس البشر في وجودها مرتقية إلى نهايتها مراتب: فهي في الرتبة الأولى حياة نامية لا حس لها؛ وفي الرتبة الثانية تصير حساسة؛ وفي الثالثة تصير قادرة على الموازنة والمقابلة والاستدلال والتخيل، وذلك حين تصير مفكرة في الأمور وباحثة عن عللها؛ وفي الرابعة تكون ذات قدرة على تصور الأمثلة القائمة للعقول المفارقة، وعلى تصور

<sup>(</sup>۱) الكرماني: « راحة العقل »، ص 3٧٥ - 5٧٥

وجود الموجودات في وجودها إبداعاً وانبعاثاً أولاً وآخراً، فيتقد في ذاتها نور العقل؛ وفي الخامسة تصير عقلاً مفارقاً، وذلك حين تنفتح لها أبواب الحكمة وتستغني في أفعالها عن الخير، فتتتهي حينئذ في ذلك، فلا تكون لها بعده رتبة ترتقيها. وعلى عادته ينتهي الكرماني بوزن ذلك بميزان الديانة، مما لا حاجة إلى ذكره لعدم أهميته من الناحية الفلسفية (١).

#### بقاء النفس الناطقة

والنفس الناطقة باقية، و « سبب بقائها أن الموصوف بالأزل. والبقاء هو حظيرة القدس التي هي مجمع العقول الإبداعية والانبعاثية التي جعلها الله بالانتساب إلى حظيرة ولا بقاء للنفس ولا ارتقاء لها إلى درجة العقول الإبداعية والانبعاثية إلا بالانتساب إلى حظيرة القدس والتعلق بها وقبول فيضها (٢) قبو لا تنقلب به ذاتها عقلاً. فتلك القوى والبركات المفاضلة المقبولة هي التي تصير النفس في انقلابها كاملةً كالنار للفحم كما قلنا، وكالخمير للعجين مثلاً، فتجعلها كما فاضت منه عقلاً، وتحفظها من الاستحالة، وتصلها به، فتبقى البقاء الدائم، وتحيا الحياة الأبدية التي هي الدوام في الوجود. فهي السبب القريب الثاني وتلك العقول الإبداعية والانبعاثية التي تفيض منها البركات سارية قواها في الموجودات باعتنائها بأمر عالم الطبيعة »(٣).

<sup>(</sup>۱) راجعه في « راحة العقل »، ص ٤٨٢ \_ ٤٨٤، بيروت سنة ١٩٦٧.

<sup>(</sup>٢) الفيض هنا وعند الإسماعيليين هو: المدد، ولا شأن له كما رأينا بالفيض بمعنى الصدور في مذهب الأفلاطونية المحدثة وعند الفارابي وابن سينا.

<sup>(</sup>٣) الكرماني: «راحة العقل »، ص ٤٩٦.

والنفس الناطقة الباقية هي تلك التي تجتهد في الأمور التي تُكْسِبها السعادة، والتي تستفيد العلم من ذوي الوحي، وتواظب على الأمور المكتوبة في الملة الشريفة، حتى تكون كاملة الفضيلة.

وينكر الإسماعيليّة مبدأ التناسخ، وقد رد عليه وبيّن فساده الكرماني في كتاب «الرياض » وفي «ميزان العقل »، وأشار إلى ذلك في «راحة العقل » (ص ٥١٠ \_ «الرياض » وفي أي كتاب من كتب الإسماعيليّة أية أشارة إلى أن الإسماعيليّة قالوا بالتناسخ. وإنما الذي قال به، كما رأينا، هم أصحاب عبد الله بن معاوية، والسبأية، والمخمسة من أصحاب أبي الخطاب، وأصحاب بشار السعيري (العلبائية) \_ وهم من غلاة الشيعة.

\* \* \*

1.71

# عالم الدين

\_ 1 \_

#### الوحى

والوحي عند الإسماعيليّة هو «ما قَبلتْه نفسُ الرسول من العقل، وقَبلِه العقلُ مِنْ أمر باريه، ولم يخالفه علم تؤالفه النفسُ الناطقة بقواها... والفرق بين الوحي وغيره من سائر العلوم أن الوحي يرد، على من يُوحى إليه، مفروغاً منه قد استغنى عن الزيادة فيه والنقصان منه »(١).

ويعرّفه الكرماني بأنه « اسمٌ لما يُعلَم كلياً من غير تفسير وتفصيل. وينقسم قسمين: أحدهما ما يُعلَم لا بواسطة، والثاني ما يُعلَم بواسطة محسوسة. فالذي يُعلَم لا بواسطة محسوسة هو الذي يكون

<sup>(</sup>۱) على بن محمد الوليد: « تاج العقائد ومعدن الفوائد »، ص ٤٧. بيروت سنة ١٩٦٧.

يعلو الجد، فيحصل للنفس بما يجيؤها من نور دار القدس من جهة الملك المتمثل بشرر النار. وذلك أعلى المراتب كلها من وجوه المعارف. وأما الذي يُعلَّم بواسطة محسوسة فينقسم قسمين: أحدهما خاصٌ، وهو ما يُعلَّم من جهة تختص بالنفس المبعوثة صورة بإدراكها إياها حسلًا من غير مشاركة غير فيها، مثل الملك الذي يتمثل لها صورة عن حصول المعاني الكلية المعرّاة من المواد من خارجها وحياً في الذات... فتراها بالحسّ وتخاطبها، وغيرها لا يراها ولا يحسّ بها، وذلك هو الخيال. وثانيهما: وهو ما يُعلَّم من وجوه تشترك فيها بالاحساس النفس المؤيدة المبعوثة، وتنفرد بمعرفة المنطوي فيها من المعالم كلها النفس المبعوثة والمقتفون آثارها، مثل الذي يعلم من جهة المحسوسات بالموجود فيها من آثار الحكمة والصنعة وأحكامها اللازمة لها والطارئة الناطقة عن ذاتها وإنْ كانت ساكتة، المنبئة له وإنْ كانت غير عارفة وذلك هو الفتح »(۱).

فللوحي مراتب، أعلاها شبيه « بالشرر الذي يضيء الذات الشريفة بنور القدس المتصل بها من خارجها، الجاري منها مجرى الضوء الذي به تبصر العين حقائق الألوان و الأشكال  $^{(7)}$ .

والتعليم الإلهي له ثلاثة وجوه: الوحي، والخطاب من وراء حجاب، والخيال. وهذا الأخير هو إرسال رسول يتمثل بَشَراً سوياً هو الروح الأمين المُسمّى بجبرائيل.

<sup>(</sup>١) الكرماني: « راحة العقل »، ص ٥٥٩، بيروت سنة ١٩٦٧.

<sup>(</sup>٢) الكتاب نفسه، ص ٥٦١.

#### \_ ۲ \_

## النبوة والرسالة والولاية

والرسالة على ضربين: خاصة، وعامة، فالرسالة العامة شاملة طبعاً وعقلاً. ولولا الرسالة العامة، لم تقبل الرسالة الخاصة. والرسالة العامة يقصد بها الفطرة السليمة التي أوجدها الله في الإنسان بعامة. والرسالة الخاصة هي التي يكلف الله بها نفراً مخصوصاً مؤهلاً لأدائها، وغايتها وضع الشرائع التي فيها مصلحة الناس، والنفع العام.

ومن يختاره الله للرسالة الخاصة يُسمى رسولاً؛ ورسول الله هو مبعوثه إلى الخلق، «وحُجّته على أهل زمانه، وهو لسانه فيهم، وترجمانه في العالم السفلي بأسره، والمتبحر أبداً في الحكمة والمبيّن لها. ولولاه لما وصل الناس، بمجرد عقولهم، إلى باب واحد من أبواب الحكمة »(١).

و لا بدّ أن يكون تامّاً مؤيداً تامّاً من الله فاضلاً، وأنْ يكون جيد الحفظ لما يراه الخاطر والعين، جيد الفطنة والذكاء والتوقد، جيد العبارة والخطاب، سليم الأعضاء، عظيم النفس، محباً للعدل، مبغضاً للظلم، مقداماً في الأمور. وأتباعه الموالفون له أخيار، ومخالفوه أشرار. وأصحابه « المختصون به، خزان سرّه، وأبواب حكمته

<sup>(</sup>١) علي بن محمد الوليد: « تاج العقائد ومعدن الفوائد »، ص ٥٠.

ومن يحتاج إليهم في إقامة أمر الله تعالى ونهيه لا يتجاوز عددهم اثني عشر، بكونهم في وجودهم له كالأنثى عشر في الموجودات في العالم الكبير والصغير. وكذلك كان لكل نبي مبعوث هذا العدد: لموسى عليه السلام اثنا عشر نقيباً، ولعيسى عليه السلام اثنا عشر نقيباً، ولعيسى عليه السلام اثنا عشر نقيباً ولارياً، ولمحمد صلى الله عليه وآله اثنا عشر صاحباً؛ ولآدم ونوح وابر اهيم من قبل، كذلك لكل واحد منهم اثنا عشر حَملة علمه والقائمون بأمره، والقابلون أنوار حكمته. ولكل منهم درجة ومنزلة وحق لا ينكر. وأعلاهم درجة وأقربهم إليه رتبة من كان منهم أكثر تشابهاً؛ وأكثر مناسبة فيما خصه الله تعالى من الفضائل، وأكثر قبو لا لأمره ونهيه، وأكثر اهتزازاً لما سرّه في أمره وساءه... والأولى بمقامه بالخلافة عنه، وبالنص عليه في ذلك: مَنْ كان في هذه المنزلة، فيكون جامعاً لتلك الأمور بتهذيبه من جهة واستفادته منه ما يتم به أمره في رياضة على كثرتها، تابعاً له فيما أمر ونهي وغير مخالف؛ حبيد الرأي والروية والقوة في أمور على كثرتها، تابعاً له فيما أمر ونهي وغير مخالف؛ حبيد الرأي والروية والقوة في أمور مبيئاً ما كان مجملاً من أقواله، دالاً على الحكمة مما كان منه من أفعاله، كاشفاً عن وجه العلوم المستكنة في شرائعه ومناسك ملته، معلماً ذلك للطالبين من أمته، قاضياً للحق فيها، العلوم المستكنة في شرائعه ومناسك ملته، معلماً ذلك للطالبين من أمته، قاضياً للحق فيها، صابراً في حفظ نظام أمره على ما ساءه وعلى ما سرة »(۱).

وواضح من سوق هذه الأوصاف أن المقصود بها علي بن أبي طالب، ولهذا يعقب الكرماني على ذلك فيقول: «ولذلك اختار محمد (ص) وآله علياً بن أبي طالب صلى الله عليه \_ بعده للقيام؛

<sup>(</sup>١) الكرماني: « راحة العقل »، ص ٧٤ \_ ٥٧٥.

فنص عليه، وسلّم أمْر أمّته إليه، لكونه عالياً في كل الأحوال، متقدماً عليهم (أي على سائر المسلمين). فكانت مرتبته بعده عليه السلام مرتبة الخلافة التي هي القيام مقامه في كل ما كان متعلقاً به في أمر الدعوة العملية في إقام الأمر فيما فوتض إليه من أمر الدعوة العملية، التي بيّنها النبي، (ص) وآله، بقوله: « أنا مدينة العلم وعليّ بابها. فمن أراد العلم، فليأت الباب ».

وبعد أن قرر أن الخلافة للنبي مباشرة هي لعليّ بن أبي طالب، وذلك بالأحقية وبالنص معاً من الرسول (ص)، أتبع ذلك بأحقية آل البيت بالخلافة بعد عليّ، فقال: « شم القائمون مقامهما (مقام محمد وعليّ) في حفظ دعوتيهما العلمية والعملية، وهم الأثمة عليهم السلام. ولكلّ (منهم) تأييد من السماء ».

ولكن الكرماني لا يستطيع أن يتابع تسلسل الأئمة \_ على النحو المشاهد عند الاثنا عشرية \_ وإلا لما كان إسماعيلياً، فيقول بعد ذلك مباشرة: « ويختص كل سابع منهم بقوة لا تنكر، وتأييد من السماء لا يستحقر، بموازنته عدداً شريفاً (۱)، فيكون متمماً لدور صحير في الدور الكبير الذي هو دور النطقاء، صلوات الله عليهم، المبعوثين. (وهذا السابع) يجري في مرتبة \_ التي هي القيام بحفظ العبادتين ظاهراً وباطناً، وارثاً مقام النبي، صلى الله عليه، والأساس منهما، وإنْ كان غير مواصل بالوحي الأعلى، التي هي مرتبة المبعوثين \_ مجرى الأساس القائم مقامه المبعوث المؤيد المُوفّر حظّه من البركات القدسية »(۱). ثم يتلو الكرماني ذلك بتفسير لآية النور: « الله نور السموات والأرض... » (سورة ٢٤ آية ٣٥) على هذا الأساس.

<sup>(</sup>١) أي لأنه مناظر للعدد الشرف: سبعة...

<sup>(</sup>٢) الكرماني: « راحة العقل »، ص ٥٧٥ \_ ٥٧٦.

وواضح من هذا أن الإسماعيليّة يقررون ما يلي:

١ ـ أن النبي محمداً (ص) هو الناطق، وهو في أعلى المراتب.

٢ ــ وأن علياً بن أبي طالب هو وصيّه وخليفته الساهر من بعده على شريعته، والمفسّر لما أشكل من مسائلها، والمفصل لما ورد مجملاً فيها؛ وأن أحقية عليّ فــي الخلافــة نصّ عليها النبي محمد (ص)!

٣ \_ وواضح من هذا طبعاً أن مقام على أدنى من مقام النبي.

٤ \_ وأن صاحب الحق في الخلافة بعد على بن أبي طالب هم ذريته، وهم الأئمة؟

وحتى الآن تتفق الإسماعيليّة مع الاثنا عشرية، وبعد ذلك يبدأ الخلاف في تحديد من هو الإمام السابع: فالاثنا عشرية يرفضون سوقها، بعد الإمام السادس: جعفر الصادق، إلى ابنه إسماعيل لأنه توفي في حياة أبيه، ويسوقونها بعد جعفر الصادق إلى موسى الكاظم؛ بينما يقول الإسماعيليّة بأن الإمام بعد جعفر الصادق هو إسماعيل ابنه، إذ هو أكبر أو لاده، فهو الأحق بالإمامة؛ ثم يسوقونها بعد ذلك في أو لاد إسماعيل، على أساس أن إسماعيل هو سابع الأئمة، وهو بهذا متمم لدور صغير في الدور الكبير، وابتداءً من ابنه محمد يبدأ دور صغير آخر.

7 \_ ومن ثمّ يقول الإسماعيليّة \_ وهو ما ينكره عليهم الشيعة الاثنا عشرية: إن الإمام محمد بن إسماعيل هو الناطق السابع؛ والإمام الناطق السابع ناسخ عهد، وفاتحٌ لعهد جديد؛ وهو صاحب شريعة. ولكن ليس معنى أنه ناسخ عهد: أنه ناسخ شريعة؛ فهو لا ينسخ شريعة محمد (ص)، بل يؤكدها، ويظهر باطنها، بمزيد من التأويل والكشف عن حقيقة التوحيد. فهو كما قال الإمام المعز لدين

الله الفاطمي، « عُطِّلَت بقيامه ظاهر شريعة محمد، لمّا كان لمعانيها مبيناً، و لأسرارها كاشفاً ومُجلّياً ». فالنسخ يتعلق بظاهر الشريعة، لا بباطنها.

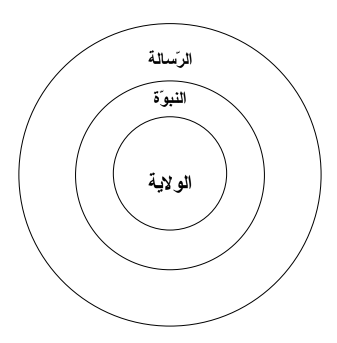
### الولايسة

ويعزو الشيعة الاثنا عشرية والإسماعيليّة أهمية خاصة إلى فكرة الولاية.

و هم يعرّفون « الولاية » بأنها سرّ النبوة وباطنها. ولهذا فإنَّ الولاية تُعدّ بالغة الأهمية.

والولاية إما كلية، أو خاصة. فالولاية الخاصة تجلّت في كل أولياء الله الدين سمّوا أنبياء. أما الولاية الكلية فقد تجلّت في أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب؛ وينسبون إليه أنه قال: كنت ولياً وآدم بين الماء والطين. ولهذا ينعتون علياً بأنه خاتم الولاية الكلية، كما كان محمد (ص) خاتم الأنبياء.

والنبي، قبل أن يصل إلى مرتبة النبي المرسل أو الرسول، ينبغي عليه أن يمر بمرتبة الولي، على أن النبي الرسول يجمع في نفسه بين الصفات الثلاثة: الولاية والنبوة والرسالة، ويرسمون هذا على الشكل التالي:



وأولو العزم من الرسل، أي أهل العزيمة الصادقة من الرسل، هم خمسة: نوح، إسراهيم، موسى، عيسى، محمد؛ إذْ كلُّ واحد منهم أتى بعزم وشريعة ناسخة لشريعة من تقدمه. وقيل إنهم سُمّوا أولى العزم لأنه عهد إليهم في محمد (ص) والأوصياء من بعده والقائم وسرم، فاجمع عزمهم على أن ذلك كذلك. وقيل أولو العزم أي « أولو الجد والثبات ». ومصدر التسمية ما ورد في الآية: « واصبر كما صبر أولو العزم من الرسل » (الأحقاف آية ٣٥).

#### النطقاء

والنطقاء عند الإسماعيليّة سبعة؛ ولما كان لكل ناطق أساس، فالأسس السبعة \_ هكذا:

- ١ \_ آدم، وأساسه شيث.
- ٢ \_ نوح، وأساسه: سام؛ وضده: عوج بن عنق؛ وقام عن أمر إمام زمانه: هود.
- ٣ ــ ابر اهيم، وأساسه: إسماعيل؛ وضده: النمرود بن كنعان وقام عن أمر إمام زمانه:
   صالح.
  - ٤ \_ موسى، وأساسه: هارون؛ وضده: فرعون.
  - ٥ \_ عيسى، وأساسه شمعون الصفا؛ وقام عن أمر إمام زمانه: خزيمة.
  - ٦ \_ محمد (ص)، وأساسه علي بن أبي طالب؛ وكان له ضدان: أبو لهب وأبو جهل.
    - ٧ \_ إسماعيل بن جعفر الصادق وأساسه قدّاح الحكمة.

وقد اختلف الرازي والسجستاني والكرماني حول مسألة: هل كان لأول النطقاء، آدم، شريعة أو لم يكن.

فقال أبو حاتم الرازي إنَّ من زعم أن أول النطقاء لم تكن له شريعة فقد غلط، وذلك لأنه إنما استوجب اسم الناطقية لتأليفه الشريعة، ولو لا ذلك لما اعتبر من النطقاء، و لا استوجب إقامة أساس يدعو إلى توجيه الله. وقد احتج لذلك بقوله تعالى: « واتلُ عليهم نباً ابني آدم بالحق، إذ قربًا قرباناً فتُقبَّل من أحدهما ولم يتقبّل

من الآخر » (سورة المائدة آية ٢٧). فذكر أن القربان لا يكون إلاَّ من رسوم الشرائع.

فيرد عليه السجستاني في كتاب « النصرة » قائلاً إنه « ليس الأمرُ في تأويل هذه الآية كما ظُن، لأنه لو كان القربان في الموضع هو ما لا يكون إلا في الشرائع الظاهرة: من ذبح الأغنام والابل، لكان كما ذكره. لكن أمر القربان في هذا الموضوع هو ما لا يكون في الشرائع، وهو إقامة الحجج من تحت أيديهم ومَنْ يقوم مقامهم إذا فارقوا العالم. فهذه القصة ظاهرٌ تأويلها عند الحكماء. ولو أنه قرأ هذه القصة إلى آخرها لبان له أن آدم عليه السلام! لم تكن له شريعة، إذْ أن أحد ابنيه لم يوار سوأة أخيه ولم يُحْسِن ذلك حتى بعث الله غراباً يبحث في الأرض ليريه كيف يواري سوأة أخيه. فإن مواراة الميت ودفنه، من أي الوجوه كانت، هي من الشرائع. ولو كان لآدم شريعة، لما كان يخفي عليه مكانها »(۱).

والكرماني يوفق بينهما قائلاً إن ما يقوله السجستاني لا ينقض كون آدم كان ذا شريعة.

أما عن الدور فالدور دوران: دور كبير، ودور صغير. « فالدور الكبير للنطقاء الذين يحفظ مكانهم الأئمة بعدهم في أمّتهم، والدور الصغير للأئمة المتمّين النين يختمون الأسابيع »(٢).

<sup>(</sup>١) حميد الدين الكرماني: « الرياض في الحكم بين الصادين: صاحب الإصلاح وصاحب النصرة »، ص ١٧٨ \_ ١٧٩. بيروت، بدون تاريخ.

<sup>(</sup>۲) الكتاب نفسه، ص ۲۰۶.

## الواجبات نحو الأئمة

ألزمَ الإسماعيليّة أتباعهم بواجبات نحو الأئمة، صادرة عن تصورهم لدورهم وحقيقتهم. وقد أفرد لبيانها القاضي النعمان بن محمد المغربي كتاباً بعنوان: « الهمّة في آداب اتباع الأئمة »، نجمله فيما يلي:

## ١ \_ الوفاء بعهود الأئمة:

إنَّ عهد الأثمة هو عهد النبيين، وهو عهد الله. ولهذا فإنَّ إطاعة الإمام في مستوى الطاعة الله ورسوله. وإذا أطاع المرء الله ورسوله بزعمه وعصى إمامه أو كذّب به، فهو آشم في معصية ولا تقبل منه طاعته لله وطاعته لرسوله، لأن الله جمع تلك الطاعات معاً، وافترضها معاً، ووصلها ولم يجزئها، وجمعها ولم يفرق بينها. وبالوفاء بعهد الله وعهد أنبيائه وأوليائه، وهم الأئمة، يستحق المؤمن اسم الإيمان، ويستوجب الثواب الذي وعد الله به في كتابه؛ وبنكث عهدهم واطراحه يستحق الناكثون عذاب الله ويخسرون رحمته.

ورعاية الحدود والوفاء بالعقود لا يكون إلاَّ بعد علم بما أُخذت عليه وعقدت فيه وحفظه والقيام بواجب فرضه.

#### ٢ \_ توقير الأئمة:

ويجب توقيرهم. فيما يجب لرسول الله (صلى الله عليه) (١) من التعظيم والتوقير على أهل عصره « يجب لكل إمام على أهل دهره، إذ كانت طاعتهم مقرونة بطاعته، وإن علّه منزلة النبي (صلع) وارتفعت درجته، لارتفاع درجة الرسالة على درجه الإمامة. فإن تعظيمهم من تعظيم الله جلّ وعز الذي أقامهم لخلقه، كما كانت طاعتهم موصولة بطاعته، ولأنه جعلهم القائمين بأمره والدعاة إليه وأهل الدلالة عليه. فينبغي لكافة الناس تعظيمهم والجلالهم في أعينهم وصدورهم، والتذلل والتواضع لهم، ورفعهم في القلوب والأبصار عن أقدار ملوك الدنيا وجبابرتها، وإحلال مهابتهم في النفوس فوق محل سلطين الدنيا فيها، واعتقاد ذلك التعظيم والإجلال والهيبة والإكبار لله الواحد القهار، لمكانتهم منه وجلالتهم لديه. وإذا نظر أهل الدنيا إلى ملوكهم بعين تعظيم ما عندهم من حطامها وهيبة ملاميمة منهم، ويعرف سيماء الحكمة في وجوههم، وينظر إلى هيبة سلطان الدين لديهم، وينزلون في قلوبهم بمكانهم من الله، ويشعروا مخافتهم منه في ترك ما أوجب من تعظيمهم، ويخافوا تضييع ذلك بمكانهم من الله، ويشعروا مخافتهم منه في ترك ما أوجب من تعظيمهم، ويخافوا تضييع ذلك بهم انفسهم (١٠)».

وهم من أجل هذا يؤولون الآية: « أطبعوا الله وأطبعوا الرسول

<sup>(</sup>١) يُلاحظ أن الإسماعيليّة لا يضيفون: « وسلم » إلى هذه الصيغة، ولهذا يختصرونها هكذا: « صلع »، لا « صلعم » كما يفعل أهل السنة، وفي العادة يقولون: صلى الله عليه وعلى آله.

<sup>(</sup>٢) القاضي النعمان بن محمد المغربي: « الهمة في آداب اتباع الأئمة »، ص ٤٥، نشرة د. محمد كامل حسين، القاهرة بدون تاريخ.

وأولي الأمر منكم » (سورة النساء آية ٥٩) على أساس أن المقصود من أولي الأمر هم الأثمة بالمعنى الإسماعيلي.

## ٣ \_ إخبارهم بأحوال أنفسهم وسؤالهم والاستغفار لهم

كذلك يجب على المؤمنين أن يخبروا الإمام بأحوال أنفسهم، وأن يسألوهم في شئونهم وأن يلتمسوا لديهم الاستغفار عند الله مما يرتكبون من آثام. ذلك أن الله جعل الأئمة أبواباً لرحمته تعالى وأسباباً لمغفرته. فمن خالف الله في شيء فعليه أن يأتي الإمام ويرفع الأمر إليه تأباً متنصلاً مما صار إليه، مستغفراً مما ارتكب من ذنوب في حق الله، مستشفعاً إلى الله بإمام دهره من هذه الذنوب. لقد قال جعفر بن محمد الصادق: « نحن أبواب الله وأسبابه لعباده. ومَنْ تقرب منا قرب، ومَنْ استشفع بنا شُفع، ومَنْ استرحم بنا يُرحم؛ ومَنْ أعرض عنا ضل أنه فمن أراد غفران الله فليلجأ إليه من أبوابه، وهم الأئمة.

وبهذه المناسبة يثير القاضي النعمان مسألة: هل يعلم الأئمة الغيب؛ ويقرر تقريراً وبهذه المناسبة يثير القاضي النعمان مسألة: هل يعلمون الغيب، لأن الله قال: «قُلْ لا قاطعاً ضد من يسميهم « الغلاة الضالين » أن الأئمة لا يعلمون الغيب، لأن الله قال: «قُلْ لا أملك النفسي نفعاً ولا يعلم مَنْ في السموات والأرض الغيب إلا الله » وقال النبيه: «قلْ لا أملك النفسي نفعاً ولا ضراً، إلا ما شاء الله. ولو كنت أعلم الغيب لاستكثرت من الخير، وما مسني السوء » (سورة الأعراف آية ١٨٨). فإذا كان النبي لا يعلم الغيب، وهو فوق الأئمة، فبالأحرى والأولى ألا يعلم الغيب. كل ما هناك أن الأئمة « يعلمون ما غاب عن الخلق \_ سواهم

<sup>(</sup>١) أورده القاضي النعمان في الكتاب المذكور، ص ٥١.

\_ من العلوم، وينظرون بنور الله جلّ ذكره، وأنه يمدهم بتوفيقه ويهديهم بهدايته، ويطلعهم على ما سألوه أن يُطلِعهم عليه بلطيف تدبيره وحكمته وفضله عليهم ونعمته، كما جاء عن رسول الله \_ صلى الله عليه وعلى آله \_: « إن المؤمن ينظر بنور الله » \_ وهو الإمام صلوات الله عليه. فإن قال قائل إن ذلك لكل مؤمن \_ فنظر الإمام بعد رسول الله أفضل لأنه فوق جميع المؤمنين »(١) \_ أي أنه إذا كانت هذه النعمة grâce يتفضل الله بها على كل مؤمن، فكم بالأحرى تكون لمن هو فوق جميع المؤمنين، وهو الإمام!

## ٤ \_ الصبر على ما يمتحن به الأثمة أتباعهم، والشكر لما يولون من نعَم

ومن الطاعة للأئمة الصبر على ما يمتحنون به من نوائب فيما أرادوهم لهم وندبوهم الله واستعملوهم له.

كذلك ينبغي على المؤمنين شكر الأئمة على ما يولونهم من نعم؛ إذ بالشكر تدوم النعم، ويرجى المزيد للشاكرين. إذ الأئمة يولون أتباعهم ما لا يحصى من النعم: إذ يحيون وليهم من موت الجهل بالحكمة، ويبصرونه بعد عمى الجهل، ويستخرجونه من الظلمة إلى النسبة إلى النسبة إلى ويستقذونه من النار، ويحلونه محل الأبرار. هذا بالنسبة إلى الأئمة عامة، أما بالنسبة إلى الأئمة أصحاب السلطان، فهم يشملون رعاياهم بغامر الفضل والاحسان: « من ذلك أنهم (أي الرعية) يُمسون ويصبحون في أسرابهم وادعين آمنين، قد كفوا عنهم أيدي المعتدين، وحَموهم من تطاول المفسدين، ودافعوا

<sup>(</sup>۱) الكتاب نفسه، ص ۵۳.

عنهم الأعداء المتطاولين، بمهج أنفسهم وما خوّلهم الله من أموالهم » (الكتاب نفسه، ص ٥٨).

## ٥ \_ الجهاد مع الأئمة

الجهاد في سبيل الله مع أولياء الله ومَن أقاموه من عباده \_ فرض من الله في أرضه بين عباده، لأنه جهاد في سبيل الدين والتوحيد والإيمان.

على أن للجهاد مع الأئمة حدوداً وشروطاً «جماعُها تقوى الله وطاعة الأئمة ومَن نصبوه، وبذلُ النصيحة، والاجتهاد في اجتياح أعداء الله والتسليم لأوليائه، والعمل بطاعة الله، وحفظ حدود الله ».

وأساس الجهاد الطاعة والصبر: الصبر عند مصاولة العدو، والصبر على الباساء والضرّاء في السير والمقام؛ والطاعة للأئمة ومَنْ أقاموه لهم وأمرّوه عليهم، ما دام على طاعة الله، فإن عصى الله وعصى الأئمة فلا طاعة في المعصية.

## ٦ \_ التسليم في جميع الأمور إلى الأئمة

و على المؤمنين أن يسلموا الأمر للأئمة قوة وفعلاً، واعتقاداً ونية. ذلك أن الله سبحانه لا يجري على يدي أوليائه عقوبة إلا لمن استحقها، ولا أمراً إلا ما يرضاه.

٧ ــ الخوف من الأئمة والحذر من عقوبتهم وسقوط المنزلة عندهم
 و « ينبغي لمن عرف الأئمة أن يخافهم كما يخاف ربه، ويتقيهم

كما يتقي الله، إذ كان الله \_ عز وجل! \_ قد قرن طاعتهم بطاعته، وجعلهم الوسائط فيما بينه وبين خلقه، والشهداء على عباده. فرضاهم موصول برضا الله، وسخطهم معقود بسخطه، وبين خلقه، والشهداء على عباده فرضاهم موصول برضا الله، وبنا يُطاع الله، وبنا يعصى الله. من أطاعنا فقد أطاع الله، ومن عصانا فقد عصى الله. سبقت طاعتنا عزيمة من الله إلى خلقه أنه ألا يقبل من أحد عملاً إلا بنا، فنحن باب الله وحجته وأمناؤه على خلقه، وحفظة سره ومستودع علمه (۱) ».

وينبغي لمن زاده الإمام منه قرباً أن يزداد له تعظيماً ومنه خوفاً، إذ في الخوف من الأئمة تعظيم لأمرهم واجلال لقدرهم. وأكثر من يتهاون في ذلك من يؤتى من الثقة بنفسه والاعجاب بعمله وقرب منزلته بالله. يجب أن يعلم المؤمن، مهما قربه الإمام، إنه ليس لأحد على أولياء الله حق ولا إيجاب، وإنما ينال ما ينال عند الإمام من منزلة تفضلاً من الله ومنة عليه. وإنما يقرب الإنسان ويزكيه الأعمال الصالحة فقط.

## $\Lambda$ \_ تولى من والى الأئمة وعداوة من عاداهم

يروى عن جعفر الصادق أنه قال: « لا يجتمع حبّنا وحبّ عدوّنا في قلب مؤمن ».

فالناس ثلاثة أصناف: الأول أهل و لاية الأئمة، على تفاوت في درجاتهم في ذلك الولاء؛

## والثاني أهل عداوة الأئمة، على منازلهم في العداوة؛

والثالث: قوم مستضعفون مذبذبون لا إلى هؤلاء، ولا إلى هؤلاء لا يعرفون حقاً، ولا ينكرون باطلاً »، على أنهم مع ذلك أحسن حالاً، وإنْ ساءَت أحوالهم، ممن نصب العداوة لأولياء الله.

## ٩ \_ تحرى ما وافق الأثمة والنهى عن إتيان ما خالفهم

« ينبغي لأتباع الأئمة... أن يؤدبوا أنفسهم ويأخذوها في سرّهم وعلانيتهم بما وافق أئمتهم ويحذروا خلافهم ».

#### ١٠ ـ التجرد عن الحسد والبغى والشره والحقد وسوء الظن

تكفل الله بالنصر على أهل البغي، وقد أمر الله بجهاد من بغى على الأئمة وعلى المؤمنين، والبغي يكون بالمناصبة والمحاربة والسعي والأذى، وأعظم البغي أن ينسب إلى الأئمة ما لم يفعلوه، وأعظم الحسد ما حُسِد به الأئمة، والحسد كما قال جعفر بن محمد الصادق: رأس كل خطيئة، وهو أول ذنب كان في السماء، وأول ذنب كان في الأرض، وأول ذنب كان في الإنس، وأول ذنب كان في الجن. فإبليس حسد آدم فكان ذلك سبب معصيته، وقابيل حسد أخاه هابيل لما قبل الله قربانه ولم يقبل قربان قابيل، « ومَن أنكر نبوة الأنبياء وإمامة الأئمة ونصب لهم وتغلب دونهم، فإنما سبب ذلك أنه حسدهم على ما أعطاهم الله، وأحب أن يكون ذلك له دونهم.

وكذلك يجري هذا المجرى مَنْ نافس غيره في حظه فسعى في إزالته عنه » (الكتاب نفسه، ص ٩٥). ومن كبائر الحسد حسد من حسداً على فضل من أفضال الأثمة عليه، لأنه يدخل في ذلك مع ذنب الحسد دنب الإنكار على الأئمة فعْلَهم، لأن ذلك الحاسد يرى أن الذين أنعموا عليه ليس بأهل للنعمة، وأنْ فعلهم ذلك له غير صواب.

## ١١ \_ دفع الخمس من المكسوب إلى الأثمة

وذلك تأويلاً للآية: « وَاعْلَمُواْ أَنَّمَا عَنِمْتُم مِّن شَيْء فَأَنَّ لِلّه خُمُسَهُ وللرَّسُولِ ولِهِ ولِهُ الْقُرْبَى وَالْيْتَامَى وَالْمُسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ » (الأنفال آية ٤١). قال جعفر بن محمد الصادق: « الخمس لنا أهل البيت، ليس للناس معنا فيه شيء، ونحن شركاؤهم في أربعة أخماس الغنائم فيما شهدناه معهم (أي من الحروب). والخمس لنا دونهم، نعطي منه يتامانا وفقراءنا ومساكيننا وابن سبيلنا، وليس لهم ولا لنا في الصدقات شيء ». وقول الله عز وجل : « فَأَنَّ لِلّه خُمُسَه » معناه أنه يراد به وجه الله وثوابه وللرسول إذا كان حيّاً. فلما قبضه الله إليه عاد ذلك إلى الإمام من أهل بيته من بعده، يُعطي منه قرابته وأهل بيته الذين يراهم لذلك أهلاً، ويصنع فيه ما أحب. فعلى جميع المؤمنين أن يدفعوا خُمْس ما غنموه في كل عصر إلى إمام ذلك الزمان من أهل بيت رسول الله، كما أمر الله عز وجل بذلك، بالإضافة إلى زكاة أموالهم على القدر المعروف.

والغريب أن يفسر جعفر الصادق «ذي القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل » بقصرهم على من يتصفون بهذه الأوصاف من أهل بيت النبي وأهل بيت الإمام، لا من المسلمين عامة. وقد ذهب في

هذا إلى حد أن قال فيما ينقله (۱) القاضي النعمان عنه: « قال جعفر بن محمد صلوات الله عليه: « أو جب الله تعالى لنا (أي أهل البيت) الخمس في أموال عباده المؤمنين وجعله لنا حقاً عليهم. فمن منعنا حقنا ونصيبنا في ماله لم يكن له عند الله من حق و لا نصيب ».

\* \* \*

١.٥

<sup>(</sup>١) القاضي النعمان بن محمد المقري: « الهمة في آداب اتباع الأئمة »، ص ٦٩، القاهرة بدون تاريخ.

## الأخرويات

#### \_ \ \_

# أ \_ انكار التناسخ

يرفض الإسماعيليّة، كما قانا، التناسخ رفضاً قاطعاً، وفنّده أئمتهم في كتبهم، نذكر من ذلك ما كتبه الكرماني في كتابيْ « الرياض »، و « ميزان العقل »، وكذلك في كتاب « المقاييس ». وأشار إلى ذلك « في راحة العقل » فقال:

« وأما مَنْ يرى الجزء مثل محمد بن زكريا (= الرازي) والغلاة وأهل التناسخ، وأنه وأي التناسخ) يكون في الدنيا \_ فمن اعتقادهم: أن هذه الأنفس لها وجود قبل أشخاصها، بخلاف اعتقاد الدُّهرية وأمثالهم ممن ينحون نحوهم الذين يقولون إن وجودها بوجود أشخاصها ويقولون إنها (أي النفس) جواهر تتردد في الهياكل (= الأجسام) بحسب اكتسابها إلى أن تصفو وتعود \_ فقد أوردنا في كتابنا المعروف بد « الرياض » و « ميزان العقل » وغيرهما من رسائلنا في فساد قولهم

ما يغني، سيما ما يختص بذلك من كتابنا المعروف بره المقاييس » ردّاً على الغلاة وأشباههم. وسبيلهم في إيجاب (= إثبات) ما أوجبوه من ذلك سبيل أمثالهم ممن منعوا (= أنكروا) الجزاء أصلاً، اقتداءً بعقولهم واكتفاءً باستدلالاتهم، الذي هو منبع الضلال. فالجزاء ثابت، وهو متعلق بالبعث (١) ».

#### ب \_ البعث

ويقررون أنَّ ثمَّ بعثاً. ويعرفونه بأنه « فعل شه تعالى \_ من جهة الملائكة المقرَّبين \_ في المبعوث الطبيعي: كمالاً له ليكون منبعثاً الانبعاث الثاني. ومعناه هو الْمعرب عنه بالنفخ المخصوص بالقوة التي هي إفاضة على المفاض عليه الذي كان من قبل خالياً منها، فيحيا الحياة الأبدية (٢) ». ذلك أن ثم نوعين من البعث: الأول هو النفخ الأول، ويكون في عالم الطبيعة، وينقسم إلى: ما يكون بتعليم، وإلى ما يكون بتأييد إلهي. والذي يكون بتأييد إلهي هو إسراء القوى الإلهية من عالم الملكوت في نفس المبعوث الكائن في عالم الطبيعة وسريانها فيه، فيتيسر لها جميعُ الأمور المتعلقة بالسعادات الأبدية. والذي يكون بتعليم فهو الذي يستم بواسطة المؤيدين من الله: من الأنبياء والأئمة والأوصياء.

والنوع الثاني من البعث، وهو النفخ الثاني، فهو المخصوص بالقيامة عند تكامل الأدوار السبعة واستكمال قيام العلم بالفعل، حين تتجرد الصورة بكمالها، فتسطع فيها أنوار الملكوت.

<sup>(</sup>۱) الكرماني: « راحة العقل »، ص ٥١٠ ــ ٥١١. بيروت سنة ١٩٦٧.

<sup>(</sup>٢) الكتاب تفسه، ص ٥١١.

وقوله تعالى: « وَنُفِخَ فِي الصُّورِ » (سورة ٣٩ آية ٦٨) فيه إشارة إلى صاحب الدور السابع الخاتم للأدوار الذي به يتم الخلق الجديد يُنفَخ أو لاً في دار الطبيعة باب الجزاء، وفي دار الآخرة ثانياً. فالبعث يتم لصاحب الدور السابع.

#### ج \_ الحساب

والحساب تابع للبعث، و « هو فعل يحدث عنه من النفس النفس الشواب: الدي هو الملاذُ والمسارُ، والعقابُ: الذي هو الألم والعذاب والغم. وينقسم هذا الفعل إلى ما يكون وجوده في الدنيا، وإلى ما يكون وجوده في الدنيا، وإلى ما يكون وجوده في الدنيا، وإلى ما يكون وجوده في الأنفس للأنفس عاجلاً في كل الأوقات، وهو عامِّ؛ وإلى ما يكون وجوده في الأنفس عاجلاً لا في كل الأوقات، وهو خاصِّ. فأما ما يكون وجوده في الأنفس في كل الأوقات، وهو خاصٌ. فأما ما يكون وجوده في الأنفس مكان عند مقاصدها في كل الأوقات، وهو عام، فهو ما يكون من جهة الأنفس في كل وقت وكل مكان عند مقاصدها في أعمالها بالمناسك الدينية المتقنة من جهة أنبياء الله ورسله عليهم السلام: من طلب عز وجاه وصيت في الناس بأنها سخية أو غنية، أو تتصور بصورة الأخبار فيجعل لها ذلك بما تعمله من التحلّي بسنن العبادتين، مثل المجتهد في أعمال الصلاة الدي يكون قصده المسجد الجامع لا لقربه إلى الله ولطلب وجهه والتذلل لكبريائه، ولا لإقامة رسوم الملة وقضاء ما فُرض عليه من مناسكها، بل لأن يمشي بزيّ حسن، ولأن يقال إنه من حاله وصفته فيما يريده ويتمناه في نفسه، أو لأن يتفرّج لضيق صدره، فيحصل له بـذلك مـا أراده عاجلاً، فذلك ثوابه... ومثل المتهاون بأمر العبادتين المنجيّيين

له بالإخلال بأو امر الله سبحانه وتعالى وسننه والإقرار بأوليائه وأنبيائه ورسله، فيشمله بذلك من الذل والصغار عاجلاً ما يحصل له من الغم والعذاب الدائم، فذلك عقابه عاجلاً دون عقابه الآجل. والذي يكون وجوده فيها لا في كل الأوقات، بل هو خاص بوقت دون وقت، هو الذي يكون من جهة المبعوث المؤيد بروح القدس الذي هو صاحب الدور السابع عند اتصال القوى الملكوتية به المعرب عنه بالنفخ الثاني في يوم القيامة...

وأما ما يكون وجوده في الآخرة فهو من جهة العقول الإبداعية والانبعاثية بما يسري من روح القدس في الأنفس الحاصلة من حضانة التعليم بظهور النفس الزكية صاحب الدور السابع في العالم الطبيعي واستكمال الأسباب، أسباب السعادات، له طبيعياً وملكوتياً، قياماً بحكم العلم بكل صورة بما لها وعليها، بحسب ما جرى به الحكم من جهة الله في دار حكمته، مـثلاً بمثل، فيسعد السعيد ويشقى الشقى »(۱).

ويذكر الكرماني<sup>(۲)</sup> عن الحاكم بأمر الله الفاطمي أنه قال: « إن الــذنوب والمعاصــي، التي ترتكبها النفس في دنياها \_ لولا تشاغلها بأمور جسمها في استعمال الآلات التي لها فــي طلب مقاصدها ومطالبها وإلهاء الأَشْغال عنها \_ لكانت تجد الألم في الوجع في ذاتها بواقع أفعالها ». فعدم شعور النفس بالآلام بسبب ما ترتكبه من المعاصي مرجعه إلى انشغال الــنفس بالمشاغل التي تلهيها عن الشعور بنتائج سيئاتها.

<sup>(</sup>١) الكرماني: « راحة العقل »، ص ٥١٦ \_ ٥١٩.

<sup>(</sup>٢) الكتاب نفسه، ص ٥٢٢.

### د \_ الجنة والنار

الجنة سرمدية أبدية، وفيها كل الملاذ؛ وهي لا تستحيل ولا تتغير ولا يطرأ عليها تبدل. وما كان بهذه الأوصاف فهو النهاية الأولى من الموجودات عن الله تعالى.

وأسماؤها كثيرة بحسب مراتبها حول العرش: فتسمى جنة المأوى باعتبارها مأوى المثابين من العقول المنبعثة في دار الطبيعة والأنفس العاقلة المتخيلة وهي مجمعهم، وفيها المتقون؛ وهي المُعْرَب عنها بأنها عند سدرة المنتهى، خارج الأجسام في جوار الملك المقرب الموكول إليه أمر العالم الذي به نتعلق الأنفس. وتسمى أيضاً: دار القدس.

أما نعيم الجنة فيؤوله الإسماعيليّة تأويلاً روحياً خالصاً لا مجال فيه للذات الجسدية أيا كان نوعها. ذلك أن النفس بعد أن تصل إلى الجنة بصفائها وتتزهها « تبطل منها أفعال ومعارف كانت لها في دنياها لأجل جسمها الذي فارقته، وتكون أفعالها ما تقتضيه ذاتها بكمالها...: من تعظيم الله وتسبيحه، ولا يكون لها فعل (من نوع ما كان لها)... في دار الطبيعة، فإن ذلك كان لها من كونها في دار الطبيعة لها زيادة التكثر به والتجوهر والتهذب. فأمّا وهي قد خلصت وانتهت مع المنتهين من دار الطبيعة فحسنبها كونها نهاية في جوار النهاية الأولى وجوهراً باقياً ملتذاً بثمرة اكتسابها مناسبة لتلك العقول، وتلك المناسبة لها في الذات لا في الفعل »(۱).

ولهذا نجد أبا يعقوب السجستاني في كتابه « الينابيع » يقرر أن الشواب هو العلم، ويبرر ذلك بقوله: « لما كان قصارى الثواب إنما هي اللذة، وكانت اللذة الحسية منقطعة زائلة، وجب أن تكون التي ينالها المثاب أزلية غير فانية، باقية غير منقطعة. وليست لذة بسيطة بسيطة

<sup>(</sup>١) الكرماني: « راحة العقل »، ص ٥٤٧.

باقيةً على حالاتها غير لذة العلم. فكان من هذا القول وجوب لذة العلم للمثاب في دار البقاء »(١). يضاف إلى ذلك أن العلم لا يبيد، بل يزيد وينمو عند كل استنباط ويتكثر، بينما الحس يفسد وينقص ويضمحل عند الاستعمال ويستحيل. لهذا كان الثواب في دار البقاء هو العلم لا الحس، ولا الأشياء الحسية.

ولهذا يشبه أن يكون فيما يقوله السجستاني، أبو يعقوب، ما يؤذن بأنه ينكر وجود الجنة والنار بمعنى أن ثمّ موضعاً مستقلاً هو الجنة أو النار. وكأنه يفهم منهما أن الجنة هي التمييز والعلم الواصل من النطقاء والأسس والأئمة واللواحق (الحجج والأبواب والدعاة على اختلاف مراتبهم). وتبعاً لذلك تكون الجنة هي العلم، وتكون النار هي الجهل بالعلوم الجارية من النطقاء والأسس والأئمة. ونقرر هذا كله في معرض الشك والاحتمال، لأن كلم السجستاني في هذا الينبوع الثامن والعشرين (ص ١٣٧ \_ ١٣٩) من «ينابيعه» غامض غير محدد المعالم.

أما الكرماني فواضح في هذه المسألة، يحدد للجنة مكاناً قرب العررش عند سدرة المنتهى، وبهذا يجعل لها كياناً عينياً حقيقياً.

ولكن الإسماعيليّة جميعاً يتفقون في إنكار أن يكون النعيم في الجنة حسيّاً، وفي القـول بأن لذات الجنة معنوية. وهذه نتيجة منطقية لمذهبهم في استحقاق النفس للجنة، وفي تحديدهم لحقيقتها. ذلك أن النفس تستحق الجنة حين تصير خالصة من شـوائب المـادة، معرّاة مـن الجسمانية مناسبة لذوات الملائكة وصورها، بحيث تصير إلى حال تستمد فيها قبـول فـيض العقل على الدوام، وتخلص من آثار الحسّ، فيترادف الفيض على ذاتها. ودار الثواب لا تغيـر فيها، فلا يمكن أن تكون لذاتها حسيّة، لأن ما هو حسّى متغير فاسد(١).

<sup>(</sup>١) أبو يعقوب السجستاني: « الينابيع »، ص ١٣٥، طبعة مصطفى غالب، بيروت سنة ١٩٦٥.

<sup>(</sup>٢) راجع أيضاً: علي بن محمد الوليد: « تاج العقائد »، ص ١٦٥ ـــ ١٦٦، بيروت سنة ١٩٦٧.

# إسماعيلية الموت

اختلت دولة الفاطميين، وهي الدولة الإسماعيليّة الكبرى، في عهد المستعلي بالله أبي القاسم أحمد (ولد في المحرم سنة ٤٦٥ ه، وتوفي في صفر سنة ٤٩٥ ه، ومدة خلافته سبع سنين وشهران) إذ نازعه الخلافة أخوه نزار. لكنه استطاع التغلب على أخيه بفضل خاله الوزير الأفضل بن بدر الجمالي، الذي صار الحاكم الفعلي لمصر والشام.

وتولد عن الخلاف بين المستعلى وأخيه نزار أن انقسمت الإسماعيليّة فرقية فرقية نزارية تطعن في خلافة المستعلى، وفرقة ترى صحة خلافته. وانتهى الصراع بينهما إلى قتل نزار، ففر أتباعه من مصر والشام، واستقر الأمر بالنزارية في جبال إيران، حيث كونوا في هذه المنطقة دولة إسماعيلية نزارية استمرت سبعاً وسبعين ومائة سنة إذ بدأ حكمهم سنة سبع وسبعين وأربعمائة وانتهى في غرة ذي القعدة سنة أربع وخسمين وستمائة. وكان عدد ملوكهم ثمانية، تولوا الحكم على التوالي بالترتيب التالي (۱):

<sup>(</sup>۱) راجع: رشيد الدين فضل الله الهمذاني: « جامع التواريخ »، تاريخ المغول، المجلد الثاني، الجزء الأول، ص ١٥٨ ــ ٢٥٩، القاهرة بدون تاريخ.

- ١ \_ حسن بن على بن محمد الصباح الحميري
  - ۲ \_ رکیا بزرگث أمید
- ٣ \_ محمد بن بزرگث أميد، المشهور بلقب: « على ذكره السلام »
  - ٤ \_ حسن بن محمد بن بزرگث أميد
    - ٥ \_ محمد بن حسن
- ٦ \_ جلال الدين حسن بن محمد بن حسن، الملقب: « نيو مسلمان » (المُسلِم الجديد)
  - ٧ \_ علاء الدين محمد بن جلال الدين بن محمد بن حسن (محمد الثالث)
- ٨ ــ ركن الدين خورشاه بن علاء الدين، وبه خُتمت دولة الإسماعيليّة في ٢٤ شــوال
   سنة ٢٥٤ ه.

ويمكن تقسيم تاريخ الدولة بحسب التقسيم الديني إلى ثلاثة أصناف من الملوك(1).

## أ ـ دعاة ديلمان

مدة ٢٤ سنة : الحسن بن الصبّاح من ١٠٩٠م إلى ١١٢٤م : تأسيس الدولة

« ۱۲ « : بزرگث أميد : توطيدها

« ۲٤ » : محمد بن بزرگث أميد ١١٣٨ ـــ ١١٦٢م : وضع حرج للمملكة

## ب \_ أئمة القيامة

« ٤ سنوات : حسن بن محمد بن بزرگث ١١٦٢ ـ ١١٦٦م : الغاء ظاهر الشريعة أميد، أو الحسن الثاني

Marshall G. S. Hodgson: The order of Assassins, p. 42. 's – Gravenhage, 1955. راجع (١)

مدة ٤٤ سنة : محمد بن حسن، أو محمد 1177 ـ ١٢١٠م : روحية خالصة الثاني

## ج ـ أئمة الستّر

« ۱۱ سنة : جلال الدين حسن بن محمد بن : ١٢١٠ ـ ١٢٢١م : تحالف مع الخلافة

حسن، أو الحسن الثالث

« ٣٤ سنة : علاء الدين محمد بن جلال ١٢٢١ \_ ١٢٥٥م : عزلة عدوانية

الدين، أو محمد الثالث

« سنة واحدة: ركن الدين خورشاه بن علاء ١٢٥٥ ــ ١٢٥٦م : سقوط ألموت

الدين

ويحدد القزويني في نشرته لكتاب « تاريخ جهان كشا » تواريخهم على النحو التالي:

وصول الحسن الصبّاح إلى ألموت ٦ رجب سنة ٣٨٣ ه ٦ ربيع الثاني سنة ١١٥ ه وفاة الحسن الصبّاح ٢٦ جمادي الأولى سنة ٥٣٢ ه « بزرگث أميد « محمد بن بزرگث أميد ٣ ربيع الأول سنة ٥٥٧ ه « الحسن الثاني ٦ ربيع الأول سنة ٥٦١ ه ١٠ ربيع الأول سنة ٦٠٧ ه « محمد الثاني ۱۰ رمضان سنة ۲۱۸ ه « الحسن الثالث ٢٩ شو ال سنة ٦٥٣ ه « محمد الثالث ٢٩ شو ال سنة ٢٥٤ ه استسلام خورشاه

## تأسيس دولة ألموت

مؤسس دولة ألموت الإسماعيليّة النزارية هو الحسن بن علي بن محمد بن الصباح الحميري.

وخير مصادرنا عنه اثنان: رشيد الدين فضل الله الهمذاني (الذي كتب مؤلفه سنة ١٣١٠ م) في كتابه «جامع التواريخ »؛ وعطا ملك جويني (الذي كتب سنة ١٢٦٠) في كتابه «تاريخ جهان كشا ». وقد اعتمد الجويني على مكتبة ألموت بعد الاستيلاء عليها؛ وإن كان يحمل على الإسماعيليّة، فإنه اطلّع على المصادر الأصلية. أما رشيد الدين فقد اعتمد من ناحية على الجويني، ومن ناحية أخرى على مصادر الجويني نفسها، لأن فيه تفاصيل غير موجودة لدى الجويني.

هذا من الناحية التاريخية السياسية، أما من الناحية المذهبية فأوسع ما لدينا الخلاصة التي قدمها الشهرستاني في « الملل و النحل » لبعض كتابات الحسن بن الصبّاح.

<sup>(</sup>۱) أورد ابن الجوزي في « تلبيس ابليس » عن الحسن بن الصباح ما يلي: « أصله من مرو. وكان كاتبا للرئيس عبد الرزاق بن بهرام إذ كان صبيا. ثم رحل إلى مصر وتلقى من دعاتهم المذاهب. وعاد داعية الاور من ألقوم ورأسا فيهم. وحصلت له هذه القلعة (قلعة الروزباد من نواحي الديلم). وكانت سيرته في دعاته ألا يدعو إلا غبيا لا يفرق بين يمينه وشماله مثلا، ومن لا يعرف أمور الدنيا. ويطعمه الجوز والعسل والشونيز، حتى ينبسط دماغه. ثم يذكر له حينئذ ما تم على أهل بيت المصطفى وطوات الله وسلامه عليه وعليهم من الظلم والعدوان، حتى يستقر ذلك في نفسه. ثم يقول: «إذا كانت الأزارقة والخوارج سمحوا بنفوسهم في قتال بني أمية، فما سبب بخلك بنفسك في نصرة إمامك؟ » فيتركه بهذه المقالة طعمة للسيف. وكان ملكشاه قد أرسل إلى هذا ابن الصباح يدعوه إلى الطاعة ويتهدده إن خالفه ويأمره بالكف عن بث أصحابه لقتل العلماء والأمراء. فقال في جواب الرسالة، والرسول حاضر: « الجواب ما تراه. » ثم قال لجماعة =

## ١ \_ الحسن بن الصباح في شبابه

واعتماداً على رشيد الدين والجويني نستطيع أن نورده نوعاً من الترجمة الذاتية للحسن الصباح. ومنها نعرف أنه كان يبحث عن الحق في شبابه من السابعة إلى السابعة عشرة، وأنه ولد من أسرة تدين بمذهب الشيعة الاثنا عشرية. وكان أبوه أصله من الكوفة في العراق، ويُقال إنه ينحدر من ملوك حمير في الجاهلية. ومن اليمن انتقل إلى الكوفة ومنها إلى العراق، ويُقال إنه ينحدر من ملوك حمير في الجاهلية. ومن اليمن انتقل إلى الكوفة ومنها إلى قم ومن ثم إلى الريّ. وفي الريّ بدأ الحسن الصباح دراسة العلوم الدينية، وقيل إن نظام المُلْك، وزير السلاجقة المشهور كان زميله في الدراسة.

يقول الحسن الصباح عن نفسه:

« منذ صباي ومنذ أن بلغت السابعة من عمري، وأنا شغوف بالعلوم المختلفة، وأردت أن أكون من العلماء في الدين؛ وبقيت حتى السابعة عشرة أبحث وأسعى في طلب العلم. وكنت آنذاك على مذهب الشيعة الاثنا عشرية الذي كان مذهب آبائي. غير أنى النقيت

<sup>=</sup> وقوف بين يديه: «أريد أن أنفذكم إلى مو لاكم في حاجة؛ فمن ينهض لها؟ » فاشر أب كل منهم لذلك. فظن رسول السلطان أنها رسالة يحملها إياهم. فأوما إلى شاب منهم، فقال له: «اقتل نفسك! » فجذب سكينة وضرب بها غلصمته (أي رأس حلقومه)، فخر ميتا. وقال لآخر: ارم نفسك من القلعة! » فالقى نفسه، فتمزق. ثم التفت إلى رسول السلطان وقال: «أخبره أن عندي من هؤلاء عشرين ألفا، هذا حد طاعتهم لي، وهذا هو الجواب ». فعاد الرسول إلى السلطان ملكشاه، فأخبره بما رأى، فعجب من ذلك، وترك كلامهم. وصارت بأيديهم قلاع كثيرة، ثم قتلوا جماعة من الأمراء والوزراء » (ابن الجوزي، المتوفى سنة ٥٩٧ هـ: « تلبيس ابليس »، ص ١٠٧ لـ ١٠٨، القاهرة، بدون تاريخ).

في مدينة الريّ بشخص يُدعى أمير ذرّاب. وكان بين الحين والحين يشرح عقيدة خلفاء مصر، كما كان يفعل قبله ناصر خسرو، حجّة خراسان وجرجان. ولم تلق نجاحاً في أيام السلطان محمود. وقد اعتنق هذا المذهب أبو علي سيمجور ونفر كبير؛ كذلك اعتنقه نصر بن أحمد الساماني وعدد من كبار الناس في البلاط في بخارى.

« ولم يشب اسلامي أي شك أو تحير؛ بل كنت أو من بوجود الله الحيّ الصمد القدير العظيم السميع البصير؛ وبالنبي، وبإمام يأمر وينهى؛ وبالجنة والنار والأوامر والنواهي. وحسبت أن عامة الناس كانوا على الدين والعقيدة الصحيحة، وبخاصة الشيعة، ولم يخطر لي أبداً أن أبحث عن الحق خارج الإسلام، واعتقدت أن مذاهب الإسماعيليّة فلسفة، وأن الحاكم في مصر فيلسوف. وكان أمير ذرّاب رجلاً كريم الخلق. ولما حادثني أول مرة قال لي إن الإسماعيليّة يقولون كذا وكذا. فقلت له: يا صاحبي، لا تقل لي ماذا يقولون، لأنهم تجاوزوا الحدود، ورأيهم لا يتفق مع العقيدة (الصحيحة). وكنا نتجادل، وكان يفند رأيي. ولم أسلم لله لكن كان لكلماته تأثيرها. وفي أثناء حديثنا قلت له إنه حين يموت شخص على هذه العقيدة فإن الناس يقولون: هذه جثة مُلْحد؛ وهنالك يلفظ العامة، على عادتهم، الكثير من الأكاذيب والأباطيل. ورأيت أن فرقة النزارية تخلف الله، ويتصف أهلها بالتقوى والزهد وبالولع بالشراب؛ وكنت أفزع من الشراب، إذْ جاء في الخبر أن (الخمر) جماع الجنون وأم الخبائث. وقال لي أمير: في الليل حين تفكر وأنت على فراشك ستعلم أن ما أقوله لك يُقْنعك.

«ثم فارقته. غير أني وجدت براهين كثيرة على إمامة إسماعيل في كتب الإسماعيلية، ثم وصلت بعد ذلك إلى الأئمة المستورين، فتعجبت وقلت إن هذه الإمامة تستند إلى نصص وتعليم؛ وأنا لا أعرف

ما هذه. وفي وسط هذا كله حدث لي مرض خطير. لقد أراد الله أن يتبدل لحمي وبشرتي \_ وانطبق علي القول: « بدّل الله لحمه بخير منه، وبدّل دمه بخير منه ». فاعتقدت أن هذا المذهب (مذهب الإسماعيليّة) صحيح؛ ولكني لم أقرّ بذلك، نظراً إلى شدة خوفي. ثم قلت لنفسي لقد آن الأوان، وسأهلك دون أن أصل إلى الحق.

«وأخيراً شفيت من هذا المرض العضال. والتقيت بإسماعيليّ آخر اسمه أبو نجم السرّاج؛ فباحثته في هذا المذهب. فشرحه لي شرحاً كشف لي عن مسائله الخفية وحقيقته النهائية. فسعيت إلى أخذ العهد والميثاق على شخص آخر اسمه «مؤمن »، الذي أجاز له بالدعوة الشيخ عبد الملك العطاش. فقال لي: أنت يا «حسن » أرفع مني مكاناً، إذ أنا «مؤمن »؛ فكيف آخذ منك العهد والميثاق والطاعة للإمام؟ وبعد جدال أخذ مني العهد والميثاق. وفي شهر رمضان سنة ٤٦٤ (هجرية) وصل إلى الريّ عبد الملك عطّاش، وكان آنذاك داعي اصفهان وأذربيجان، ولما رآني أبدى رضاه عني، وعيّني نائباً في الدعوة. وقال لى لا بدلك من الذهاب إلى الحضرة »(١).

## ب ـ الرحلة إلى مصر

والحضرة هي حضرة الخلفاء الفاطميين في مصر، حيث مركز الدعوة الإسماعيليّة.

لهذا ارتحل الحسن الصبّاح، في سنة ٤٦٩ ه (١٠٧٧ م) قاصداً مصر. فذهب أو لاً إلى أذربيجان ومن ثم إلى ميافارقين. ولكن قاضيها طرده منها لأن الحسن نازع في حق الأفراد في تفسير أمور

<sup>(</sup>۱) رشيد الدين: « جامع التواريخ ».

الدين، معلناً أن هذا حق الإمام وحده. فذهب إلى دمشق، وسافر بحراً إلى مصر فبلغها في سنة ٣٧٠ ه (سنة ١٠٧٨ م).

وكانت مصر في ذلك العهد يحكمها الخليفة المستنصر، وإنْ كانت السلطة الفعلية في يد بدر الجمالي. واتصل الحسن الصباح به. ويقول ابن الأثير (حوادث سنة ٤٧٨) إنه سأل المستنصر من سيكون الإمام بعده، فقال له إنه نزار. ويقوم رشيد الدين إن الحسن ظل يعامل معاملة حسنة إلى أن جلب على نفسه عداوة بدر الجمالي، وذلك بتأييده لنزار، وكان بدر الجمالي يكره نزاراً فحبسه بدر، ونفاه من مصر.

ويشكك بعض الباحثين<sup>(۱)</sup> في هذه الرواية، ويفترضون أن الحسن الصباح لم ياتق بالمستنصر أبداً وأنه لم يقم في مصر إلاً عاماً ونصف عام، في ظروف مضطربة، وأن مسألة من يخلف المستنصر لم تكن قد أثيرت بعد. ذلك أن المستنصر توفي في سنة ١٠٩٤ م (٤٨٧) ه) وبعد وفاته قام الخلاف بين المستعلي الذي يؤيده بدر الجمالي، وبين أخيه نزار. لكن الحسن الصباح كان قد استولى على ألموت قبل ذلك بأربع سنوات (في سنة ١٠٩٠ م ١٠٩٠ م) وتوطد سلطانه فيها.

## ج ـ في الطريق إلى ألموت

ترك الحسن الصباح مصر إذن بعد عام ونصف من إقامته بها في حضرة الخلافة الفاطمية وفي القاهرة مركز الدعوة الإسماعيليّة في العالم آنذاك. وتوجه نحو الشمال الغربي من إيران، ماررّاً بيزد، وكرمان، وخوزستان، وعراق العجم. وكان في كل موضع يدعو إلى مذهب الإسماعيليّة ويضم الأتباع.

<sup>(</sup>۱) مارشال هودجسن: «طريقة الحشاشين »، ص ٤٧. لاهاى، سنة ١٩٥٥.

وكان السلاجقة قد وطدوا للمذهب السني، وانقذوا خليفة بغداد من تحكم الشيعة الاثنا عشرية. وأوقفوا زحف الفاطميين الذين وصلت جيوشهم إلى بغداد نفسها واحتلوها لبضعة أشهر. وعادت للمذهب السنني السيطرة على بلاد الخلافة الشرقية من الهند حتى العراق.

لكن الحسن بن الصباح أراد مع ذلك أن ينشر الدعوة الإسماعيليّة في هذه المناطق، رغم بطش السلاجقة بها. وقد وقعت من بعض الإسماعيليّة أحداث أدت في عهد السلطان ملكشاه (المتوفى سنة ١٠٩٢ م \_ سنة ٤٨٥ ه) إلى إلقاء القبض على بعض زعمائها، وقتل أحدهم وهو طاهر النجار (۱). كذلك يذكر أن قائد إحدى القلاع الإسماعيليّة القريبة من مدينة قائن قد هاجم قافلة، وهزم الحامية التي أرسلت من قائن لتأديبه. ويذكر ابن الأثير (حوادث سنة ٤٩٤) أن بعض الإسماعيليّة في «عانة » على نهر الفرات هاجموا بعض القوافل؛ كذلك نسمع عن غارات قام بها قادة القلاع في تلك الأيام.

وفكر الحسن بن الصباح في أن يبدأ أعماله الحربية بالاستيلاء على قلعة ألموت التي تقع في مقاطعة الديلمان على الشاطئ الجنوبي من بحر قزوين. وفي سبيل ذلك اتصل بقائد القلعة، واسمه المهدي، وكان علوياً شيعياً. وبواسطة الحسين القائني استطاع اقناع هذا القائد بالدخول في الدعوة الإسماعيلية هو وأفراد حامية القلعة. ولما تهيأت الحامية للدخول في الدعوة جاء الحسن الصباح بنفسه واستطاع بشيء من الدهاء أن يستولي على قلعة ألموت، وذلك في شهر رجب سنة ٤٨٣ ه (سنة ١٠٩٠ م).

وفي ألموت أقام الحسن الصباح التحصينات، وهيّا التموين المستمر،

<sup>(</sup>۱) راجع ابن الأثير: « الكامل »، ج ١٠، ص ١٠٨ \_ ١٠٩ حوادث سنة ٤٩٤ هـ. القاهرة، سنة ١٣٠٣ هـ.

وقاوم محاولة السلاجقة اخضاعها لحكمهم من جديد؛ وحكم القلعة بشدة وصرامة، حتى إنه قتل أو لاده: واحداً منهم بسبب قتله لإنسان؛ والثاني لأنه شرب الخمر! ويرى فون همّر (١) أن الحسن لم يفعل ذلك عن تشدّد في الدين، بل عن قسوة في طبيعة الحسن بن الصباح، وعن رغبة في انتزاع كل ألوان الشفقة من قلوب أتباعه.

يقول ابن الأثير في شأن الحسن بن الصباح: «كان الحسن بن الصباح رجلاً شهماً كافياً، عالماً بالهندسة والحساب والنجوم والسّحر وغير ذلك. وكان رئيس الريّ إنسان يُقال له «أبو مسلم »، وهو صهر نظام الملك. فاتهم الحسن بن الصبّاح بدخول جماعة من دعاة المصريين (الفاطميين) عليه. فخافه ابن الصبّاح، وكان نظام الملك يكرمه، وقال له يوماً من طريق الفراسة: عن قريب يُضِلُ هذا الرجلُ ضعفاء العوام. فلما هرب الحسن من أبي مسلم، طلبه فلم يدركه. وكان الحسن من جملة تلامذة ابن عطّاش الطبيب الذي ملك قلعة أصبهان.

ومضى ابن الصبّاح فطاف البلاد، ووصل إلى مصر، ودخل على المستنصر صاحبها فأكرمه وأعطاه مالاً، وأمره أن يدعو الناس إلى إمامته. فقال له الحسن: فمن الإمام بعدك؟ فأشار إلى ابنه نزار.

وعاد من مصر إلى الشام والجزيرة وديار بكر والروم. ورجع إلى خراسان، ودخل كاشغر وما وراء النهر، يطوف على قوم يضلّهم. فلما رأى قلعة ألموت واختبر أهل تلك النواحي أقام عندهم وطمع في إغوائهم، ودعاهم في السرّ، وأظهر الزهد، ولبس المسح. فتبعه أكثرهم، والعلويّ صاحب القلعة، حَسَن الظن فيه، يجلس إليه

<sup>(</sup>١) فون همر Von Hammer : « تاريخ الحشاشين »، الترجمة الانجليزية، ص ٧٢.

يتبرك به. فلمَّا أحكم الحَسنُ أمره، دخل يوماً على العلوي بالقلعة. فقال له ابن الصباح: « أخرج من هذه القلعة! ». فتبسم العلوي وظنه يمزح. فأمر ابن الصباح بعض أصحابه بإخراج العلوي. فأخرجوه إلى دامغان، وأعطاه ماله. وملَكَ القلعة.

ولما بلغ الخبرُ إلى نظام المُلْك بعث عسكراً إلى قلعة ألموت، فحصروه فيها، وأخذوا عليه الطريق. فضاق ذرعه بالحصر. فأرسل من قتل نظام الملك. فلما قُتِل (أي نظام الملك) رجع العسكر عنها.

ثم إن السلطان محمد بن ملكشاه جهّز نحوها العساكر فحصرها  $\mathbb{R}^{(1)}$ .

وكان أمر الباطنية، وهم الإسماعيليّة، قد استفحل في دولة السلاجقة حوالي سنة ٤٩٤ هـ فأمر السلطان بركيارق بقتل الباطنية. وكانوا قد استولوا على عدة حصون:

ا \_ منها قلعة أصبهان، وهي لم تكن قديمة، بل بناها السلطان ملكشاه. وقد اتصل بقائدها أحمدُ بن عطاش الذي «كان الباطنية قد ألبسوه تاجاً وجمعوا له أموالاً وقدّموه عليهم على جهة. وإنما كان أبوه مقدماً فيهم » (الكتاب نفسه، ج ١٠، ص ١٠٩) واستولى أحمد بن عطاش عليها، ونال المسلمين منه ضرر عظيم: من أخذ الأموال وقتل النفوس وقطع الطريق والخوف الدائم؛

٢ ــ وألموت، وهي من نواحي قزوين، وقد رأينا كيف استولى عليها الحسن بن الصتاح.

٣ \_ ومنها « طبس » وبعض « قهستان ». « وكان سبب ملكهم

<sup>(</sup>۱) ابن الأثير: « الكامل في التاريخ »، ج ١٠، ص ١١٠. القاهرة سنة ١٣٠٣ هـ.

لها أن قهستان كان قد بقي فيها بقايا من بني سيمجور، أمراء خراسان أيام السامانية؛ وكان قد بقي من نسلهم رجلٌ يقال له المنور. وكان رئيساً مطاعاً عند الخاصة والعامة. فلما وللسارغُ قهستان ظَلَمَ الناس وعَسفهم؛ وأراد أختاً للمنور بغير حلّ. فحمل ذلك المنور على أن التجأ إلى الإسماعيليّة، وصار معهم. فعظم حالهم في قهستان، واستولوا عليها، ومن جملتها خور، وخوسف، وزُوزَن، وقاين، وتون، وتلك الأطراف المجاورة لها.

٤ \_\_ ومنها قلعة « وسمكوه »: ملكوها، وهي بقرب أَبْهَر، سنة أربع وثمانين (وأربعمائة). وتأذى بهم الناس، لا سيما أهل أبهر. فاستغاثوا بالسلطان بركيارق، فجعل عليها من يحاصرها. فحوصرت ثمانية أشهر، وأخذت منهم سنة تسع وثمانين (وأربعمائة) وقُتِل كــل مَنْ بها عن آخرهم.

و \_\_ ومنها قلعة «خالنجان »، على خمسة فراسخ من أصبهان. كانت لمؤيد الملك بن نظام الملك. و انتقلت إلى «جاولي سقاووا ». فجعل بها إنساناً تركياً. فصادفه نجار باطني، و أهدى له هدية جميلة ولزمه حتى وثق به وسلم إليه مفاتيح القلعة. فعمل دعوة للتركي وأصحابه فسقاهم الخمر فأسكرهم. واستدعى ابن عَطاش، فجاء في جماعة من أصحابه، فسلم إليهم القلعة، فقتلوا من بها، سوى التركي فإنه هرب. وقوي ابن عطاش بها، وصار له على أهل أصبهان القطائع الكثيرة.

7 \_ ومن قلاعهم المذكورة « استوناوند »، وهي بين الري و آمل. ملكوها بعد ملكشاه. نزل منها صحابها فقتل، و أخذت منه.

٧ \_ ومنها « أردهَن »، ومَلَكها أبو الفتوح، ابن أخت الحَسَن بن الصباح.

۸ \_ ومنها « كردكوه »، وهي مشهورة.

٩ \_ ومنها قلعة الناظر بخوزستان.

١٠ ــ وقلعة الطنبور، وبينها وبين أرّجان فرسخان. أخذها أبو حمزة الاسكاف، وهــو من أهل أرّجان. سافر إلى مصر وعاد داعية لهم.

11 \_ وقلعة «خلادخان »، وهي بين فارس وخوزستان. وأقام بها المفسدون نحو مائتي سنة، يقطعون الطريق، حتى فتحها عضد الدولة بن بويه وقتل من بها. فلما صارت الدولة لملكشاه أقطعها الأمير «أنز »(١)، فجعل بها دزداراً. فأنفذ إليه الباطنية الذين بأرجان يطلبون منه بيعها، فأبى. فقالوا له: نحن نرسل إليك من يناظرك حتى يظهر لك الحق. فأجابهم إلى ذلك، فأرسلوا إليه إنساناً ديلمياً يناظره. وكان للدزدار مملوك قد ربّاه وسلم إليه مفاتيح القلعة فاستماله الباطني، فأجابه إلى القبض على صاحبه وتسليم القلعة إلى يهم. شم أطلقه. واستولوا (أي الإسماعيليّة الباطنية) على عدة قلاع، هذه أشهرها »(٢).

ومن هذا يتبين أن حركة الباطنية (الإسماعيليّة) كانت حوالي ٤٩٠ ه قوية السلطان في قلاع متفرقة مبثوثة في منطقة واسعة من إيران الحالية، تمتد من قهستان شرقاً حتى الديلمان في جنوب بحر قزوين من ناحية الشمال الغربي<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) اسمه في المنتظم: انر، وفي نسخة: أتز (« المنتظم » لابن الجوزي، جـ ٩، ص ١١٠).

<sup>(ُ</sup>٢) ابن الأثثِّر: « الكامل في التَّاريخ »، ج ٠ أ، ص ٩ أ ١٠ \_ ١١١. القَّاهرة، سنة ١٣٠٣ هـ.

<sup>)</sup> برى هودجسون أن الاستيلاء على هذه القلاع تم في الفترة ما بين سنة ٤٨٥ هـ (١٠٩٢ م) و٤٩٤ هـ (١٠٠١ م) و٤٩٤ هـ (١٠٠١ م) راجع كتابه: «طريقة الحشاشين »، ص ٧٥ ــ ٧٦ ــ تعليق رقم ٤٤.

## عيد الملك بن عطاش وابنه أحمد

وكان من أبرز رجالاتها في ذلك الوقت عبد الملك بن عطاش، ثم ابنه أحمد الذي لـم يكن في مستوى أبيه من الناحية العلمية، ولكنه كان من الناحية السياسية بارعاً. وكان قاسياً يؤمن بسفك الدماء وقطع الطريق وأخذ الأموال نهباً. ولعله هو الذي وضع للإسماعيلية هذا الناموس الجديد في العنف وقتل النفوس، وعنه أخذه الحسن بن الصباح مما سيصبح بعد ذلك ناموس الإسماعيلية الفتاكة التي ستجعل أمضى أسلحتها في النضال السياسي: الاغتيال الفردي لكبار خصومهم.

وكان عبد الملك بن عطاش، كما يقول ابن الأثير، « أديباً بليغاً حسن الحظ سريع البديهة عفيفاً. وابتُلي بحب هذا المذهب (مذهب الإسماعيليّة). وكان هذا ابنه أحمد جاهلاً لا يعرف شيئاً. وقيل لابن الصبّاح، صاحب قلعة ألموت: لماذا تعظّم ابن عطّاش مع جهله؟ قال: لمكان أبيه، لأنه كان أستاذي.

وصار لابن عطاش عدد كبير، وبأس شديد، واستفحل أمره بالقلعة (قلعة شاهوز بالقرب من أصبهان). فكان يرسل أصحابه لقطع الطريق وأخذ الأموال وقتل من قدروا على قتله. فقتلوا خلقاً كثيراً لا يمكن إحصاؤهم. وجعلوا له على القرى السلطانية (أي التابعة للسلطان محمد بن ملكشاه) وأملاك الناس ضرائب يأخذونها ليكفوا عنها الأذى، فتعذر بذلك انتفاع السلطان بقراه والناس بأملاكهم. وتمشى لهم الأمر بالخلف الواقع بين السلطانين بركيارق ومحمد (ابني ملكشاه). فلما صفت السلطنة لمحمد ولم يبق له منازع، لم يكن عنده أمر أهم من قصد الباطنية وحربهم والانتصاف للمسلمين من جورهم وعسفهم. فرأى البداية بقلعة أصبهان التي بأيديهم، لأن الأذى بها أكثر، وهي متسلطة على سرير ملكه. فخرج بنفسه فحاصرهم في سادس شعبان

(سنة ٥٠٠ هـ). وكان قد عزم على الخروج أول رجب، فساء ذلك من يتعصب لهم من العسكر، فأرجفوا أن قلج أرسلان بن سليمان قد ورد بغداد وملكها، وافتعلوا في ذلك مكاتبات. ثم أظهروا أن خللاً قد تجدد بخراسان. فتوقف السلطان لتحقق الأمر. فلما ظهر بطلانه عزم غريمة مثله وقصد حربهم وصعد جبلاً يقابل القلعة من غربيها، ونصب له التخت في أعلاه. واجتمع له من أصبهان وسوادها لحربهم الأمم العظيمة للذحول (الثارات) التي يطالبونهم بها. وأحاطوا بجبل القلعة ودوره أربعة فراسخ. ورتب الأمراء لقتالهم: فكان يقاتلهم كل يوم أمير. فضاق الأمر بهم واشتد الحصار عليهم وتعذرت عندهم الأقوات. فلما اشتد الأمر عليهم كتبوا فقوى فيها: «ما يقول السادة الفقهاء، أئمة الدين، في قوم يؤمنون بالله وكتبه ورسله والبوم فتوى فيها: «ما يقول السادة الفقهاء، أئمة الدين، في قوم يؤمنون بالله وكتبه ورسله والبوم الآخر، وأن ما جاء به محمد (ص) حق وصدق، وإنّما يخالفون في الإمام: هل يجوز للسلطان مهادنتهم وموادعتهم وأن يقبل طاعتهم ويحرسهم من كل أذى؟ » فأجاب أكثر الفقهاء بجواز ذلك، وتوقف بعضهم، فجمعوا للمناظرة، ومعهم أبو الحسن علي بن عبد الرحمن السجستاني؛ وهو من شيوخ الشافعية، فقال بمحضر من الناس: يجب قتالهم؛ ولا يجوز إقرارهم بمكانهم. ولا ينفعهم التافظ بالشهادنين، فإنهم يقال لهم: أخبرونا عن إمامكم. إذا أباح لكم ما خطره الشرع. أو حظر عليكم ما أباحه الشرع: أتقبلون أمره؟ فإنهم يقولون: نعم! وحينت فرتباح.

وطالت المناظرة في ذلك.

ثم إن الباطنية سألوا السلطان أنْ يرسل إليهم من يناظرهم، وعينوا على أشخاص من العلماء. منهم القاضي أبو العلاء صاعد بن يحيى شيخ الحنفية بأصبهان وقاضيها وغيره. فصعدوا إليهم وناظروهم وعادوا كما صعدوا. وإنما كان قصدهم التعلل والمطاولة.

فلجَّ حينئذ السلطانُ في حصرهم. فلما رأوا عين المحاققة أذعنوا

إلى تسليم القلعة، على أن يعطوا عوضاً عنها قلعة خالنجان، وهي على سبعة فراسخ من أصبهان. وقالوا: « إنّا نخاف على دمائنا وأموالنا من العامّة، فلا بُدّ من مكان نحتمي به منهم ». فأشير على السلطان إجابتهم إلى ما طلبوا. فسألوا أن يؤخرهم إلى النوروز، ليرحلوا إلى خالنجان ويسلموا قلعتهم. وشرطوا أن لا يسمع قول متنصبّح فيهم؛ وإنْ قال أحدٌ عنهم شيئاً سلّمه إليهم؛ وأن من أتاه منهم ردّه إليهم. فأجابهم إليه. وطلبوا أن يحمل إليهم من الإقامة ما يكفيهم يوماً بيوم. فأجيبوا إليه في كل هذا، وقصدهم المطاولة انتظاراً لفتق ينفتق أو حادث يتجدد.

ورتب لهم وزير السلطان، سَعْدُ الملْك، ما يحمل إليهم كلّ يومٍ من الطعام والفاكهة وجميع ما يحتاجون إليه. فجعلهم يرسلون ويبتاعون من الأطعمة ما يجمعونه ليمتنعوا في قلعتهم.

ثم إنهم وضعوا من أصحابهم من يقتل أميراً كان يبالغ في قتالهم. فوثبوا عليه وجرحوه، وسلم منهم. فحينئذ أمر السلطان بإخراب قلعة خالنجان، وجدد الحصار عليهم. فطلبوا أن ينزل بعضهم ويرسل السلطان معهم من يوصلهم إلى طبس، وأن تقيم البقية منهم في ضرس من القلعة إلى أن يصل إليهم من يخبرهم بوصول أصحابهم، فينزلون حينئذ، ويرسل معهم من يوصلهم إلى ابن الصباح بقلعة ألموت: فاجيبوا إلى ذلك. فنزل منهم إلى الناظر وإلى طبس وساروا. وتسلم السلطان القلعة وخربها.

ثم إن الذين ساروا إلى قلعة الناظر وطبس وصل منهم من أخبر ابن عطّاش بوصولهم فلم يسلم السن الذي بقي بيده، ورأى السلطان منه الغدر والعودة عن الذي قدره. فأمر بالزحف اليه. فزحف الناس عامة ثاني ذي القعدة (سنة ٥٠٠ه)، وكان قد قل عنده من يمنع

ويقاتل. فظهر منهم صبر عظيم وشجاعة زائدة. وكان قد استأمن إلى السلطان إنسان من من أعيانهم، فقال لهم: إني أدلكم على عورة لهم. فأتى بهم إلى جانب لذلك السن لهم لا يرام، فقال لهم: اصعدوا من ها هنا. فقيل إنهم قد ضبطوا هذا المكان وشحنوه بالرجال. فقال: إن الذي ترون أسلحة وكذاغندات قد جعلوها كهيئة الرجال لقاتهم عندهم. وكان جميع من بقي ثمانين رجلاً. فزحف الناس من هناك، فصعدوا منه، وملكوا الموضع، وقُتِل أكثر الباطنية، واختلط جماعة منهم مع من وصل، فخرجوا معهم.

وأما ابن عطاش فإنه أُخِذ أسيراً، فتُرك أسبوعاً. ثم إنه أُمر به فأشهر في جميع البلد، وسُلِخ جلده، فتجلّد حتى مات. وحشي جلده تبناً، وقتل ولده؛ وحُمِل رأساهما إلى بغداد. وألقت زوجتُه نفسها من رأس القلعة فهلكت، وكان معها جواهر نفيسة لم يوجد مثلها، فهلكت أيضاً وضاعت.

وكانت مدة البلوى بابن عطاش اثنتي عشرة سنة  $^{(1)}$ .

ويضيف ابن الجوزي<sup>(۲)</sup> إلى هذه المعلومات الوفيرة أن ابن عطاش كان في أول أمره طبيباً، وأن أباه أُخذ في أيام طغرلبك لأجل مذهبه الإسماعيليّ، فأراد طغرلبك قتله، لكنه أظهر التوبة ومضى إلى الريّ، وصاحب أبا عليّ النيسابوري، وهو متقدم الإسماعيليّة في السري؛ وصاهره، وصنف رسالة في الدعوة إلى هذا المذهب سماها « العقيقة »، ومات، أي عبد الملك بن عطاش، في سواد مدينة الريّ.

<sup>(</sup>۱) ابن الأثير: « الكامل في التاريخ »، ج ۱۰، ص ۱٥١ \_ ١٥٢، حوادث سنة ٥٠٠ ه. القاهرة سنة ١٣٠٣ ه.

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزي: « المنتظم في تاريخ الملوك والأمم »، جـ ٩، ص ١٥١، حيدر أباد سنة ١٣٥٩ هـ.

ورواية ابن الأثير هذه تكشف لنا عن مهارة الباطنية الإسماعيليّة في فنون الحرب والمراوغة والمخادعة، وتشهد لهم بالشجاعة الفائقة، خصوصاً ما أشار إليه في آخر الرواية من أنهم كانوا يصنعون دُمى على هيئة رجال حين يعوزهم الرجال، ليوهموا العدو كثرة عددهم.

وفي هذه السنة عينها، سنة ٥٠٠ ه، اغتالوا فخر الملك أبا المظفر ابن نظام الملك، وكان أكبر أو لاده، قتله باطني جاءه مستصرخاً ودفع إليه رقعة فبينما هو يتأملها ضربه بسكين في مقتله فتوفى، وكان ذلك بنيسابور، وهو يومئذ وزير السلطان سنجر.

ومن قبله قتل أبوه نظامُ الملك أبو علي الحسن بن علي بن اسحق، وزير السلطان ملكشاه، وذلك بالقرب من نهاوند. فقد أتاه صبيٌّ ديلمي من الباطنية في صدورة مستغيث، فضربه بسكين كانت معه، فقضى عليه؛ وهي نفس الطريقة التي اتبعت في اغتيال ابنه.

## حرب السلطان محمد بن ملكشاه مع الحسن بن الصباح

وبعد الاستيلاء على قلعة شاهرز وقتل أحمد بن عبد الملك بن عطاش، استمر السلطان محمد في مطاردة الباطنية في حصونهم، وقد تولى أمر الباطنية بعد مقتل أحمد بن عبد الملك بن عطاش: الحسنُ الصباح، صاحب قلعة ألموت، فصار يلقب بلقب: « الحجة (1).

ظل الحسن الصباح يغير على جيرانه، ويقتل رجالهم ويسبي نساءَهم ولم تفلح الحملات الأولى التي أرسلها السلطان محمد في القضاء عليه. « فلما أعضل داؤه ندب (السلطان محمد) لقتاله الأمير نوشتكين

<sup>(</sup>۱) انظر: «كلام بير »، ص ٤٤/ ٥١، نشرة ايفانوف؛ «روضة التسليم »، ص ١٧٤؛ «المواقف » لعضد الدين الايجي، ص ٣٥٢؛ شرة سيرنسن، ليبتسك، سنة ١٨٤٨ م.

شيركير، صاحب آية وساوة وغيرها. فملك منهم عدة قلاع، منها قلعة كلام، ملكها في جمادى الأولى سنة خمس وخمسماية. وكان مُقدِّمها يعرف به « على بن موسى ». فأمَّنه ومن معه، وسيّر هم إلى ألموت. وملك منهم أيضاً قلعة بيرة، وهي على سبعة فراسخ من قزوين. وأمّـنهم وسير هم إلى ألموت أيضاً. وسار إلى قلعة ألموت فيمن معه من العساكر. وأمده السلطان بعدة من الأمراء، فحصرهم، وكان هو من بينهم صاحب القريحة والبصيرة في قتالهم، مع جودة رأى وشجاعة. فبني عليها مساكن، يسكنها هو ومَنْ معه. وعيّن لكل طائفة من الأمراء أشهراً يقيمونها. فكانوا ينيبون ويحضرون، وهو ملازم الحصار. وكان السلطان ينقل إليه الميرة والذخائر والرجال. فضاق الأمر على الباطنية وعدمت عندهم الأقوات وغيرها. فلما اشتد عليهم الأمر، نزَّلوا نساءَهم وأبناءَهم مستأمنين، ويسألون أن يفرج لهم ولرجالهم عن الطريق، ويؤمَّنوا. فلم يجابوا إلى ذلك، وأعادهم إلى القلعة، قصداً ليموت الجميع جوعاً. \_ وكان ابن الصبّاح يجري لكل رجل منهم في اليوم رغيفاً وثلاث جوزات. فلما بلغ بهم الأمر السي الحد الذي لا مزيد عليه، بلغهم موتُ السلطان محمد، فقويت نفوسهم وطابت قلبوهم. ووصل الخبرُ إلى العسكر المحاصر لهم بعدهم بيوم، وعزموا على الرحيل. فقال شيركير إن رحلنا عنهم وشاع الأمر نزلوا إلينا وأخذوا ما أعددناه من الأقوات والذخائر. والرأي أن نقيم على قلعتهم حتى نفتحها. وإنْ لم يكن المقام فلا بدَّ من مقام ثلاثة أيام حتى ينفد منا ثقانا وما أعددناه، ونُحرق ما نعجز عن حمله لئلاً يأخذه العدوّ. فلما سمعوا قوله علموا صدقه. فتعاهدوا علي الاتفاق والاجتماع. فلما أمسوا رحلوا من غير مشاورة، ولم يَبْقُ غير شيركير. ونزل إليه الباطنية من القلعة، فدافعهم وقاتلهم. وحمى من تخلف من سوقه \_ العسكر وأتباعه. ولحق

بالعسكر. \_ فلما فارق القلعة غنم الباطنية ما خلف عندهم (1).

وفي سنة ١٨٥ ه مات الحسن بن الصباح (ابن الأثير ط ١، ص ٢٢٢، حوادث سنة ١٨٥ هـ).

ولكن استمر سلطان الباطنية في ألموت وبعض النواحي المجاورة. واستمروا في الاغتيال السياسي:

١ في سنة ١٩٥ قتلوا القاضي أبا سعد محمد بن نصر بن منصور الهروي،
 بهمذان، وكانت له مكانة كبيرة في الدولة السلجوقية.

٢ ــ وفي سنة  $^{\circ} ^{\circ} ^{\circ}$  في  $^{\circ} ^{\circ} ^{\circ}$  القعدة قتلوا قسيم الدولة آقسنقر البرسقي، صاحب الموصل، وذلك في مدينة الموصل.

" \_ وفي سنة ٥٢١ ه قتلوا معين الملك أبا نصر أحمد بن الفضل، وزير السلطان سنجر، وكان قد أبلي في قتالهم.

- ٤ \_ وفي سنة ٥٢٢ ه قتلوا عبد اللطيف بن الخجندي، رئيس الشافعية بأصبهان.
- وفي سنة ٢٤٥ ه قتلوا الآمر بأحكام الله أبا علي بن المستعلي العلوي صاحب
   مصر؛ خرج إلى منتزه، فلما عاد وثب عليه الباطنية فقتلوه.

وتستمر سلسلة الاغتيالات التي قام بها الباطنية في تلك الفترة.

## قتال السلطان سنجر للباطنية

وفي سنة ٥٢٠ أمر الوزير أبو نصر أحمد بن الفضل، وزير

<sup>(</sup>۱) ابن الأثير: « الكامل في التاريخ »، ج ۱۰، ص ۱۸٥، ۱۸٦، حوادث سنة ٥١١. القاهرة، سنة ١٣٠٣ هـ.

السلطان سنجر، بالاستمرار في مطاردة الباطنية «وقتلهم أين كانوا، وحيثما ظفر بهم، ونهب أموالهم وسبني حريمهم. وجَهر جيشاً إلى طريثيث، وهي لهم؛ وجيشاً إلى بينهق، من أعمال نيسابور. وكان في هذه الأعمال قرية مخصوصة بهم، اسمها طرز، وقعد لهم فيها إنسان اسمه: الحسن بن سمين. وسير إلى كل طرف من أعمالهم جمعاً من الجند، ووصاهم أن يقتلوا من لقوهم منهم. فقصدت كل طائفة إلى الجهة التي سيرت إليها. فأما القرية التي بأعمال بيهق فقصدها العسكر فقتلوا كل من بها. وهرب مقدمهم، وصعد منارة المسجد، وألقى نفسه منها فهلك. وكذلك العسكر المنفذ إلى طريثيث قتلوا من أهلها فأكثروا وغنموا من أموالهم، وعادوا » (ابن الأثير، ج ١، ص ٢٢٤ – ٢٢٥، حوادث سنة ٥٢٠ ه).

## استيلاء السلطان محمود بن محمد خان على ألموت

وفي سنة ٢٥ ه ملك السلطان محمود بن محمد خان قلعة ألموت<sup>(۱)</sup>. وتولي السلطان محمود بن محمد خان في شوال سنة ٥٢٥ بهمذان، وسنّه نحو ٢٧ سنة، وكانت ولايت للسلطنة ١٢ سنة و ٩ أشهر و ٢٠ يوماً. وبعده تولى السلطنة ابنه داود، فوقعت الفتتة في همذان وسائر بلاد الجبل. ثم سكنت. لكن عمّه السلطان مسعود سار من جرجان واستولى على تبريز، فسار إليه داود وجرى بينهما القتال إلى سلخ المحرم سنة ٢٦٥ ه ثم اصطلحا. ثم قامت الحرب بين السلطان مسعود وعمه السلطان سنجر، فانهزم السلطان مسعود، وعاد إلى كنجه، وتولى الملك طغرل السلطنة. وحارب الملك داود ابن أخيه، فانهزم

<sup>(</sup>۱) ابن الأثير: « الكامل »، ج ۱۰، ص ۲۳۸، س ٤ من النص، حوادث سنة ٥٢٤ هـ. القاهرة، سنة ١٣٠٣ هـ.

داود. ثم عاد السلطان مسعود إلى السلطنة وانهزم الملك طغرل، واستقر بهمذان، فأرسل بعض الباطنية لقتل آقسنقر الاحمديلي. وفي سنة ٥٢٨ عاد طغرل بن محمد بن ملكشاه فملك بلاد الجبل جميعها، وأجلى عنها أخاه السلطان مسعوداً، فعاد هذا منهزماً إلى بغداد. ثم توفي طغرل في المحرم من سنة ٥٢٩ ه، فاستعاد السلطان مسعود امتلاكه لبلاد الجبل.

وفي نفس السنة، سنة ٥٢٩ قتل الباطنية الخليفة العباسي المسترشد بالله، وتولى الخلافة بعده ابنه الراشد بالله، ولكنه لم يستمر طويلاً، بل عُزل وتولى الخلافة مكانه المقتفي بالله في سنة ٥٣١ ه.

ويظهر أن استيلاء السلطان محمود بن محمد خان على قلعة ألموت في سنة ٢٥ هـ لم يستمر طويلاً، إذ يظهر أنه بعد وفاته في سنة ٥٢٥ هـ استردها الباطنية من جديد.

ونعرف من ابن الأثير (حوادث سنة ٦٢٤ ه) أن الإسماعيليّة كانت تمتد بلادهم من حدود ألموت إلى كردكوه بخراسان، وأن جلال الدين بن خوارزمشاه محمد بن تكش أرسل جيشاً لقتال الإسماعيليّة لأنهم قتلوا أميراً من أمرائه، فانتقم له منهم، وقتل الكثير منهم، ونهب أموالهم (ابن الأثير، ج ١٢، ص ١٨٢، القاهرة، سنة ١٣٠٣ ه) مما يدل على أن دولة الإسماعيليّة في ألموت وسائر القلاع الرئيسية كانت لا تزال قوية إلى سنة ٦٢٤ ه.

والحقيقة أن ألموت لم تسقط نهائياً إلا في شوّال سنة ٢٥٤ ه حينما استولى عليها المغول بقيادة هو لاكو؛ وبهذا انتهت دولة ألموت الإسماعيليّة نهائياً.

## الدعوة الجديدة

يُسمَّى الشهرستاني مذهب الحسن بن الصباح به « الدعوة الجديدة » تمييزاً لها من الإسماعيليّة القديمة، المتمثلة في الإسماعيليّة الفاطمية.

والشهرستاني هو أهم مصدر عربي عن آراء الحسن بن الصبّاح. إذ نقل إلى العربية « الفصول الأربعة » التي كتبها الحسن بن الصبّاح باللغة الفارسية، وضاع الأصل الفارسي لها، فصار هو مصدرنا الوحيد لهذه « الفصول الأربعة ».

يقول الشهرستاني عن الحسن بن الصباح والدعوة: « نحن ننقل ما كتبه بالعجمية (= الفارسية) إلى العربية. لا معاب على الناقل... فنبدأ « بالفصول الأربعة » التي ابتدأ الدعوة بها؛ وكتبها عجمية، فعربتها، قال (أي الحسن بن الصباح):

للمفتي في معرفة الباري تعالى أحدُ قوليْن: إما أن يقول: أعْرِفُ الباري تعالى بمجرد العقل والنظر، من غير احتياج إلى تعليم معلّم؛ وإما أن يقول: لا طريق إلى المعرفة مع العقل والنظر، إلا بتعليم معلّم صادق. قال: ومن أفتى بالأوّل فليس له الإنكار

على عقل غيره ونظره: فإنه متى أنكر فقد علم، والإنكار تعليم، ودليل على أن المنكر عليه يحتاج إلى غيره. قال: والقسمان ضروريان: فإن الإنسان إذا أفتى بفتوى أو قال قولاً فإما أن يعتقده من نفسه، أو من غيره. وكذلك إذا اعتقد عقداً: فإما أن يعتقده من نفسه، أو من غيره. وكذلك إذا اعتقد الرأي، والعقل.

وذكر في الفصل الثاني أنه إذا ثبت الاحتياج إلى مُعَلّم: أفيصلح كل معلم على الإطلاق، أم لا بدّ من معلم صادق؟ قال: ومَنْ قال إنه يصلح كل معلم، ما ساغ له الإنكار على معلم خصمه. وإذا أنكر فقد سلّم أنه لا بدّ من مُعلّم معتمد صادق. قيل: وهذا كَسْر على أصحاب الحديث.

وذكر في الفصل الثالث أنه إذا ثبت الاحتياج إلى معلم صادق: أفلا بــد مـن معرفــة المعلم أو لا والظفر به ثم التعلم منه؟ أم جاز التعلم من كل معلم من غير تعيين شخصه وتبيين صدقه؟ والثاني رجوع إلى الأول.

ومن لم يمكنه سلوك الطريق إلا بمقدم ورفيق فالرفيق ثم الطريق. وهو كسر على الشبعة.

وذكر في الفصل الرابع أن النّاس فرقتان: فرقة قالت: يُحتاج في معرفة الباري تعالى الله معلم صادق، ويجب تعيينه وتشخيصه أو لاً، ثم التعلم منه؛ وفرقة أخذت في كل علم من معلم وغير معلم. وقد تبيّن بالمقدمات السابقة أن الحق مع الفرقة الأولى. فرأسهم يجب أن يكون رأس المحققين. وإذا تبيّن أن الباطل مع الفرقة الثانية فرؤساؤهم يجب أن يكونوا رؤساء المبطلين. قال: وهذه الطريقة

التي عرفتنا المحق بالحق. عرفتنا (١) المُحق بالحق معرفة مجملة. ثم نعرف بعد ذلك الحق بالمُحق معرفة مفصلة حتى لا يلزم دوران المسائل. وإنما عنى بالحق ها هنا الاحتياج، وبالمحق: المحتاج إليه. وقال: بالاحتياج عرفنا الإمام، وبالإمام عرفنا مقادير الاحتياج، كما بالجواز عرفنا الوجوب، أي واجب الوجود، وبه عرفنا مقادير الجواز في الجائزات. قال: والطريق إلى التوحيد كذلك، حذو القذة بالقذة.

ثم ذكر فصولاً في تقرير مذهبه: إمّا تمهيداً، وإمّا كَسْراً على المذاهب. وأكثرها كَسْرٌ، وإلزام، واستدلال بالاختلاف: على البطلان، وبالاتفاق: على الحق.

منها « فصل الحق والباطل »، والصغير والكبير. يذكر أن في العالم حقاً وباطلاً؛ ثم يذكر أن علامة الحق هي الوحدة، وعلامة الباطل هي الكثرة؛ وأن الوحدة مع التعليم، والكثرة مع الرأي. والتعليم مع الجماعة، والجماعة مع الإمام؛ والرأي مع الفرق المختلف، وهي مع رؤسائهم. وجَعَل الحق والباطل والتشابه بينهما من وجه، والتمايز بينهما من وجه، والترتيب في أحد الطرفين: ميزاناً يزن به جميع ما يتكلم فيه.

قال: وإنما أنشأت هذا « الميزان » من كلمة الشهادة وتركيبها من النفي والإثبات، أو النفي والاستثناء. قال: فما هو مستحق النفي: باطلٌ، وما هو مستحق الإثبات: حقٌ؛ ووزن بذلك الخير والشرّ والصدق والكذب، وسائر المتضادات.

ونكتته (۲) أن يرجع في كل مقالة وكلمة إلى إثبات المعلم، وأن التوحيد هـو التوحيد والنبوة معاً حتى تكون نبوة.

<sup>(</sup>١) في نسخة: عرفنا بها الحق.

<sup>(</sup>٢) أيْ غايته الرئيسية.

وهذا هو منتهى كلامه.

وقد منع العوامَّ عن الخوض في العلوم، وكذلك الخواصَّ عن مطالعة الكتب المتقدمة، الالله عن عرف كيفية الحال في كل كتاب، ودرجة الرجال في كل علم.

ولم يتعدّ بأصحابه \_ في الإلهيات \_ عن قوله: إن إلهنا إله محمد. قال: أنا وأنتم تقولون: إلهنا إله العقول، أي ما هدى إليه عقل كل عاقل. فإن قيل لواحد منهم: ما تقول في تقولون: إلهنا إله العقول، أي ما هدى إليه عقل كل عاقل. فإن قيل لواحد منهم: ها تقول في الباري تعالى، وأنه: هل هو واحد أم كثير، عالم قادر أمْ لا؟ لم يُجبُ إلا بهذا القدر: « إن إلهي الباري تعالى، وأنه: هل هو واحد أم كثير، عالم قادر أمْ لا؟ لم يُجبُ إلا بهذا القدر: « إن إلهي الباري تعالى، وهو الذي أرسل رسوله بالهدى » (سورة التوبة آية ٣٣)؛ والرسول هو الهادي البه ».

وكم قد ناظرتُ<sup>(۱)</sup> القومَ على المقدمات المذكورة فلم يتخطوا عن قولهم: أفنحتاج إليك؟ أو نسمع هذا منك؟ أو نتعلم عنك؟

وكم قد ساءلت القوم في الاحتياج، وقلت: أين المحتاج إليه؟ وايـش يقـرر لـي فـي الإلهيات؟ وماذا يرسم لي في المعقولات؟ إذ المعلم لا يُعنى لعينه، وإنما يُعنى ليُعلم، وقد سددتم باب التسليم والتقليد. وليس يرضى عاقلٌ بأن يعتقد مذهباً على غير بصيرة، وأن يسلك طريقاً من غير بينة. وإن كانت مبادئ الكلام تحكيمات، وعواقبها تسليمات، «فـلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ثم لا يجدوا في أنفسهم حَرَجاً ممـا قضـيت ويسلموا تسليماً » (سورة النساء آية ٦٤)(٢) ».

<sup>(</sup>١) أي: أنا الشهرستاني.

<sup>(</sup>۲) الشهرستاني (المتوفى سنة ۵٤۸ هـ): « الملل والنحل »، بهامش « الفصل » لابن حــزم، ج ۲، ص ۳۳ ــ ص ۳٦. القاهرة، ۱۳۲۱ هـ؛ ج ۱، ص ٤٣٧ ــ ٤٤٧، نشرة محمد بن فــتح الله بــدران، القــاهرة مطبعة الأزهر سنة ١٩٥١.

وكان الشهرستاني (ولد سنة ٤٧٩ ه، وتوفي سنة ٥٤٨ ه) معاصراً للحسن الصببّاح أصغر منه سنّاً، وقد عاصر أحداث الباطنية الرئيسية مع السلاجقة، وعاش في منطقة قريبة من دولتهم.

وواضح من هذا التلخيص \_ إذ هو تلخيص موجز جداً، وليس تعريباً للأصل كما زعم الشهرستاني في أول كلامه \_ أن الجديد في دعوة الحسن بن الصباح هو التمسك بالتعليم من معلّم هو الإمام، وإنكار المعرفة العقلية.

وقد أشار إلى هذا أبو حامد الغزالي في « فضائح الباطنية » فقال، وهو يعدد ألقابهم، ويذكر أخيراً لقب التعليمية:

« وأما التعليمية فإنهم لقبوا بذلك لأن مبدأ مذاهبهم إبطالُ الـرأي وإبطالُ تصرف العقول، ودعوةُ الخلق إلى التعليم من الإمام المعصوم، وأنه لا مدرك للعلوم إلا التعليم. ويقولون في مبتدأ مجادلتهم: الحق إما أن يُعْرَف بالرأي، وإمّا أن يُعْرَف بالتعليم. وقد بطَل التعويل على الرأي لتعارض الآراء وتقابل الأهواء واختلاف ثمرات نظر العقلاء؛ فتعين الرجوعُ إلى التعليم والتعلم. وهذا اللقب هو الأليق بباطنية هذا العصر، فإن تعويلهم الأكثر على الدعوة إلى التعلم وإبطال الراي وإيجاب إتباع الإمام المعصوم، وتنزيله في وجوب التصديق والاقتداء به منزلة رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) ».

وقد خصص الغزالي الباب السادس (ص ٧٣ ــ ص ١٣١) للرد عليهم في هذه النقطة، فاستوفاه وقسمه قسمين: ردّ إجمالي، ورد تفصيلي؛ وهذا الباب من خير ما كتبه الغزالي في هذا الموضوع.

والواقع أننا لم نجد \_ فيما رجعنا إليه من مصادر \_ ما يدل على

<sup>(</sup>١) أبو حامد الغزالي: « فضائح الباطنية »، ص ١٧، تحقيق د. عبد الرحمن بدوي، القاهرة، سنة ١٩٦٤ م.

أن مذهب التعليم كان عقيدة أساسية عند الإسماعيليّة قبل عهد الحسن بن الصببّاح، أي قبل العشرين سنة الأخيرة من القرن الخامس الهجري. صحيح أن الشيعة الاثنا عشرية تنطوي مبادؤهم على فكرة التعليم، لارتباطها بفكرة الإمام المعصوم ولهذا السبب أنكروا في الفقه الرأي والقياس لأنهما يقومان على العقل. ولهذا نجد الحسن بن الصبّاح يأخذ عليهم بعض مآخذ في نظريتهم في التعليم، كما رأينا في النص الذي أورده الشهرستاني، إذ يبذكر في تلخيص الفصل الثالث من « الفصول الأربعة » للحسن بن الصبّاح أن هذا يأخذ على الشيعة أنهم يقولون بضرورة الأخذ عن معلم؛ وهذا يقتضي معرفة المعلم أولاً والظفر به من أجل أن يكون في الوسع الأخذ عنه. فمن أين لنا أن نعرف المعلم إلا بمعلم يبدلنا عليه، ما دامت المعرفة لا تؤخذ إلا من معلم؟ وهذا يؤدي إما إلى الدور، أو إلى التسلسل، وكلاهما باطل.

وهكذا ينتهي الحسن بن الصبّاح إلى بيان أن موقف الشيعة نفسها موقف حـرج: لا معرفة إلا من الإمام، ولكن لا تحديد للإمام إلا بإمام أو بالعقل. والثاني يناقض كون المعرفة لا تتم إلا بالتعليم من إمام. والأول يتسلسل.

غير أنه لا يستطيع حل المشكلة: فكل ما يقوله في الفصل الرابع من فصوله الأربعة هو أننا نعرف الإمام بالاحتياج، كما نعرف واجب الوجود بالإمكان. ولكن ماذا يقصد بالاحتياج؟ هل يقصد: من يشعر الناس بالحاجة إليه أي الزعيم الذي يفرض نفسه ويُشْعر الناس بالحاجة إليه؟

ربما يكون هذا قصده؛ ولكن هذا يبعدنا تماماً عن جو الإسماعيليّة التي تقول بالنص من إمام إلى مَن يخلفه، ويقترب من نظرية الخوارج

في إمامة الأفضل؛ وهذا أبعد ما يكون عن الفكر الشيعي بعامة، والإسماعيليّة بخاصة.

و لا نستطيع أن نتوسع أكثر من هذا في تقرير ما يذهب إليه الحسن بن الصبّاح، لأن ما أورده الشهرستاني هو مجرد تلخيص موجز، وليس فيه إيضاح كافٍ لـرأي الحسن بن الصباح في هذه النقطة.

على أن كتاب « روضة التسليم (۱) » يذكر لنا رأياً آخر للحسن بن الصباح، وهو أن كل إمام مستقل في رأيه عن أي إمام آخر يسبقه، وبهذا ينكر الالتزام بما قرره الأئمة السابقون. وقد يفسر هذا ما نسب إلى الخليفة الفاطمي الآمر بالله من أنه اتهم الإسماعيلية النزارية بالاعتقاد بحرية اختيار الإمام (۱).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) نصير الدين الطوسي: «روضة التسليم» أو « التصورات »، نشره وترجمه ايفانوف، ليدن، سنة ١٩٥٠، ص ١١٨ \_ ١١١٠: « الهداية الأمرية »، ص ٢٨ نشرة علي أصغر فيضي، لندن، سنة ١٩٣٨.

# دولة ألموت بعد وفاة الحسن بن الصباح

لما توفي الحسن بن الصبّاح في ٦ ربيع الثاني سنة ١٥٥ ه تولى رئاسة الإسماعيليّة في ألموت وسائر قلاع الجبل: بزرگث أميد، وقد تميّز عهده بالحروب مع السلاجقة وتدهور قوة الإسماعيليّة في قلاع كثيرة، مما أدى إلى انحسار دولة ألموت. وكان رؤساء الإسماعيليّة في القلاع المختلفة يتوارثون رئاسة القلعة الواحدة ولداً عن والد، كما هي الحال في طريثيث مثلاً، وإنْ لم تكن هذه القاعدة مطردة في كل الأحوال.

وفي عهد بزركث أميد استمر الإسماعيليّة في مواصلة سياستهم الأساسية، وهي الاغتيال الفردي، فقتلوا، كما ذكرنا، ثلاثة قضاة، وبعض القواد العسكريين في المنطقة الممتدة جنوبي بحر الخزر وشمالي إيران؛ كما قتلوا الخليفة العباسي الراشد.

ولكنهم لم يتوسعوا في الاستيلاء على مزيد من القلاع، فيما عدا مرتين هاجموا فيهما جرجيان، وجيلان.

وتوفي بزرگث أميد في ٢٦ جمادى الأولى سنة ٥٣٢، وخلفه ابنه محمد بن بررگث أميد. وفي عهده استمر قتالهم مع السلاجقة. ذلك أن الإسماعيليّة قتلوا جوهراً، وهو أحد الأمراء في معسكر السلطان

سنجر. فقام العباس، نائب جوهر في الرىّ، بالانتقام له، فذبح عدداً من الإسماعيليّة في الـريّ. غير أن عبّاساً قتل هو الآخر وهو في زيارة إلى سلطان العراق السلجوقي، وكان قتلـه فيمـا تزعم المصادر الإسماعيليّة على يد الإسماعيليّة. لكن حدثت بعد ذلك هدنة بينهم وبين سـنجر، استمرت إلى قبيل نهاية حكم محمد بن بزرگث أميد. وفي نفـس الوقـت حـدث قتـال بـين إسماعيلية قهستان وبين ابن أنز، استمر ست سنوات (ابن الأثير، حوادث سنوات ٥٤٥، ٥٤٥).

على أنه في داخل دولة محمد بن بزركث أميد بدأ الصراع الداخلي بين الإسماعيلية أنفسهم. وكان لابنه الحسن، الذي سيخلفه، دور في هذا الاضطراب. ذلك أن الحسن الثاني هذا أراد العودة بالإسماعيلية في ألموت إلى عهد الحسن بن الصباح بما كانت عليه من حيوية. شم أنه كان ذا عقلية فلسفية قوية. فراح \_ فيما يروي رشيد الدين \_ يدرس مؤلفات كبار المفكرين الإسماعيليين السابقين، والفلاسفة، وخصوصاً كتب ابن سينا؛ وكتب التصوف. وبدأ في الدعوة إلى تأويل روحي للإسماعيلية مختلف عما ألفته الإسماعيلية في عهد أبيه وجده وكان فصيحاً، عالماً، فاستطاع التأثير في أتباع الإسماعيلية في ألموت وقلاع الجبل، وأصبحت له عندهم مكانة كبيرة. ويبدو أن بعض هؤلاء قد أخذوا يمجدونه إلى درجة أن يزعموا أنه هو الإمام المنتظر. فاضطر أبوه إلى وقف هذه الحركة، قائلاً إن الإمام يجب أن يكون ابن إمام، والحسن ليس كذلك. بل يروى أنه اضطر إلى قتل ٢٥٠ من أنصار الحسن وففى مثلهم.

ثم توفي محمد بن بزركث أميد في ٣ ربيع الأول سنة ٥٥٧ ه بعد أن حكم دولة الإسماعيليّة في ألموت أربعة وعشرين عاماً (١١٣٨ \_

١١٦٢ م) ولقب «شيخ الجبل ».

فتولى زعامة الدولة الألمونية ابنه الحسن، المعروف بالحسن الثاني. وقد بدأ حكمه بإطلاق سراح عدد من الأسرى من الريّ وقزوين. وخفف من التشدد الديني في ألموت، ولم يعد يعاقب على اقتراف الذنوب المخالفة للشريعة. وبدأ من ثم، وبعد عامين ونصف عام من حكمه، في نشر اصلاحاته. ذلك أنه في يوم ١٧ رمضان سنة ٩٩٥ دعا كل الأهالي في مملكته للاجتماع في رحبات الصلاة عند سفح قلعة ألموت. وأمر برفع أربعة ألوية كبيرة ذات أربعة ألوان: أبيض، أحمر، أصفر، وأخضر، في زوايا المنبر الأربع.

ونزل الحسن الثاني، «على ذكره السلام» (وهذا هو اللقب الذي سيطلق عليه)، من القلعة عند الظهر مرتدياً رداء أبيض ومعتماً بعمامة البيضاء، ووصل المنبر من الناحية اليمنى، وصعد. وألقى السلام ثلاث مرات: الأولى للديلميين (في الوسط)، ثم عن يمين (لأهل قهستان)، ثم عن شمال (للقادمين من العراق). ثم جلس لحظة، ونهض بعدها، ورفع سيفه وقال بصوت عال: «يا سكان العالمين، من الجن والناس والملائكة أجمعين! »! وقال لهم إنه جاءه شخص سراً من عند الإمام المستور، يحمل رسالة منه فيها بيان للإيمان. وقرأها عليهم، وعند نهاية الكلمة قال لهم: «إن إمام الزمان يبعث إليكم ببركاته ورحمته، ويقول إنك خاصة أتباعه. وقد رفع عنكم تكاليف الشريعة وجاءكم بالقيامة.

ثم ألقى خطبة باللغة العربية، زاعماً أنها من كلام الإمام المستور؛ وأمر محمد البستي بترجمتها إلى الفارسية. ومضمون هذه الخطبة ما يلي: « إن الحسن بن محمد بن بزرگث أميد هو خليفتنا، وداعينا، وحُجّتنا؛ وعلى شيعتي أن تطيعه في أمور الدنيا والآخرة، وأمره

لا يرد، وكلمته كلمتنا. وليعلموا أن مو لانا شفع لهم وقربكم إلى الله ». وقرأ رسالة بهذا المعنى مشحونة بمثل هذه الألفاظ، ثم نزل من المنبر، وصلّى ركعتي العيد. ثم مد سماطاً وأجلس الناس ليفطروا من الصيام. فأكلوا واستمتعوا كما يستمتع في الأعياد. وقال لهم: « اليوم هو العيد » ـ مع أن اليوم كان يوم ١٧ رمضان.

ومنذ ذلك التاريخ أطلق الإسماعيليّة في ألموت على يوم ١٧ رمضان اسم «عيد القيامة ». وصاروا يحتفلون به في كل عام ويشربون ويفرحون (١١).

وبعد ذلك الإعلان الأول بأسبوعين، أصدر بياناً ثانياً في مؤمنأباد بقهستان. فرتب المنبر على نفس الترتيب وقرأ رسالة أخرى أعلن فيها أنه كما أن المستنصر كان خليفة الله في الأرض فكذلك الحسن الثاني هو خليفة الله على الأرض وأن الرئيس مُظفّر هو خليفة الله على المرض في قُهستنان، ويجب إطاعته في كل شيء.

وهكذا أتى الحسن الثاني بثلاثة تجديدات، ما لبث النزارية في كل مكان أن قبلوها على در جات متفاوتة:

الأول أنه أعلن نفسه خليفة شه في أرضه، ولم يعد مجرد داعٍ كما كان أسلافه في ألموت؛

٢ \_ وأنه نسخ حكم الشريعة؛

" \_ وأنه أعلن قيامة الموتى، ونهاية الدنيا، وأن الذين استجابوا لدعوته قد بعثوا الآن للحياة الباقية، وأن من لم يستجيبوا له قضى عليهم بالفناء.

<sup>(</sup>١) انظر رشيد الدين، ورقة ٣٠٤ من المخطوط رقم ٧٦٢٨ في المتحف البريطاني.

وابتداءً من هذه اللحظة لقبه المستجيبون له بلقب: « على ذكره السلام! ».

ويذكر رشيد الدين أنه بعد أن أعلن الحسن الثاني هذا البيان بعث برسائل، بعضها سرّاً، يعلن فيها أنه الإمام على الحقيقة، وإنْ لم يكن كذلك ظاهرياً. إنه من نسل نزار روحياً. ومن هنا يمكن القول بأنه الإمام روحياً، تلافياً لاشتراط أن يكون الإمام من نسل علي بن أبي طالب.

ولما كان قد أعلن قيامة الموتى فقد صار هو «قائم القيامة ». أي الحكم بين الناس يوم القيامة. وكتاب « هفت باب أبي اسحق » يمجد الحسن الثاني باعتباره «قائم القيامـــة ». ومهمة « القائم » هي إيجاد الجنة على الأرض: فتسقط التكاليف، ولن يكون علـــى الأرض شغل و لا مرض، والو لادة لن تحدث إلا في الربيع (١). وفي الوقت الذي يأتي فيه القائم، لا بــد للناس أن يقروا بالإمام؛ إذ حين يجيء القائم، لن يكون ثم وقت للتوبة، وسيَفنى كل الــذين لــم يؤمنوا به. وهنالك تعود نفسُ الكل إلى الاتحاد بعقل الكل؛ وسيحدث سكون وســـلام، وســيلقى المؤمنون خير الجزاء (١).

وبمجيء القائم تزول مبررات التقية، وما تستبعه من النظاهر بالعمل بالتكاليف الشرعية. ولهذا دعا الحسن الثاني إلى إسقاط التكاليف علناً؛ وأوغل في هذا الاتجاه إلى حد أنه كان يعاقب من يتبع التكاليف الشرعية. ويقول الجويني<sup>(٦)</sup> إن ذلك كان سبباً في نفور كثير من أتباعه منه

Strothmann: Gnosistete, 1941-3, A, I. راجع (١)

<sup>(</sup>۲) انظر ناصر خسرو: « وجه دین »، ص ۱۳۱، ۱۵۳.

<sup>(</sup>٣) الجويني: ترجمة دفريمري في « المجلة الأسيوية » JA سنة ١٨٦٠، ص ٢١٠.

وتركهم له، واضطر الباقون الذين بقوا معه إلى العمل بإسقاط التكاليف الشرعية، على الأقل في الظاهر.

وبعد أن أعلن الحسن الثاني يوم القيامة بعام ونصف قتله حسين ناماور، صهره؛ وحسين ناماور هذا كان شيعياً من البويهيين الذين كانوا يسيطرون على غربي إيران في القرن الرابع في نفس الوقت الذي كانت فيه الخلافة الفاطمية في أوجها في مصر. ويرى رشيد الدين أن السبب في قتل حسين ناماور للحسن الثاني هو مقاومة فكرة القيامة ومحاولة إعادة الإسلام إلى صفائه مستنداً إلى الشريعة، ولكن على مذهب الشيعة الاثنى عشرية.

وكان مصرع الحسن الثاني في يوم الأحد ٦ ربيع الأول سنة ٦٦١ بعد أن حكم أربعة أعوام (٥٥٧  $_{-}$  ٥٦١  $_{-}$  ١١٦٢ م).

وخلفه ابنه محمد الثاني، وهو في التاسعة عشرة من عمره. وقد استطاع رغم شبابه أن يمسك بزمام الأمر بحزم وقوة، وأرغم أتباعه على الاعتراف به إماماً، وسيدوم ملكه أربعة وأربعين عاماً، كرسها لتعمق آراء أبيه.

#### إعلان القيامة

ونورد فيما يلي ترجمة لما أورده كتاب « هفت باب بابا سيدنا »، الذي كتب في عهد محمد الثاني، ابن الحسن الثاني، وقد نشره ايفانوف سنة ١٩٣٣ ضمن مجموعة « رسائل إسماعيلية قديمة (1):

<sup>(1)</sup> Vladimir Ivanow: **Two Early Ismaili Treatises**. Islamic Research Association Series, Vol. II, Bombay, 1933.

## (الفصل الثالث \_ القسم الثاني)

ينبغي فحص ألفاظ الخطبة الشريفة. حين قال مولانا علي (عليه السلام) إني سارفع منبراً في مصر، فإنه رفعه هناك؛ وسأستولي على دمشق، فإنه استولى عليها؛ وبعد ذلك سأذهب إلى الديلمان، فإنه ذهب إلى هناك. لكن ينبغي أن يكون للمرء عين لا ترى نفسها، وتراه هو. وكلماته عز وعلا! \_ لا تتناقض. وحين ينفخ في صور القيامة مرتين، سيكون نفخه من الديلمان؛ ودعوة القيامة، وهي شمس عصرها، ستشرق هناك؛ وعين الشمس ستكون هناك، و إلا فأين تكون!

ولن يختفي النور عن أية مدينة. ربما قال قائل إن عين شمس السماء في الأرض، وقد قطعت عن فلكها. هذا محال، لا يقول به عاقل. لكن إن كان محالاً بالنسبة إلى الحس الخارجي أن يقطع النور ويفصل من شمس السماء، التي هي جرم بين أجرام، فكذلك من المحال بالنسبة إلى القيامة (أي بالنسبة إلى الحقيقة) أن يقطع النور ويفصل من الشمس، التي هي الدعوة المباركة. هذه محالات: الأولى محال في التأويل، والثانية محال في الكل، في الحقيقة.

ثم إن حكم الشريعة مشترك بين الله والناس، لكن حكم القيامة خاص بالله العظيم ذي البهاء. والناس لا يشاركون في الألوهية من كون القيامة؛ وليس عندهم، عن هذا الملكوت، أية علامة أو وجود لأنفسهم. ولهذا فإنه من المحال في زمان الشريعة أن يختفي؛ وفي زمان القيامة يفصل بين الأول والأخير.

والنبي \_ عليه السلام! \_ قال: « قزوين باب الجنة »، أي أن قروين أحد أبواب الجنة. فلما كانت قزوين باب الديلمان، فإن الديلمان هي الجنة. وكل الناس في العالم يرجون وهم واثقون أن

الرب تعالى سيدخل الأبرار في الجنة ويلقي بالأشرار في النار. فمن المحال إذن أن يجعل حضرة مو لانا الأبرار يدخلون الجنة ويصيرون بين الأشرار في النار ويستترون في زاوية. «ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار » (البقرة ٢٠١). وهم قالوا إن أهل الجنة سيرون الله في الجنّة، وأهل النار في النار.

ودليل آخر: إن زمان القيامة الذي كان قبل آدم استمر إلى هذا الوقت الذي نحن فيه الآن. وعلى الرغم من أن القيامة أبدية، فإنها بالنسبة إلى الشريعة تتجدد (في الزمان). وكل الصالحين من الناس أشاروا إلى الحجة الأكبر وذكروا أنباء حسنة قائلين إن الحجة والقائم سيكونان في المكان الذي شهد به الأولياء والأوصياء والأنبياء وأولو العزم شهدوا به لكل المؤمنين.

وحضرة بابا سيدنا حسن الصبّاح \_ قدس الله ضريحه وتباركنا به \_ كان أكبر حجـة لقائم القيامة، وكان عيسى زمان القيامة، الذي ينير عمل أبيه. وسيدنا \_ قدس الله ضريحه \_ يقول إنه حين يظهر القائم فإنه سيضحّي بحمل، ويأتي براية حمراء. ثم يخرّب مولانا القـلاع، ويرفع حجاب التقية التي هي باب الشريعة، ولن تكون نهاية في عالم الأيس واللـيس. وفي الظاهر (با حكم ظاهر = بحسب الظاهر) سيقتل كل أصحاب القائم. وقد رأيت كل هذه الأنباء العظيمة في حضرة «على ذكره السلام »: ان سيدنا حسن أرسل حـامداً رسولاً إلى (من) «على ذكره السلام » طاعة وخضوعاً، وطلب منه المغفرة. وعلى المرء أن يقرأ « فصـل » ده \_ خداوند إلى الحسين بن عبد الملك حتى يعرف هذه المسألة.

وحتى خاتم التقية الذي ختم به حضرة مولانا على قلوب الناس منذ زمان القيامة: لقد مزق الخاتم الإلهي، ونسخ حكم الشريعة، مهما

كانت شجاعة الناس لفعل ذلك. ولو أراد إنسان آخر أن يفعل ذلك، فيجب على المرء أن يعتبر أنه يزيل هذا (الخاتم) قبل القرآن نفسه. وهذا عسير إلاَّ إذا جاء مولانا \_ عزّ وعلا \_ وأزاله. لقد جاء، ونسخ حكم التقيّة التي فرضها، وحكم الشريعة التي فرضها. ألم يقل حضرة: إنني قلت ووعدت بأن أرفع حجاب التقية من وجه الأمور بقوة؛ وقد نفذت وعدي.

ألم يعدّد سيدنا «على ذكره السلام» في نهاية فصل القاضي مسعود \_ حدود الدين، ثم قال: لست هذا و لا ذاك؟ فأجابوه بأن قالوا إن كنت نبياً فأرنا معجزة. فقال: حاشا لله، لأن ذلك سيتسبب في عقاب الناس. فقالوا له مرة أخرى: إن كنت حُجّة الله فآت بحجة. فقال: حاشا لله؛ لكني أنا حجة الله، وسبب عدم الناس. وبين الحدود التي حددها قال إنني لست هذا و لا ذاك؛ لكنه لم يقل وانني لست قائم القيامة، وسيد الكائنات.

وفي الفصل إلى الأمير حيدر مسعود يقول... (بياض في المخطوط) \_ وهذه الطريقة في التفكير هي طريقة من هو نائب وقاضي لديني؛ وهذا سر لا ينكشف. والميلاد الطاهر لحضرة حسن (تقدس اسمه) تم في الظاهر بعد زمان طويل وسنوات عديدة. وفي الفصل العربي الذي تلاه «على ذكره السلام »، لما قال « إنني أطوي عالم الزمان والمكان »، أراد أن يكشف جزئياً عن سر حاله. وبعد ذلك كان حضرة محمد (تقدس اسمه) \_ بعد حضرة حسن (أضاء جلاله)؛ وقال في نهاية « تفسير سيدنا حسن الكبير من البداية إلى النهاية »: إن البداية و النهاية فيه. و لا بد من التفكير في هذه المسألة.

وحضرته (تقدّس) يقول: ولمن قام سيدنا بالدعوة بين الناس؟

ألم يقم بالدعوة من أجل مو لانا «على ذكره السلام »؟ إن مو لانا كان من ذلك الوجه الذي قال عنه: «كل شيء هالك إلا وجهه» (سورة القصص آية ٨٨). وكان اليد، التي قال عنها: «يد الله فوق أيديهم» (سورة الفتح آية ١٠). وفي موضع آخر قال «جَنْب الله» (سورة النصل الزمر آية ٥٦) هو طبيعتي وجنبي. وطوال ذلك اليوم تكلم باللغة العربية، وفي هذا الفصل قال بالفارسية: لو أن مخلوقاً ادعى الألوهية، وجعل ناساً آخرين يبلغون مرتبة الألوهية وكذلك إذا ادعى بالنيابة عن شخص ليست له هذه المرتبة وادعى هذا الادعاء بدون معنى، قائلاً أما حجة القائم له فإنني سأقول له: لا حق لك في دعواك. فهذا حق واجب الوجود، مالك العالمين.

وتكلم مع كل أصناف الناس بقصد أن يقرر أنه سبب كل عالم (من هذه العوالم): مثلاً، يقول لأهل التضاد إنه سبب وجود عالم التضاد، ولأهل الترتب يقول إنه سبب وجود عالم الترتب، ولأهل الوحدة يقول إنه سبب وجود عالم الوحدة؛ وهو ينقذ الناس من التخبط، ويجعل أهل الوحدة يصلون إلى توحيده.

ويقول « مو لانا على ذكره السلام »: « أنا عبد من عباد الله، وأخو الرسول » \_ أي أنني عبد من عبيد الحضرة، وأخو حضرة رسول الله. وقال أيضاً إذا عرف « خداوند » بهذه الطريقة، فلا كفر أشد من هذا. وينبغي أن يسمى مو لانا: الدرة اليتيمة (أي الذي لا نظير لها)، لأنه أخرج فصو لاً عن حدود العقل. وبالجملة، فهناك أدلة كثيرة من هذا النوع على «خداوندية » مو لانا على ذكره السلام؛ ولكن يكفي العاقل هذا القدر، وإلاً لما انتهى الأمر. (١) »

<sup>(</sup>۱) « هفت باب بابا سیدنا »، ص ۱۹ ـ ۲۳، نشرة ایفانوف، بومباي، سنة ۱۹۳۳.

## النزارية والمستعلية

وهنا ينبغي علينا أن نعرض بإيجاز ما جرى للإسماعيلية في مصر وسوريا:

بلغت الدعوة الإسماعيليّة الفاطمية ذروة مجدها في عهد الخليفة المستنصر بالله أبي تميم معد بن الظاهر، الذي ولد في 17 جمادى الآخرة سنة 17 ه في القاهرة، وبويع بالخلافة في 10 شعبان سنة 17 ه وهو في السابعة من عمره، وتوفي في 17 ذي الحجة سنة 17 ه فكأنه بقي في الخلافة ستين سنة وأربعة أشهر. وفي عهده حدثت مجاعات شديدة. وهو الذي أرسل علي بن محمد الصليحي (حكم بين سنتي 17 ه 17 ه) للدعوة له باليمن، وبعث إليه بمال النجوى (وكانت قيمة النجوى عن كل فرد 17 م درهم). ولما وقعت الحروب والثورات استقدم أمير الجيوش بدر بن عبد الله الجمالي، وأسند إليه منصب الوزارة، وأسندت إلى بدر رئاسة الدعوة الإسماعيليّة، وصار الحاكم الفعلي في مصر، وكان مقدمه في سنة 17 ه.

كذلك أرسل المستنصر الداعي الحارث أرسلان البساسيري لتولي الدعوة في بغداد، حوالي سنة ٤٤٨ ه، فقام يدعو للمستنصر واستطاع

أن يأخذ بغداد ويقيم الخطبة فيها للمستنصر، وفر الخليفة العباسي القائم بأمر الله إلى عانة. وفي سنة ٤٥١ أقيمت الدعوة للمستنصر بالبصرة وواسط. لكن طغرل السلجوقي قدم إلى بغداد، وأعاد الخليفة القائم بأمر الله، بعدما خُطِب للمستنصر ببغداد أربعون خطبة؛ وقتل البساسيري في سنة ٤٥١ ه.

وفي سنة 209 ه اغتيل الصليحي، رئيس دعاة اليمن، فأسندت رئاسة الدعوة في اليمن لابنه « المكرم أحمد »، الذي تزوج داعية صنعاء، السيدة الحرة بنت أحمد بن جعفر بن موسى الصليحي، وسلمها زمام الأمر، فكان لها شأن كبير في تثبيت دعائم الدعوة الإسماعيليّة في اليمن.

ولما مات المستنصر أقام الأفضل بن أمير الجيوش بدر الجمالي في الخلافة من بعده ابنه: المستغلي بالله أبا القاسم أحمد. وهنا يقول النزارية إن المستنصر نص على أن يخلفه ابنه نزار، المولود في ١٠ ربيع الأول سنة ٢٣٧ ه بالقاهرة، وكان ذلك العهد بالخلافة في سنة ٤٨٠ ه. ولكن الأفضل بن بدر الجمالي وكان خال المستغلي، خاف من تولي نزار أن يضيع نفوذه، فعمل على تولية أخيه المستغلي. يقول المقريزي في ذلك: «لما مات الخليفة المستنصر بالله أبو تميم معد ابن الإمام الظاهر لإعزاز دين الله أبي الحسن علي، ابن الحاكم بأمر الله أبي علي منصور في ليلة الخميس الثامن عشر من ذي الحجة سنة سبع وثمانين وأربعمائة بادر الأفضل شاهنشاه ابن أمير الجيوش بدر الجمالي إلى القصر، وأجلس أبا القاسم، أحمد بن المستنصر، في منصب الخلافة، ولقبه: المستغلي بالله. وسيّر إلى الأمير نزار والأمير عبد الله والأمير إسماعيل: أو لاد المستنصر، فجاءوا إليه. فإذا أخوهم أحمد (= المستغلي) وهو أصغرهم، قد جلس على سرير الخلافة. فامتعضوا لذلك وشق عليهم. وأمرهم الأفضل بتقبيل الأرض وقال لهم:

قبّلوا الأرض لمولانا المستعلي بالله وبايعوه، فهو الذي نص عليه الإمام المستنصر قبل وفاته بالخلافة من بعده. فامتنعوا من ذلك، وقال كل منهم إن أباه قد وعده بالخلافة. وقال نزار: « لو قُطّعتُ ما بايعتُ مَنْ هو أصغر مني سنّا، وخطُّ والدي عندي بأني وليُّ عهده، وأنا أحضره ». وخرج مسرعاً ليحضر الخط. فمضى لا يدري به أحد، وتوجّه إلى الإسكندرية. فلما أبطأ مجيئه بعث الأفضل إليه ليحضر بالخط، فلم يَع له خبراً. فانزعج لذلك انزعاجاً عظيماً.

وكانت نُفرة نزار من الأفضل لأمور: (منها) أنه خرج يوماً، فإذا بالأفضل قد دخل من باب القصر وهو راكب. فصاح به نزار: « انزلْ يا أرمني الجنس! » فحقدها عليه، وصار كلّ منهما يكره الآخر. و (منها) أن الأفضل كان يعارض نزاراً في أيام أبيه، ويستخف به ويضع من حواشيه وأسبابه ويبطش بغلمانه. فلما مات المستنصر خافه لأنه كان رجلاً كبيراً وله حاشية وأعوان. فقدّم (أي الأفضل) لذلك أحمد بن المستنصر (= المستعلي) بعدما اجتمع بالأمراء وخوفهم من نزار. وما زال بهم حتى وافقوه على الإعراض عنه. وكان من جملتهم محمود بن مصال، فسيّر خفيةً إلى نزار وأعلمه بما كان من اتفاق الأفضل مع الأمراء على إقامة أخيه أحمد وإدارته لهم عنه. فاستعد للمسير إلى الإسكندرية هو وابن مصال.

فلما فارق الأفضل ليحضر إليه بخط أبيه، خرج (= نزار) من القصر متنكراً، وسار هو وابن مصال إلى الإسكندرية، وبها الأمير نصر الدولة أفتكين، أحد مماليك أمير الجيوش بدر الجمالي. ودخلا عليه ليلاً، وأعلماه بما كان من الأفضل، وتراميا عليه. ووعده نزار بأن يجعله وزيراً مكان الأفضل. فقبلهما أتمَّ قبول، وبايع نزاراً. وأحضر أهل الثغر (= الإسكندرية) لمبايعته، فبايعوه.

ونعَته بر « المصطفى لدين الله ».

فبلغ ذلك الأفضل. فأخذ يتجهز لمحاربتهم. وخرج في آخر المحرم سنة ثمان وثمانين (وأربعمائة) بعساكره. وسار إلى الإسكندرية. فبرز إليه نزار وأفتكين. وكانت بين الفريقين عدة حروب شديدة، انكسر فيها الأفضل، ورجع بمن معه منهزماً إلى القاهرة.

فقوي نزار وأفتكين، وصار إليهما كثير من العرب. واشتد أمر نزار وعظم، واستولى على بلاد الوجه البحري. وأخذ الأفضل يتجهّز ثانياً إلى المسير لمحاربة نرار، ودس إلى أكابر العربان ووجوه أصحاب نزار وافتكين، وصاروا إلى الإسكندرية. فنزل الأفضل إليها، وحاصرها حصاراً شديداً، وألح في مقاتلتهم، وبعث إلى أكابر أصحاب نزار، ووعدهم.

فلما كان في ذي القعدة وقد اشتد البلاء من الحصار، جمع ابن مصال ماله وفر في البحر إلى جهة بلاد المغرب. ففت ذلك في عضد نزار وتبيّن فيه الانكسار. واشتد الأفضل وتكاثرت جموعه. فبعث وقبض على نزار وأفتكين، وبعث بهما إلى القاهرة.

فأمّا نزار فإنه قُتِل في القصر بأنْ أقيم بين حائطيْن بُنيا عليه، فمات بينهما. وأما أفتكين فإنه قتله الأفضل بعد قدومه. (١) »

هذه هي الرواية التاريخية الصحيحة. أما المصادر الإسماعيليّة النزارية، فترعم أن نزاراً تمكن من مغادرة الإسكندرية سرّاً أثناء الحصار، واتجه إلى بلاد فارس، حيث استقر به المقام في جبال الطالقان، وأسس الدولة النزارية هناك. وينقل مصطفى غالب رواية مفصلة عن كتاب يدعى « الأخبار والآثار » للداعي المغربي الشيخ

<sup>(</sup>١) المقريزي: « الخطط »، ج ١، ص ٤٢٢ \_ ٤٢٣، طبع مطبعة بولاق، القاهرة سنة ١٢٧٠.

محمد أبي المكارم ذكر فيه قصة فرار نزار من الإسكندرية، ورد فيه ما يلي: «عندما اشتد الحصار على الإسكندرية مِنْ قبل الجاحد المارق الزنديق الأرمني الأفضل، غادرها مو لانا الإمام نزار عليه السلام مع أهل بيته متخفياً بزي التجار نحو سجلماسة، حيث مكث عند عمته هناك بضعة أشهر، حتى عادت إليه الرسل التي أوفدها لإبلاغ الحسن بن الصبّاح عن محل إقامته. فسار إلى جبال الطالقان مع أهل بيته ومَنْ بقي معه من دعاة وخدم، حيث استقر بقلعة ألموت بين رجال دعوته المخلصين، وعمل مع الحسن بن الصبّاح على تأسيس الدولة النزارية. وبعد أن تم له ذلك أصابه مرض شديد، استدعى على أثره دعاته، ونص على إمامة ابنه «على »، وذلك سنة ٩٠٤ ه، وتوفي في اليوم الثاني ودفنه في قلعة ألموت (١) ».

وهذه الرواية، وليس لها أيّ سند تاريخي، ولم يذكرها أي مؤرخ، قصد من اختراعها إلى الربط بين نزار وبين إسماعيلية إيران في ألموت وسائر القلاع الإسماعيلية التي أتينا على ذكرها.

#### \* \* \*

المهم أن الإسماعيليّة الفاطمية قد انقسمت من ذلك التاريخ، أي سنة ٤٨٨ ه، إلى فرقتيْن رئيسيتيْن: النزارية، وتطعن في إمامة المستعلى؛ والمستعلية وترى صحّة خلافته.

والنزارية صارت قاعدتها الأساسية في شمال إيران، وصار لها أنصارها في سورية والعراق والهند.

<sup>(</sup>۱) مصطفى غالب: «تاريخ الدعوة الإسماعيليّة »، ص ۱۸۳، دمشق، دار اليقظة، بدون تاريخ (سنة ١٩٥٣). وقد أصلحنا الأغلاط النحوية والاملائية، والغريب أن كتابته وكذلك كتابة عارف تامر حافلة بأفحش الأخطاء النحوية والإملائية واللغوية لدرجة مذهلة هذا فضلا عن اللعب بالنصوص التي ينقلون عنها، والأخطاء التاريخية التي لا حصر لها.

أما المستعلية فقد بقيت لها الخلافة الفاطمية في مصر والشام. فظل المستعلي في الخلافة حتى توفي (وقيل إنه سمّ، وقيل إنه قُتِل سرّاً) في سنة خمس وتسعين وأربعمائة، وعمره ٢٧ سنة و ٢٧ يوماً، ومدة خلافته سبع سنين وشهران. وفي أيامه اختلّت أحوال الدولة، وانقطعت الدعوة الإسماعيليّة من أكثر مدن الشام، بعد أن استولى على بلاد الشام السلجقة والصليبيون وتنازعوها فيما بينهم.

ولما مات المستعلي أقام الأفضل من بعده في الخلافة ابنه الآمر بأحكام الله أبا على منصوراً، وعمره ٥ سنوات وشهر وأيام. وفي أيامه قُتل الأفضل سنة ٧١٥ ه وبقي الآمر في الخلافة تسعاً وعشرين سنة و ٨ أشهر ونصفاً، إذ قُتل في ١٤ ذي القعدة سنة ٢٠٥ ه. وفي أيامه ملك الصليبيون كثيراً من المعاقل والحصون بسواحل الشام: إذ ملكوا عكا في شعبان سنة أيامه ملك الصليبيون كثيراً من المعاقل والحصون بسواحل الشام: إذ ملكوا عكا في شعبان سنة وجبيل وغزة في رجب سنة ٢٠٥، وطرابلس (لبنان) في ذي الحجة سنة ٢٠٥، وبانياس وجبيل وقلعة تبنين في ذي الحجة سنة ٢٠٥، وصور في سنة ١١٥. وكان عهده الأول عهد رخاء إلى أن عين راهباً يُدعى ابن أبي نجاح قسا في فرض الضرائب واغتصاب الأموال وكثرت مظالمه حتى قتله الناس. والآمر بأحكام الله «هو الذي جدّد رسوم الدولة، وأعاد إليها بهجتها بعد ما كان الأفضل أبطل ذلك. ونقل الدواوين والأسمطة من القصر بالقاهرة إلى دار وقتل وعمره ٣٤ سنة و ٩ أشهر وعشرون يوماً. وفي حياة الأفضل لم يكن له حول و لا طول، بل ظل محجوراً عليه حتى قُتل الأفضل في سنة ٥١٥ ه.

والنزارية هم الذين قتلوا الآمر بأحكام الله.

<sup>(</sup>١) المقريزي: « الخطط »، ج ٢، ص ٢٩١، طبع بولاق، سنة ١٢٧٠ ه.

فلمّا قُتل الآمر، أقام برغش وهزار الملوك الأمير عبد المجيد في دست الخلافة، ولقباه الحافظ لدين الله. فثار العسكر وأقاموا أبا علي بن الأفضل وزيراً، وقُتِلَ هزار الملوك الذي استقر وزيراً، وتم ذلك كله في يوم واحد. واستمر الحافظ لدين الله أبو ميمون عبد المجيد هذا في الخلافة حتى توفي في ٥ جمادى الآخرة سنة ٤٤٥ ه عن سبع وسبعين سنة، منها مدة خلافته ثماني عشرة سنة وأربعة أشهر وتسعة عشر يوماً، أصابته فيها شدائد كثيرة.

ومات والفتتة قائمة بالقاهرة، فأقيم ابنه الظافر بأمر الله أبو منصور إسماعيل، فأقام في الخلافة ٤ سنين و ٨ أشهر إلا خمسة أيام، واستبد الوزراء بالحكم. وفي أيامه أخذت عسقلان، وظهر الوهن في الدولة، وكان كثير اللهو، وهو الذي أنشأ الجامع المعروف بجامع الفاكهيين. وكان بينه وبين وزيره نصر بن عباس مودة أكيدة؛ لكنه خشي من أن يقتله الظافر. فدبر له القتل، فقُتِل الظافر في آخر المحرم سنة ٤٩٥، وكانت سنه يوم قتل ٢١ سنة و٩ أشهر، منها في الخلافة بعد أبيه ٤ سنوات و٨ أشهر إلا ٥ أيام.

فلما قُتِل الظافر، أقيم من بعده ابنه الفائز بنصر الله أبو القاسم عيسى، وعمره ٥ سنوات. وكان أهل القصر، بعد أن علموا بمقتل الظافر، قد بعثوا إلى طلائع بن رزيك، وكان على الأشمونين، يستنجدون به. فقدم طلائع بن رزيك، وإلي الأشمونين، بجموعه إلى القاهرة، فقر الوزير ابن عباس، واستولى طلائع على الوزارة، وقام بأمر الدولة إلى أن مات الفائز بنصر الله في ١٧ رجب سنة ٥٥٥ عن إحدى عشرة سنة وستة أشهر ويومين، منها في الخلافة ست سنين وخمسة أشهر وأيام، لم ير فيها خيراً. فإنه لما أخرج ليقام خليفة رأى أعمامه قتلى، وسمع الصراخ، فاختل عقله، وصار يصرخ حتى مات.

فأقام الصالح بن رزيك في الخلافة بعده: العاضد لدين الله أبا محمد عبد الله، وكان عمره يوم بويع إحدى عشرة سنة. وقام الصالح (وهو اللقب تلقب به طلائع بن رزيك بعد توليه الوزارة) بتدبير الأمور إلى أن قتل في رمضان سنة ٥٥٦ ه. فقام من بعده ابنه رزيك بن طلائع، وحسنت سيرته، فعزل شاور بن مجير السعدى عن و لاية قوص. فلم يقبل شاور " هذا العزل، وحشد جيشاً وسار على طريق الواحات في البرية إلى تروجه، فجمع الناس، وسار إلى القاهرة. فلم يثبت رزيك، وفر". فقبض عليه في أطفيح (بمحافظة الجيزة) واستقر شاور في الوزارة لأيام خلت من صفر سنة ٥٥٨. فأقام إلى أن ثار ضرغام، صاحب الباب، ففر منه إلى الشام. واستبد ضرغام بالوزارة، فقتل أمراء الدولة. فضعفت الدولة بسبب ذهاب أكابرها. فقدم الصليبيون ونازلوا بمدينة بلبيس مدة، ودافعهم المسلمون عنها عدة مرات حتي عادوا إلى مواقعهم بساحل الشام. ثم وصل شاور بعد أن تجهز في جند من الشام في جمادي الآخرة سنة ٥٥٩، فحاربه ضرغام على بلبيس بعساكر مصر. وانتهت الحرب بانهزام ضر غام. فمضى شاور إلى القاهرة، وقامت بين الفريقين حروب جديدة انتهت بهزيمة ضرغام وقتله في شهر رمضان سنة ٥٥٩ ه. « فاستولى شاور على الوزارة مرة ثانية. واختلف شاور مع النفر القادمين معه من الشام، وكانت له معهم حروب آلت إلى أن كتب شاور إلى مري، ملك الفرنج، يستدعيه إلى القاهرة ليعينه على محاربة شيركوه ومَنْ معه من الغز. فحضر، وقد صار شيركوه في مدينة بلبيس. فخرج شاور من القاهرة ونزل هو ومرى علي بلبيس، وحصرا شيركوه ثلاثة أشهر. ثم وقع الصلح. فسار شيركوه بالغُز إلى الشام، ورحل الفرنج. وعاد شاور إلى القاهرة سنة ستين وخمسمائة فلم يزل إلى أن قدم شيركوه من الشام بالعساكر مرة ثانية، في ربيع الآخر. فخرج شاور من القاهرة إلى لقائه، واستدعى مري ملك الفرنج. فسار شيركوه على الشرق وخرج من أطفيح. فسار إليه شاور بالفرنج، وكانت له معه الوقعة المشهورة. وسار شيركوه بعد الوقعة من الأشمونين وأخذ الإسكندرية. وعاد شاور إلى القاهرة، وخرج شيركوه من الإسكندرية بعد أن استخلف عليها ابن أخيه صلاح الدين يوسف بن أيوب »(۱) وانتهت هذه الأحداث بنقلد شيركوه الوزارة، وقام بالدولة شهرين وخمسة أيام. ومات في ٢٢ جمادى الآخرة سنة ٥٦٠ ه، فقلد الخليفة العاضد الوزارة لصلاح الدين يوسف بن أيوب، فساس الأمور، وأضعف العاضد باستنفاد ما عنده من المال. ولم يزل أمر صلاح الدين الأيوبي في ازدياد، وأمر العاضد في نقصان، حتى صار يخطب من بعد العاضد للسلطان محمود نور الدين، وانحل أمر الخليفة الفاطمي حتى لم يبق له سوى إقامة ذكره في الخطبة فقط. ثم قطعت الخطبة للعاضد، فمرض ومات وعمره إحدى وعشرون سنة إلا عشرة أيام، منها في الخلافة إحدى عشرة سنة وستة أشهر وسبعة أيام، وذلك في ليلة يوم عاشوراء (١٠ المحرم) سنة سبع وستين وخسمائة، بعد قطع اسمه من الخطبة والدعاء للمستنجد العباسي بثلاثة أيام. وهو آخر الخلفاء الفاطميين بمصر. وكانت مدة الفاطميين بالمغرب ومصر منذ قام عبيد الله المهدي إلى مات العاضد مائتي سنة واثنتين وسبعين سنة وأياماً (٢٧٢ سنة وبضعة أيام)، بالقاهرة منها أن مات العاضد مائتي سنة واثنتين وسبعين سنة وأياماً (٢٧٢ سنة وبضعة أيام)، بالقاهرة منها

<sup>(</sup>۱) المقريزي: « الخطط »، ج ۱، ص ۳٥٨، طبع بولاق سنة ١٢٧٠ ه.

# الإسماعيليّة النزارية في الشام

بعد مصرع نزار في سنة ٤٨٨ ه أصبح ابنه علي الهادي، بحسب اعتقاد الإسماعيليّة النزارية، إماماً، حتى توفي سنة ٥٣٠ ه، ودفن في قلعة لامستر، وتولى بعده محمد المهتدي، الذي نقل مقره إلى قلعة ألموت. وتوفي المهتدي في سنة ٥٥٦ ه. وفي عهده هاجم الخليفة العباسي الراشد بالله في سنة ٥٣٦ قلاع الإسماعيليّة، حتى استولى على بعضها وأعمل في الإسماعيليّة القتل وسبى نساءَهم. وقد أدى ذلك إلى فرار عدد كبير من الإسماعيلية إلى قلاعهم في الشام، مثل القدموس، ومصياف، والخوابي، والمرقب والكهف.

ويلوح أن الحسن بن الصبّاح لما رأى انشقاق الإسماعيليّة الفاطمية إلى أنصار نــزار وأنصار المستعلي، انتهز هذه الفرصة ليتولى قيادة الدعوة الإسماعيليّة في الشرق، في مقابــل الدعوة الإسماعيليّة في مصر. وحاول في نفس الوقت أن يبسط نفوذ الإسماعيليّة النزارية فــي ديار الإسماعيليّة المستعلية، أي في مصر والشام. فأرسل دعاة إلى كل منهما، وأفلح إلى حــد غير قليل في بسط نفوذه في الشام، حتى أصبحت الشام موزّعــة بــين أنصــار الإسـماعيليّة النزارية والإسماعيليّة المستعلية.

وبدأت النزارية بحلب، وكانت تحت حكم (١) الملك رضوان بن تتش بن ألب أرسلان السلجوقي، الذي تولى و لاية حلب بعد وفاة أبيه تاج الدولة تتش. ذلك أن الحسن بن الصباح أرسل إلى الشام داعياً لقب بلقب « الحكيم المُنَجِّم الباطني »، واستطاع هذا الداعي أن يستميل رضوان بن تتش على أساس أن يستغل هذا شجاعة الإسماعيليّة في الاغتيال السياسي لخصومه. قال ابن العديم عن « الحكيم المنجم الباطني »: « وكان هذا الحكيم قد أفسد ما بينه (أي جناح الدولة) وبين رضوان، واستمال رضوان إلى الباطنية جدّاً. وظهر مذهبهم في حلب، وشايعهم رضوان، وحفظ جانبهم. وصار لهم بحلب الجاه العظيم والقدرة الزائدة. وصارت لهم دار والدعوة بحلب في أيّامه. وكاتبه الملوك في أمر هم، فلم يلتفت ولم يرجع عنهم »(٢).

وفعلاً حقق الباطنية لرضوان ما أمّله فيهم، إذ سيّر الحكيم المنجم الباطني ثلاثة أعجام من الباطنية إلى جناح الدولة وهو في حمص فاغتالوه في ٢٢ رجب سنة ٤٩٦ هـ وهو يصلّي الجمعة. يقول ابن القلانسي: « نزل من القلعة إلى الجامع لصلاة الجمعة وحوله خواص أصحابه بالسلاح التام، فلما حصل بموضع مُصلاة أعلى رسمه، وثب عليه ثلاثة نفر عجم من الباطنية، ومعهم شيخ يدعون له ويسمعونه في زيّ الزهاد. فوعدهم، فضربوه بسكاكينهم وقتلوه، وقتلوا معه جماعة من أصحابه؛ وكان في الجامع عشرة من متصوفة العجم وغيرهم، فاتهموا، وقتلوا، جبراً للمظلومين، في الوقت

<sup>(</sup>١) حكمها رضوان بن تتش من سنة ٤٨٧ ه على سنة ٥٠٧ ه.

<sup>(</sup>٢) كمال الدين ابن العديم: « زبدة الحلب من تاريخ حلب »، ج ٢، ص ١٤٥، مطبوعات المعهد الفرنسي بدمشق، سنة ١٩٥٤.

عن آخرهم »(۱). ويضيف ابن العديم إلى ذكره للواقعة: «وقيل: إن ذلك كان يأمر رضوان ورضاه. وبقي المنجم الباطني بعده (أي بعد هذا الحادث) أربعة وعشرين يوماً (في ابن القلانسي، ص ١٤٢: أربعة عشر يوماً) ومات. وقام بعده بأمر الدعوة الباطنية بحلب رفيقه أبو طاهر الصائغ العجمي »(۲). والطريقة التي تم بها الاغتيال هي الطريقة التي قررها الحسن بن الصبّاح للاغتيال السياسي.

وهذا الداعي الجديد، أبو طاهر الصائغ، استمر في نفس الطريقة. فنراه في سنة ٤٩٨ قد سير «جماعة من الباطنية من أهل سر مين إلى خَلَف بن مُلاعب \_ بتدبير رجل يُعرف بأبي الفتح السر ميني \_ من دعاة الإسماعيليّة، فقتلوه. ورافقهم جماعة من أهل أفاميه، ونقبوا سور الحصن، ودخلوا منه؛ وطلع بعضهم إلى القلّة فأحس بهم. فخرج، فطعنه أحدهم بخشب؛ فرمى بنفسه، فطُعن أخرى فمات. ونادوا بشعار الملك رضوان. ووصل أبو طاهر الصائغ إلى الحصن عقيب ذلك وأقام به »(٣).

غير أن السلطان محمد بن ملكشاه، السلطان السلجوقي بلغه نبأ مشايعة رضوان للباطنية. فخاف رضوان، وأمر أبا الغنائم، ابن أخي أبي الفتح الباطني الذي دبر قتل ابن ملاعب، بالخروج من حلب هو وأصحابه. فخرج أبو الغنائم بجماعة، وقُتِل أفراد منهم. ومع ذلك نرى رضواناً في سنة ٥٠٥ لا يزال يستعين بالباطنية لخدمته وحراسته (ابن العديم، جريم ص ١٥٩، س ١١)، وعلى رأسهم أبو طاهر

<sup>(</sup>١) ابن القلانسي: « ذيل تاريخ دمشق »، ص ١٤٨، نشرة آمدروز، بيروت سنة ١٩٠٨.

<sup>(</sup>٢) ابن العديم: « زبدة الحلب في تاريخ حلب »، ج ٢، ص ١٤٦ ـ ٧٤١، الطبعة المذكورة، دمشق سنة ١٩٥٤.

<sup>(</sup>٣) ابن العديم: « زبدة الحلب في تاريخ حلب »، ج ٢، ص ١٥١، ١٥٢.

الصائغ العجمي رئيس الباطنية بحلب. لكن السنة والشيعة معاً استغاثوا من فتك الباطنية، وهجموا عليهم، وتواثبوا على الباطنية، ولم يتجاسر رضوان على إنكار ذلك.

على أن رضواناً سبق له في سنة ٩٠٠ ه أن استجاب لدعوة المستعلي إياه للطاعة وإقامة الدعوة له. إذ أرسل إليه الأفضل شاهنشاه بن بدر الجمالي يدعوه إلى ذلك، وحمل إليه «هدية سنية من مصر، ووعده بأن يمده بالعساكر والأموال. فتقدّم بالدعوة للمصريين (الإسماعيليّة الفاطميين في مصر) على سائر منابر الشّام التي في يده؛ ودعا الخطيب أبو تراب حيدرة بن أبي أسامة بحلب للمستعلي، ثم للأفضل، ثم لرضوان، في يوم الجمعة السابع عشر من شهر رمضان من هذه السنة (سنة ٩٠٠ ه)... ودامت الدعوة بحلب إلى رجب من سنة اثنتين وتسعين وأربعمائة. وقيل: لم تَدُمْ أكثر من أربع جمع. وأعادها رضوان للإمام المستظهر (الخليفة العباسي) ثم للسلطان بركيارق، ثم لنفسه. ولم يصح له مما التمسه من المصريين شيء »(١).

وتوفي رضوان بن تتش في ٢٨ جمادى الآخرة سنة ٧٠٥ ه. وملك حلب بعده ابنه ألب أرسلان. فكتب السلطان محمد بن ملك شاه إلى ألب أرسلان قائلا: «كان والدك يخالفني في الباطنية، وأنت ولَدي، فأحب أن تقتلهم » وشرع الرئيس ابن بديع في التحدث مع ألب أرسلان بشأن الباطنية فقررا الإيقاع بهم والقضاء عليهم. « فَقَبض على أبي طاهر الصائغ وقتله (أي قتله ابن بديع رئيس الشرطة في حلب)، وقتل إسماعيل الداعي وأخا الحكيم المنجم والأعيان من أهل هذا المذهب (الإسماعيلية) بحلب، وقبض على زهاء مائتي نفس منهم. وحبس بعضهم واستصفى أموالهم. وشفع

<sup>(</sup>۱) ابن العديم: « زبدة الحلب في تاريخ حلب »، ج ۲، ص ۱۲۸ \_ ۱۲۹.

في بعضهم: فمنهم من أطلق، ومنهم من رُمِي من أعلى القلعة، ومنهم مَنْ قُتِل. وأفلت جماعــة منهم فتفرقوا في البلاد؛ وهرب إبراهيم الداعي من القليعة إلى شيزر. وخرج حسام الدولة بــن دملاج عند القبض عليهم فمات في الرقة » وكل ذلك في سنة ٥٠٧ ه.

على أنه في السنة نفسها، سنة ٥٠٠ ه، وثب جماعة من الباطنية من أهل أفامية وسرمين ومعرة النعمان ومعرة نصرين في أيام فصح النصارى، وثبوا على حصن شيزر «على غفلة من أهله في مائة رجل فملكوه وأخرجوا وأغلقوا باب الحصن، وصعدوا القلعة فملكوها وأبراجها. وكان بنو منقذ، أصحابها، قد خرجوا لمشاهدة عيد النصارى. وكان هذا أمراً قد رتب في المدة الطويلة. وقد كانوا (أي بنو منقذ) أحسنوا على هؤ لاء المُقدمين على الفساد كل الإحسان فبادر أهل شيزر قبل وصولهم إلى الباشورة ورفع الحرم بالحبال من الطاقات وصاروا معهم، وأدركهم الأمراء، بنو منقذ أصحاب الحصن وصعدوا إليهم وكبروا عليهم وقاتلوهم حتى ألجأوهم إلى القلعة. فخُذلوا وذلوا. وهجموا على يهم وتكاثروا على يهم وتحاثروا على من وتحكمت سيوفهم فيهم فقتلوهم بأسرهم. وقُتِل كلُّ مَنْ كان على رأيهم في البلد من الباطنية »(١).

وفي سنة ٥٢٠ ه « استفحل أمر بهرام، داعي الباطنية، وعَظُم خَطْبُه في حلب والشام، وهو على غاية من الاستتار والاختفاء وتغيير الزي واللباس، بحيث يطوف البلاد والمعاقل ولا يعرف أحد شخصه. إلى أن حصل في دمشق بتقرير قرره نجم الدين ايل غازي بن أرتق مع الأمير ظهر الدين أتابك، وخطاب وكده بسببه. فأكرم لاتقاء

<sup>(</sup>۱) أبو علي حمزة ابن القلانسي: « ذيل تاريخ دمشق »، ص ۱۹۰ ــ ۱۹۱، نشرة أمدروز، بيــروت ســنة ١٩٠٨.

شرّه وشرّ جماعته، وحُملَت له الرعاية وتأكدت به العناية، بعد أن نقلبت به الأحوال، وتتقلّ من مكان إلى مكان، وتبعه \_ من جَهلة الناس وسفهاء العوام وسفساف الفلاحين الطغام \_ مَن لا عقل له و لا ديانة فيه، احتماءً به وطلباً للشر بحزبه. ووافقه الوزير أبو علي طاهر بن سعد المزدقاني \_ وإن لم يكن على مذهبه \_ على أمره، وساعده على بث حبال شرّه وإظهار خافي سره. فلما ظهر أمره وشاع وطاوعه وزير ظهر الدين المذكور ليكون عوناً له على فعله وتقوية يده في شغله، النمس من ظهير الدين أتابك حصناً يأوي إليه ومعقلاً يحتمي به ويعتمد عليه. فسلم له ثغر بانياس في ذي القعدة سنة ٢٠ فلما حصل فيه اجتمع إليه أوباشه من الرعاع والسفهاء والفلاحين والعوام وغوغاء الطغام الذين استغواهم بمحاله وأباطيله، واستمالهم بخدعه وأضاليله. فعظمت المصيبة بهم، وجلّت المحنة بظهور أمرهم وسببهم، وطساقت صدور الفقهاء والمتدينين والعلماء وأهل السنّة والمقدمين و(أهل) الستر والسلامة من الأخيار المؤمنين. وأحجم كلّ منهم من الكلام فيهم والشكوى لواحد منهم، دفعاً لشرهم وارتقاباً لدائرة السوء عليهم، لأنه شرعوا في قتل من يعاندهم ومعاضدة من يؤازرهم على الضلل، المنسلة ويرافدهم، بحيث لا ينكر عليهم سلطان ولا وزير، ولا يقُلُ حدَّ شرهم متقدم ولا أمير »(ا).

وهكذا تسلم بهرام، داعي الباطنية، ثغر بانياس في سنة ٥٢٠ ه. « فلما حصل في بانياس شرع في تحصينها وترميم ما استرم وتشعّث منها. وبث دعاته في سائر الجهات، فاستغووا خلقاً كثيراً من جهّال الأعمال وسفساف الفلاّحين من الضياع وغوغاء الرعاع، مِمّن لا لُبّ له يصدّه عن الفساد ويردعه، ولا تقيّة تصرفه عن المنكر وتمنعه.

<sup>(</sup>۱) ابن القلانسي: « ذيل تاريخ دمشق »، ص ۲۱٦، بيروت سنة ۱۹۰۸.

فقوي شرهم، وظهر بقبح الاعتقاد سرُهم، وامتدت أيديهم وألسنتهم إلى الأخيار من الرعية بالثلب والسبّ، وإلى المنفردين في المسالك بالطمع والسلب، وأخذهم قهراً وتناولهم بالمكروه قهراً، وقَتْلِ من يُقتّل من الناس تعدّياً وظلماً. وأعانهم على الايغال في هذا الضلال أبو على طاهر بن سعد المزدقاني الوزير، معونة بالغ فيها، وحصل له وخيم عاقبتها وذميم مغبّتها، لما تقرر بينه وبين بهرام الداعي المقدّم من المؤازرة والمعاضدة والمظافرة والمرافدة، موافقة في غير ذات الله ولا طاعة، طلباً لأن تكون الأيدي واحدة على من يقصدهما بمكروه، والنيّات مترادفة على من ينوي لهم شراً. وتاج الملوك(١) غير راض بذاك ولا مؤثر له، بل تبعث السياسة السديدة والحلم الوافر والمعرفة الثابتة على الإغضاء منهم على القذى والصبر على مؤلم الأذى. وهو يسر في نفسه ما لا يظهره، ويطوي من أمرهم ما لم ينشره إلى حين يجد الفرصة »(١).

ووجد الفرصة لما أن قام بهرام الداعي فخدع برقاً بن جندل، أحد مقدّمي وادي التيم، حتى حصل في يده، واعتقله وقتله صبراً. فتألم تاج الملوك من هذه الفعلة الشنعاء. وقام أخو القتيل، ضحاك بن جندل، يطالب بدم أخيه والثأر له. فجمع جيشاً، ولما شعر بهرام بذلك حشد جيشاً ظهر به من بانياس في سنة ٢٢٥، وقصد إلى ناحية وادي التيم. وقامت معركة انهزم فيها أصحاب بهرام، وقتلوا جميعاً، وقطع رأس بهرام نفسه، ومُضِي به إلى مصر بشارة بهلاك بهرام.

لكنه قام بعد بهرام صاحبه إسماعيل العجمي، وأخذ في استغواء العامة، وتجمع حواليه بقايا الباطنية المتفرقين في النواحي والبقاع. لهذا

<sup>(</sup>١) هو بورى بن أتابك، وقد تولى الأمر بعد أبيه ظهير الدين في دمشق وما حولها، سنة ٥٢٢ ه.

<sup>(</sup>۲) ابن القلانسي: « ذيل تاريخ دمشق »، ص ۲۲۱.

قرر تاج الملوك الايقاع بهم، وبدأ بقتل وزيره أبي علي طاهر بن سعد المزدقاني لتواطؤه مع الباطنية، وكان ذلك في ١٧ رمضان سنة ٢٣٥ ه. « وشاع الخبر بذلك في الحال. فتارت الأحداث (الشباب) بدمشق والغوغاء والأوباش بالسيوف والخناجر المجردة، فقتلوا من ظفروا به من الباطنية وأسبابهم وكل متعلق بهم ومُنْتَم إليه، وتتبعوهم في أماكنهم واستخرجوهم من مكامنهم وأفنوهم جميعاً تقطيعاً بالسيوف وذبحاً بالخناجر ». وممن أخذ المعروف بد «شاذي الخادم » الذي رباه أبو طاهر الصائغ الحلبي، وكان أصل البلاء والشر، فقتل وصلب ومعه نفر على شرفات سور دمشق. وكان صاحب الشرطة في دمشق هو يوسف بن فيروز، فاحتاط خوفاً من أز يرسل باطنية ألموت من يقومون بالاغتيالات.

« وأما إسماعيل، الداعي المقيم ببانياس، ومن معه فإنه لما سمعوا ما حدث من هذه الكائنة، سُقِط في أيديهم، وانخذلوا وذلوا، وأقبل بعضهم على بعض يتلاومون، وتفرق شملهم في البلاد. وعلم إسماعيل أن البلاء محيط به إنْ أقام ببانياس؛ ولم يكن له صبر على الثبات، فأنفذ إلى الافرنج يبذل لهم تسليم بانياس إليهم ليأمن بهم. فسلمها إليهم وحصل هو وجماعة، في أيديهم؛ فتسللوا من بانياس إلى الأعمال الافرنجية (أي المدن التي في قبضة الصليبين) على غاية من الذل ونهاية من القلّة. وعرض لإسماعيل علة الذرب، فهلك بها وقبر في بانياس في أو ائل سنة ٤٢٥، فخلت منهم تلك الناحية »(١).

وانتقاماً من ذلك بعث رجال ألموت باثنين من الخراسانية لقتل تاج الملوك، فجاءا إلى مشق وتدرجا بالحيلة والمكر إلى أن صارا من

<sup>(</sup>۱) ابن القلانسي: « الذيل على تاريخ دمشق »، ص ٢٢٤.

المرتبين لحفظ تاج الملوك، ووثبا عليه في يوم الخميس ٥ جمادى الآخرة سنة ٥٢٥ وضربه أحدهما بالسيف، ولكن لم يتمكن من قتله، وضربه الأخر بسكين فلم يتمكن من قتله، ورمى تاج الملوك بنفسه في الحال عن فرسه سليماً وتكاثر الرجال عليهما وقطعوها بالسيوف. وعوفي تاج الملوك من جراحه. وهذا يدل مرة أخرى على الاتصال المستمر بين قلعة ألموت وبين الباطنية في الشام.

كذلك حاول الإسماعيلية الانتقام مما أوقعه بهم ضحاك بن جندل الذي قتل بهرام الداعي. ففي شعبان سنة ٤٣ ندب الإسماعيلية لقتل ضحاك بن جندل «رجليْن أحدهما قواس الداعي. ففي شعبان سنة ٤٣ ندب الإسماعيلية لقتل ضحاك بن جندل «رجليْن أحدهما قواس والآخر نَشّاب، فوصلا إليه وتقرّبا بصفتهما إليه، وأقاما عنده برهة من الزمان طويلة، إلى أن وجدا فيه الفرصة متسهّلة. وذلك أن ضحّاك بن جندل كان راكبا مسيراً حول ضيغة له تُعرف به «بيت لهيا » من وادي التيم. فلما عاد عنها وافق اجتيازه بمنزل هذيْن المفسديْن. فلقياه، وسألاه النزول عندهما للراحة، وألحّا عليه في السؤال. فنزل والقدر منازله، والبلاء معاد له. فلما جلس أتياه بمأكول حضرهما. فحين شرع في الأكل مع الخلوة وثبا عليه فقتلاه. وأجفلا، فأدركهما رجاله فأخذوهما وأتوا بهما إلى ضحّاك، وقد بقي فيه رمق، فلما رآهما أمر بقتلهما بحيث يشاهدهما. ثم فاضت نفسه في الحال »(١).

### رشيد الدين سنان

وفي تلك الأيام ظهرت شخصية بارزة بين إسماعيلية الشام، هي شخصية: راشد الدين سنان. ولد سنان \_ بحسب ما يقول ياقوت

<sup>(</sup>۱) ابن القلانسي: « الذيل على تاريخ دمشق »، ص ٣٠٣، بيروت سنة ١٩٠٨.

الحموي<sup>(۱)</sup> \_ في قرية بين واسط والبصرة، كان معظم أهلها من النصيرية والإسحاقية، وهما فرقتان غاليتان من الشيعة. ثم فرَّ في شبابه إلى ألموت. وهناك درس، وكان زميلاً للحسن الثاني قبل توليه الإمامة في سنة ٧٥٥ ه. فلما تولى الحسن الثاني الإمامة بعث به إلى الشام. فسافر إلى بلاد الشام متخفياً محتاطاً، ووصل إلى الرقة ثم إلى حلب حيث قصر اتصاله على الأوساط الإسماعيليّة هناك. ثم انتقل إلى مدينة «كهف»، وظل بها مدة طويلة، قال أبو فراس<sup>(۱)</sup> إنها بلغت سبع سنوات.

وفي الوقت الذي تولى فيه سنان زعامة الحركة الإسماعيليّة الباطنية في الشام، كان نور الدين زنكي في أوج مجده وانتصاراته العظيمة ضد الصليبيين.

وكان الإسماعيليّة يملكون ثماني قلاع هي: قدموس، ومصياف، والكهف، والخوابي، والمنيفة (٦)، والعليقة، والرصافة، والقليعة، يضاف إليها ثلاث أخرى هي: المرقب، وصافيتا، وعريمه. وقد ذكر أسماءها وليم الصوري، مطران صور. وذكر أنها كانت في حوزة «الحشاشين »، وأن عدد الإسماعيليّة في ذلك الجزء من الشام قرابة ستين ألفاً. وقد انتشروا في المنطقة الواقعة بين طرابلس واللاذقية من جهة، ووادي العاصي والبحر المتوسط من جهة أخرى.

وباستقرار الإسماعيليّة في مصياف، صاروا مجاورين لكونتات

<sup>(</sup>۱) ياقوت: « معجم البلدان »، ص ٣، ص ٢٧٥، نشرة فستتفلد.

<sup>(</sup>٢) نشره وترجمه جويار في مقال له في « المجلة الأسيوية » السلسلة ٧، جـ ٩ (سنة ١٨٧٧)، ص ٣٢٤ وما بليها.

<sup>(</sup>٣) وفي ابن بطوطة: المينقة، وقد عدد حروفها. وكذلك في « مناقب راشد » المنشور بالمجلة الأسيوية سنة (٣) د ١٨٧٧، ص ٤٥٢.

طرابلس الشام، مما نجم عنه بعد قليل الحربُ بين الإسماعيليّة وبين الأمراء الفرنجة الصليبيين. ويقول بنيامين التطيلي Benjamin de Tudèle إن الإسماعيليّة كانوا في حرب مع النصارى الملقّبين بالفرنجة، ومع كونت طرابلس الشام Comte de Tripoli. وقد اغتال الباطنية ريموند الأول Raymond 1er كونت طرابلس في سنة ٤٣ ه (١١٤٨/ ١١٤٩ م) بحسب رواية ابن الفرات، أو سنة ١١٥٦ م (سنة ٤٧٥ أو سنة ٥٤٨ هـ) بحسب رأي البندكتيين (۱۱). وانتقاماً من هذا الاغتيال هاجم الفرسان المعبديون Les Templiers (التمبلار، كما في المصادر العربية) بلاد الإسماعيليّة وأرغموهم على عقد صلح بمقتضاه يدفع الإسماعيليّة جزية سنوية مقدارها ألفا قطعة ذهبية، أو ١٢٠٠ دينار، ومائة مد من القمح والشعير، بحسب ما يقول المقريزي.

قلنا إن راشد الدين سنان (واسمه الكامل: أبو الحسن بن سليمان بن محمد راشد الدين) وصل إلى الكهف وأقام بها سبع سنوات. ويقول أبو فراس إنه جاء أولاً إلى مصياف $^{(7)}$ ، ومنها ذهب إلى بسطريون، ثم إلى الكهف، حيث بقي إلى وفاة المولى الماماعيليّة في الشام. ولم يعلن أنه مبعوث من قبّل ألموت لرئاسة الدعوة في الشام إلاّ قبيل وفاة أبى محمد.

<sup>(1)</sup> Art de vérifier les dates, édition de 1770, p. 380.

<sup>(</sup>٢) ورد في المصادر بالرسوم التالية: مصيات، مصيات، مصياف، مصياب. ويرى دى ساسي أن الرسم الأول هو الأصح، ووافقه على ذلك جويارر «شذرات متعلقة بمذهب الإسماعيليّة »، ص ٣، تعليق ٢. ولكن فان برشم (٥ « المجلة الآسيوية » مايو \_\_يونيو سنة ١٨٩٧) يرى أن الرسم الثاني هو الأصل لأنه متوسط بين الأول والثالث.

<sup>(</sup>٣) نشير هنا إلى أن زعماء الإسماعيليّة في الشّام كانوا يلقبون بالألقاب التشريفية التالية: مولى، صاحب، أو مقدم. أما قائد القلعة فكان يلقب بلقب: «متولى القلعة » وراجع عن قلاع الإسماعيليّة في الشام: «صبح الأعشى » للقلقشندي، ج ٤، ص ١٤٦ \_ ١٤٧، القاهرة سنة ١٩١٤.

يقول أبو فراس: «وسمعت من الرجال الثقاة الأمناء أن المولى راشد الدين منه السلام! \_ في أول قدومه إلى قلاع الدعوة لم يُظْهر تقليده (أي خطاب تعيينه رئيساً للدعوة في الشام)، ولم يعرّف أحداً بنفسه. وأقام في مصياف مدة. فتمشى ذات يوم إلى خارج المدينة، ومعه رجل آخر. فمرّا على بركة مملوءة من الماء. فصار الرجلُ يرى صورته (أية صورة نفسه) في الماء، ولا يرى للمولى \_ منه السلام! \_ في الماء شخصاً ولا صورة، وكلاهما واقفان على البركة. فأدهش الرجلَ ذلك، وجعل يقبّل أرجل المولى \_ أعاد الله عليه من بركاته. فقال له المولى \_ منه السلام!: « اكتُم سرّي! ولا تعرّف أحداً بما رأيت ».

ثم توجه إلى بسطريون، وهي قريبة إلى الكهف، فأقام بها يعلم الصبيان الخطّ مدةً. فكان إذا مرض أحدٌ يأمرهم بشيء يداويه، فيتعافى من مرضه. فسمّوْه طبيباً. وصار الناس يقصدونه بسبب المرض، ويتباركون به ويثنون عليه.

فقال الشيخ أبو محمد \_ رحمة الله عليه! \_ لما بلغه عنه ذلك: ينبغي أن يكون هذا الرجل مقيماً عندنا في القلعة. ثم طلبه ورتب له طعاماً وخبزاً، بكرة وعشية. فقبل \_ منه السلام! \_ بعض المرتب وهو يستر نفسه. فأقام \_ منه السلام \_ سبع سنين. وظهر من صلاحه وزهده ما استعظمه الناس. فسموه الشيخ العراقي. وكان عليه بُردٌ يمني، وهو في كل عام إذا نزلت الشمس برجه يفتق البردة ويغسلها ببطانتها ويصلح قصتها، ثم يخيطها بيده \_ منه السلام! \_ ويلبسها. ويصنع لنفسه سرموجة لا خياط فيها سوى خيط النعل لا غير، ولها زر عجمي يمشي بها عليه السلام.

فلما انقضت المدة، مرض الشيخ أبو محمد \_ رحمة الله عليه \_

وبقي أياماً. فدخل المولى (سنان) في بعض الأيام وقال له: «يا شيخ أبا محمد! قد انقضت مُدتك، وحان أجلك. ونهار غد تُفارق هذا العالم. فقف على تقليدي قبل موتك! » فلما أن قر أتقليده على الشيخ أبى محمد بكى. فقال له المولى (سنان) — منه السلام! —: « لماذا تبكي؟ ». فقال: «يا سبحان الله! كيف لا أبكي أسفاً على ما فات من امتثال الأمر المطاع من مدة سبع سنين، حتى إن مولانا قد جاءنا بك عوض المملوك (أي نفسه، أبا محمد) ولم أعلم ما يجب علي من تسليم إليك والدخول في طاعتك، ولم أقض حقاً من حقوقك؟ » فقال المولى — منه السلام!: «يا هذا! رأينا الأمور جارية على يديك فأحسن بناؤها. وحق جابر السموات والأرض، لقد كان لك من السعادة والتسديد والتوفيق والتأبيد ما لو شئت تأخذ قلعة الجبل (قلعة جبل المقطم) بمصر وأمرت بها لأخذتها. »

فعند ذلك فارق الشيخ أبو محمد الثاني و (قت) الظهر، وهو الوقت الذي أشار إليه المولى  $(^{(1)})$ .

وهذا الخبر غريب: فكيف ينتظر راشد الدين سبع سنوات ليعلن أنه مُعَـيّن مـن قبَـل الموت لتولي رئاسة الإسماعيليّة؟ ويرى جويار أن ثم أسبابا عديدة تبرر ذلك: أقواها في نظره هو وفاة حاميه « الحسن على ذكره السلام » في سنة ٥٦١ ه (١١٦٥ م). ولم يشأ مَنْ خلـف الحسن أن يصدّق على تعيين سنان طالما كان أبو محمد في قيد الحياة. ومن ناحية أخرى فـإن أبا فراس يقول لنا إن سناناً كان يقدّر مناقب أبي محمد وما قدمه للدعوة من خدمات بحيث لـم بشأ أن

<sup>(</sup>۱) « فصل من اللفظ الشريف « هذه مناقب المولى راشد الدين » نشره ستانسلاس جويار في «المجلة الأسيوية » JA عدد ابريل \_ مايو \_ يونيو سنة ۱۸۷۷، ص ٤٥٤ \_ 5٥٥. وقد أصلحنا بعض المواضع المحرفة في النشرة.

يطرده بعنف. واعتبار ثالث هو أن علو سنّه قد فرض الاحترام له. واعتبار رابع هو أن الإسماعيليّة لم يكونوا قوماً من السهل حكمهم، وقد جرّب ذلك سنان منهم مراراً. فلعله قدّر أن طرد زعيمهم كان سيتسبب في حدوث فتنة بينهم. وخامساً كان راشد الدين من الفطنة بحيث أراد أن يسبر الوضع ويعرف رعاياه معرفة وثيقة قبل أن يتولى زعامتهم. وكانت سيرته الحميدة بينهم طوال سبع سنوات مدعاة إلى بث احترامه وحبه في نفوس الإسماعيليّة؛ مما هيأ لسنان فيما بعد أن يقنعهم بأنه من طراز خارق للعادة.

ولم يكد أبو محمد يموت حتى نهض أخوه على وحاول أن يتولى زعامة الإسماعيلية، وناصره في ذلك قسم من الإسماعيلية في الكهف. غير أن رجلاً يُدعى فهد أرسل فدائياً فقتل خوجه على، بتحريض من حفيد لأبى محمد.

وبلغت هذه الأنباء ألموت، فكتب إمام ألموت إلى سنان يثبته في وظيفته ويدعوه إلى لم شمل الجماعة. وفي مصياف حاول البعض السخرية من تولي سنان الرئاسة، فكتب إلى متولي مصياف يأمره باستدعاء هؤلاء وقد سمّاهم جميعاً بأسمائهم وذكر ما قالوه فيما بينهم، وأمره أن يقرأ عليهم الكتاب ويوبّخهم. فتابوا، لما رأوا أن سناناً يطلع على الغيب وأنه قد كشف الله له المحجوب وأطلعه على أسرار الغيوب. فرضي عليهم سنان وصفح عنهم. وهذا يدل فيما لاحظ جويار في أسرار الغيوب شرطة سرية تمده بالمخابرات وبادق التفاصيل؛ وأنه وضع الحمام الزاجل في القلاع يحمّله الرسائل ويتسلمها منه. ولهذا أمر بعدم قتل الحَمَام.

ولقد ذكر ياقوت في مادة: « الشُّرْطة » ما يلي: « الشُّرْطة: كورة كبيرة مِنْ أعمال واسط؛ بينها وبين البصرة، لكنها عن

يمين المنحدر إلى البصرة. أهلها كلُّهم اسحاقية نُصيَرْية أهل ضلالة. منهم كان سنان داعي الإسماعيليّة، من قرية من قراها يُقال لها: عَقْدُ السّدَن »(١). وقال في مادة: «عقر ... عَقْر السّدَان: من قرى الشُّر ْطة، بين واسط والبصرة، منها كان الضالُ المُضِلُ، سنان، داعية الإسماعيليّة ودجّالهم ومُضلُّهم الذي فعل الأفاعيل التي لم يقدر عليها أحدٌ قبله ولا بعده. وكان يعرف السيمياء »(١).

ولما كان ياقوت بن عبد الله الرومي، الحموي المولد، قد ولد في سنة أربع أو خمس وسبعين وخمسمائة، وتوفي في ٢٠ رمضان سنة ٢٢٦ ه، فقد كان معاصراً حيناً وقريب العهد جداً من راشد الدين سنان. ولهذا فإن لهذه المعلومات قيمتها الكبيرة، ومنها نستخلص.

١ \_ أن سناناً كان في الأصل نصيرياً، ثم تحول عن النصيرية إلى الإسماعيليّة.

٢ \_ وأنه كان يعرف الحيل والشعبذة والسيمياء.

ا والأمر الأول له أهميته الكبرى في أنه أدخل في المذهب الإسماعيلي في سوريا مبدأ النتاسخ، الذي لم يقل به لا إسماعيلية مصر ولا إسماعيلية ألموت، كما ذكرنا من قبل.
 ويذكر أبو فراس حكايات كثيرة تدل على إيمان سنان بمدأ تناسخ الأرواح:

ا ــ منها أنه كان يكثر الصعود في الليل إلى رأس الجبال، فينقض عليه طائر أخضر له جناحان عظيمان ويحلق بين يديه في فيض من النور، ويناجيه. وهذا الطائر هـو المـولى حسن، جاء من ألموت ليناجيه.

<sup>(</sup>۱) ياقوت: « معجم البلدان »، ج ۱، ص ۲۷۵، نشره فستنفاد.

<sup>(</sup>۲) الکتاب نفسه، ج ۱، ص ۲۹۷.

ب \_ ومنها أنه كان ناز لا من القدموس إلى مصياف ومعه جماعة فظهرت في الطريق حية عظيمة. فبادر الرجال إليها يريدون قتلها. فمنعهم سنان من قتلها وقال لهم: « هذا فهد بن الحيطية؛ وهو معذّب وعليه ذنوب، و لا تخلّصوه مما هو فيه (1). وفهد هذا هو الذي بعث بفدائي لقتل خوجه علي.

ج \_ ومنها حكايات مع قرد وثور، وحمامة، وكلها تدل على أن هذه الحيوانات تتاسخت فيها أرواح ناس.

د \_ وحكايته عن فررس أخبر سنان أنها هي بنت الملك الفلاني وقد جاءت إليه تشكوه مما وقع عليها من ظلم وترجوه أن يخلصها.

وهكذا وهكذا حكايات عديدة يذكرها صاحب « مناقب المولى راشد الدين » (ص ٤٨١ \_ ٤٨٧) تدل على ايمان راشد الدين سنان بتناسخ الأرواح الانسانية في أنواع من الحيوان، خصوصاً في الفرس، والحية، والقرد، والطائر، والطائر الأخضر والثور.

Y \_\_ وفيما يتصل بالأمر الثاني، تروي حكايات عن مقدرة سنان على معرفة الغيب وعلى التنبؤ والرؤية من بُعْد. من ذلك أنه كان يرد على الرسائل التي ترد إليه قبل أن تفتح وتقرأ؛ وأنه كان يذكر لمن يرسله في مهمة ما سيلقاه في أثناء الطريق من أحداث وأحوال، ويتحقق ذلك كله فيما بعد؛ وأنه كان يكلم الرؤوس التي تفصل عن أجسادها: فيذكر أنه في ويتحقق ذلك كله فيما بعد؛ وأنه كان يكلم الرؤوس التي تفصل عن أجسادها: فيذكر أنه في مصياف؛ فلما دخلوا قاعة الاجتماع وجدوا إلى جانب كرسيّ راشد الدين رأساً مقطوعاً وموضوعاً على صحن، ويتدفق منه الدم. وهنا قال راشد الدين مخاطباً الرأس المقطوع: «ارو لرفاقك ماذا رأيت.

<sup>(</sup>١) أبو فراس: « مناقب المولى راشد »، ص ٤٨٢، المجلة الأسيوية سنة ١٨٧٧.

على تفضل العودة إلى الدنيا بين أهلك، أو البقاء في الجنة؟ » فأجاب الرأس: «ما حاجتي إلى العودة إلى الدنيا بعد أن شاهدت مقامي في الجنة والحور وما أعده الله لي! بلغوا أهلي السلام، يا إخواني؛ واحذروا من معصية هذا النبي! » ويقول المؤلف الذي كشف هذه الحيلة إن راشد الدين أخرج بعد ذلك هذا الشخص \_ المزعوم أن رأسه قطع \_ من الحفرة التي وضعه فيها ولم يدع ظاهراً منه إلا رأسه، وبضربة من سيفه قتله حقاً وفعلاً، وذلك حتى لا يفتضح أمر حيلته هذه (١).

وأفلحت هذه الحيل والشعوذات في التابيس على العامة والأغرار حتى اعتقد فيه البعض أنه نبيّ وصاحب معجزات، كما هي حال أبي فراس الذي أورد الحكاية التي ذكرناها؛ واعتقد البعض الآخر أنه إله تجسد بينهم. واستغلّ سنان هذه السذاجة، وراح يؤكد في النفوس هذه المعانى بالكتابة والتعاليم.

فبدأ بأن ألغى الإمام السابع محمد بن إسماعيل، ووضع نفسه مكانه. وأربى على ذلك بأن ادّعى الألوهية، وكتب رسالة في إثبات ألوهية نفسه نشرها جويار (٢) ضمن « الشذرات المتعلقة بمذهب الإسماعيليّة ». وقد كتب ابن جبير في رحلته عن سنان يقول وهو يصف جبل لبنان: « وهو سامي الارتفاع، ممتد الطول، متصل من البحر إلى البحر. وفي صفحته حصون للملاحدة الإسماعيليّة: فرقة مرقت من الإسلام، وادعت الإلهية في أحد الأنام. قُيض لهم شيطان من الإنس يعرف بـ « سنان »، خدعهم بأباطيل وخيالات موّه عليهم باستعمالها،

<sup>(</sup>۱) أورد لنا فون همر في «كنوز الشرق »، ج ٣، ص ٣٧٧.

<sup>(2)</sup> Stanislas Guyard : **Fragments relatifs à la doctrine des Ismaélis**, Paris, Maisonneuve, 1874, fragment I.

وسحرهم بمحالها، فاتخذوه إلها يعبدونه، ويبذلون الأنفس دونه. وحصلوا من طاعته وامتثال أمره بحيث يأمر أحدهم بالتردّي من شاهقة جبل فيتردّى، ويستعجل في مَر ْضاته الردى (1). وكان ابن جبير زار هذه المنطقة في ١٩ ربيع الأول سنة ٥٨٠، الموافق آخر يونيه سنة ١١٨٤ م.

وتمكّن نفوذ سنان في إسماعيلية الشام حتى استقل عن إسماعيلية ألموت. وحاول الذي خلف « الحسن على ذكره السلام » أن يرد سناناً إلى الطاعة، ولكنه أخفق. وأرسل إليه كثيراً من الإسماعيليّة مراراً لاغتياله، ولكنه أفلت.

وكان كثير التجوال، يتفقد قلاع الإسماعيليّة باستمرار. وهو الذي أمر ببناء قلعة المرقب. واستولى على قلعة العليقة بحيلة بارعة. ورمّم قلعة الخوابي.

وفي ذلك الوقت كان نور الدين محمود قد استولى على الشام: إذ صار ملكاً على حلب في سنة ٥٤١ ه (سنة ١١٥٦ م)؛ وملك دمشق في صفر سنة ٥٤٩ ه (سنة ١١٥٤ م). واستولى على بقية بلاد الشام: من حماة، وبعلبك وافتتح من بلاد الروم عدة حصون: منها مرعش وبهنا، وكان فتحه مرعش في ذي القعدة في سنة ٥٦٨ ه، وافتتح من بلاد الفرنج (الصليبيين) حارم، في أواخر رمضان سنة ٥٥٩، «وفتح عزاز وبانياس، وغير ذلك مما تزيد عدّته على خمسين حصناً. ثم سيّر الأمير أسد الدين شيركوه... إلى مصر ثلاث

<sup>(</sup>۱) « رحلة \_ ابن جبير، ص ۲٤٢، ٢٤٣، طبعة حسين نصار، القاهرة بدون تاريخ (سنة ١٩٥٥)، ونشره رايت Wright، ص ٢٥٦.

دفعات. وملكها السلطان صلاح الدين (الأيوبي) في الدفعة الثالثة نيابة عنه  $\mathbb{R}^{(1)}$ .

ولما رأى نور الدين أن الإسماعيليّة يملكون قلاعاً داخل دولته هذه وأنهم خطر عليه، راح يرسل الحملات ضد سنان، لكن دون نجاح يذكر، حتى إنه تهيأ في سنة ٥٦٩ ه للسير بنفسه على رأس جيش لمحاربة سنان، لو لا أن فاجأته المنيّة في ١١ شو ال سنة ٥٦٩ هـ (سـنة ١١٧٤ م).

ويذكر ابن خلَّكان أنه « كانت بين نور الدين محمود وبين أبي الحسن سنان بن سليمان بن محمد الملقب راشد الدين \_ صاحب قلاع الإسماعيليّة ومقدّم الفرقة الباطنية بالشام، وإليه تنسب الطائفة السنانية \_ مكاتبات ومحاورات بسبب المجاورة. فكتب إليه نور الدين، في بعض الأزمنة، كتاباً يتهدده فيه ويتوعده لسبب اقتضى ذلك. فشق على سنان، فكتب جوابه أبياتاً ورسالة، وهما (من البسيط):

ماذا الندى بقراع السيف هدّدنا

لا قام مصرع جنبي حين تصرعه قام الحمام إلى البازي يهدده واستيفظت السود البر أضبعه أضبعه أضبعه للفعى بإصبعه يكفيه ما قد تالاقى منه أصبعه

وقفنا على تفاصيله وجُمله، وعلمنا ما هددنا به من قوله وعمله. فبالله! العَجَب من ذبابة تطنُّ في أذن فيل، وبعوضة تعدُّ في التماثيل. ولقد قالها من قبلك قوم آخرون. فدمّرنا عليهم وما كان لهم من ناصرين. أو للحق تدحضون، وللباطل تنصرون؟ وليعلم الذين ظلموا أيّ منقلب ينقلبون (سورة الشعراء ٢٢٧). وأما ما صدر من قولك

<sup>(</sup>۱) ابن خلكان « وفيات الأعيان » الترجمة رقم ٦٨٦، ج ٤، ص ٢٧٢، القاهرة سنة ١٩٤٨.

في قطع رأسي، وقلعك لقلاعي من الجبال الرواسي، فتلك أماني كاذبة، وخيالات غير صائبة: فإن الجواهر لا تزول بالأعراض، كما أن الأرواح لا تضمحل بالأمراض. كَمْ بين قيويً وضعيف، ودنيً وشريف؟ وإن عُدنا إلى الظواهر والمحسوسات، وعدلنا عن البواطن والمعقولات، فلنا أسوة برسول الله (ص) في قوله: «ما أوذي نبيً ما أوذيتُ ». ولقد علمتم ما جرى على عترته، وأهل بيته وشبعته. والحالُ ما حالَ، والأمرُ ما زال؛ ولله الحمد في الأولى والآخرة، إذ نحن مظلومون لا ظالمون، ومغصوبون لا غاصبون. وإذا جاء الحق زهق الباطل «إن الباطل كان زهوقاً » (سورة الإسراء آية ٨١). ولقد علمتم ظاهر حالنا، وكيفية رجالنا، وما يتمنونه من الفوت، ويتقربون به إلى حياض الموت. «قل فتمنوا الموت إنْ كنتم صادقين ولن يتمنوه أبداً بما قدّمت أيديهم والله عليم بالظالمين » (البقرة ع٩ هـ ٩٠). وفي أمثال العامة السائرة: أو للبط يتهددون بالشطّ؟ فهيّئ للبلايا جلبابا، وتدرّع للرزايا أثواباً؛ فلأظهرن عليك منك، ولأفنينهم فيك عنك، فتكون كالباحث على حنفه بظلفه، والجادع مارن أنفه بكفّه، وما ذلك على الله بعزيز.

وهذه الرسالة نقلت من خط القاضي الفاضل على هذه الصورة. ورأيت في نسخة زيادة على هذا، وهي: فإذا وقفت على كتابنا هذا فكن الأمرنا بالمرصاد، ومن حالك على اقتصاد، و اقرأ أول « النحل » و آخر « ص »(١).

والصحيح أنه كتبها إلى السلطان صلاح الدين يوسف بن أيوب، والله أعلم (7).

<sup>(</sup>۱) أوّل سورة النحل هو: « أتى أمر الله فلا تستعجلوه سبحانه وتعالى عما يشركون »؛ وآخر سورة (ص) هو: « ولتعلمن نبأه بعد حين ».

<sup>(</sup>٢) ابن خلكان: « وفيات الأعيان »، ج ٤، ص ٢٧٢ \_ ٢٧٣، القاهرة سنة ١٩٤٨.

كذلك يورد ابن خلكان رسالة أخرى من سنان إلى نور الدين «وقد جرت بينهما وحشة (من الطويل):

بنا نلت هذا المُلــُكَ حتى تأثلت فأصبحت ترمينا بنبل بنا استوى مغارسها عنّا، وفينا حديدها<sup>(۱)</sup>

وهذا يدل على أن سناناً ساعد نور الدين في بعض الأوقات. وفعلاً نرى ابن العديم والقلانسي يذكر ان بعض الأخبار الدالّة على ذلك.

وإنما استحكمت العداوة بين سنان وبين صلاح الأيوبي، لما أن ملك صلاح الدين يوسف بن أيوب مدينة دمشق وحمص وحماه في سنة ٧٥٠، وبقي عليه أن يستولي على حلب، وكان قد عهد بالملك عليها نور الدين محمود إلى ولده الملك الصالح عماد الدين إسماعيل وعمره يوم مات أبوه إحدى عشرة سنة، فقام بالأمر من بعد أبيه، وانتقل من دمشق إلى حلب، ودخل قلعتها يوم الجمعة مستهل المحرم سنة سبعين وخمسمائة، ولكن الأمر كان بيد وزيره سعد الدين كمشتكين. ولما قصد صلاح الدين إلى حلب، «أرسل سعد الدين كمشتكين إلى سنان، مقدّم الإسماعيليّة، أموالاً عظيمة ليقتلوا صلاح الدين. فأرسل سنان جماعةً فوثبوا على صلاح الدين، فقُتلوا دونه. »(٢)

وكانت هذه أول محاولة للإسماعيلية بزعامة سنان لقتل صلاح الدين الأيوبي، وكان ذلك في جمادي الآخر سنة ٥٧٠ ه.

وكانت المحاولة الثانية في ذي القعدة من سنة ٥٧١ ه، حينما

<sup>(</sup>١) ابن خلكان: « وفيات الأعيان »، ج ٤، ص ٢٧٤، القاهرة سنة ١٩٤٨.

<sup>(</sup>٢) تاريخ أبي الفداء، ج ٣، ص ٦٠، دار الطباعة العامرة باستانبول سنة ١٢٨٦ ه.

كان صلاح الدين يحاصر مدينة أعزاز إذ «وثب إسماعيلي على صلاح الدين في حصاره أعزاز، فضربه بسكّين في رأسه فجرحه. فأمسك صلاح الدين يدَيْ الإسماعيليّ، وبقي يضرب بالسكين، فلا يؤثر، حتى قتل الإسماعيليّ على تلك الحال. ووثب آخر عليه فقتل أيضاً. وجاء السلطان (صلاح الدين) إلى خيمته مذعوراً وعَرض جنده، وأبعد مَنْ أنكره منهم »(١).

ومن ثمّ عزم صلاح الدين القضاء على الإسماعيليّة. ففي سنة ٧٧٦ ه (١١٧٦ م) «قصد صلاح الدين بلد الإسماعيليّة في المحرم. فنهب بلدهم وخَرِّبه وأحرقه. وحصر قلعة مصياف. فأرسل سنان مقدم الإسماعيليّة للي خال صلاح الدين، وهو شهاب الدين الحارمي، صاحب حماة، يسأله أن يسعى في الصلح. فسأل الحارميُ الصفح عنهم. فأجاب صلاح الدين إلى ذلك وصالحهم ورحل عنهم »(٢).

ويظهر أنه من ذلك التاريخ دخل الإسماعيليّة في طاعـة صــلاح الــدين، وصــاروا يستخدمون في اغتيال ملوك وأمراء الصليبيين. من ذلك أنه فــي ســنة ٥٨٨ ه قتــل بعـض الباطنية المركيس صاحب صور، «وكانوا (أي هؤلاء الباطنية) قد دخلوا في زي الرهبان إلى صور (٦) ولما وقع صلاح الدين الهدنة مع رتشرد قلب الأسد، ملك انجلتره، فــي ٢٢ شــعبان سنة ٥٨٨ ه، واقتسموا فيما بينهم بلاد الشام، «اشترط السلطان (صلاح الدين) دخـول بــلاد الإسماعيليّة في عقد هدنته،

<sup>(</sup>١) تاريخ أبي الفدا، ج ٣، ص ٦١.

ر) (۲) تاریخ أبی الفداء، ج ۳، ص ۲۲.

<sup>(</sup>٣) تاريخ أبي الفداء، ج ٣، ص ٨٦. والمركيس صاحب صور هو كونراد دى مونفرا (٣) تاريخ أبي الفداء، ج ٣، ص ٨٦. والمركيس صاحب الدين والإسماعيليّة مقال برنرد لويس في «مضبطة مدرسة الدراسات الشرقية والأفريقية » في لندن BSOAS ، ج ١٩٥٥ في سنة ١٩٥٣.

واشترط الفرنج دخول صاحب انطاكية وطرابلس في عقد هدنتهم  $^{(1)}$ 

ويتوسع ابن الأثير (أخبار سنة ٥٨٨) في ذكر مقتل كونراد دي مونفرا، صاحب صور، الذي قتله الباطنية، فيقول: « في هذه السنة (سنة ٥٨٨ هـ) في ثالث عشر ربيع الآخر قتل المركيس الفرنجي لعنه الله، صاحب صور، وهو أكبر شياطين الفرنج. وكان سبب قتله أن صلاح الدين راسل مقدّم الإسماعيليّة، وهو سنان، أن أرسل من يقتل ملك انكلتار (رتشرد قلب الأسد)، وإن قتل المركيس فله عشرة آلاف دينار. فلم يمكنهم (أي الباطنية) قتل ملك انكلتار ولم يره سنان مصلحة لهم، لئلا يغلو وجه صلاح الدين من الفرنج ويتفرغ لهم. وشره (طمع) في أخذ المال، فعدل إلى قتل المركيس فأرسل رجلين في زي الرهبان. واتصلا بصاحب صيدا وابن بارزان صاحب رملة، وكانا مع المركيس لصور، فأقاما معهما ستة أشهر يظهران العبادة. فانسر بهما المركيس ووثق إليهما. فلما كان بعد التاريخ عمل الأسقف بصور دعوة المركيس، فحضرها وأكل طعامه وشرب مُدامه وخرج من عنده. فوثب عليه الباطنيان المذكوران، فجرحاه جراحاً وثيقة، وهرب أحدهما ودخل كنيسة يختفي فيها. فاتفق أن المركيس حمل إليها ليشد جراحه. فوثب عليه ذلك الباطني فقتله. وقُتِل الباطنيان بعده. ونسب الفرنج قتله إلى وصَنْع (ترتيب) من ملك انكلتار لينفرد بملك الساحل الشامي »(٢).

و إذن فالأمر فيمن حرّض على قتل كونراد دي مونفر" Conrad de Monferrat ماحب صور مختلف فيه: هل هو صلاح الدين، أو

<sup>(</sup>١) تاريخ أبي الفدا، ج ٣، ص ٨٧.

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير: « الكامل في التاريخ »، جـ ١٢، ص ٣١، حوادث سنة ٥٨٨ هـ، القـاهرة، سـنة ١٣٠٣ هـ. وصاحب صيدا هو Renaud ، وصاحب الرملة هو Balian II .

رتشرد قلب الأسد ملك انجلترة؟

كما أن سناناً لم يبعث برجاله لقتل كونراد دي مونفر اتعاوناً مع صلاح الدين ضد الصليبيين، بل طمعاً في المال الذي خصصه صلاح الدين لمن يقتل كونراد دي مونفر الفالدافع إلى عمله كان المال، لا الجهاد ضد الصليبيين.

والواقع أن موقف سنان من الحرب ضد الصليبيين كان موقفاً مشبوهاً لا تمليه الغيرة الإسلامية، بل الاعتبارات السياسية وحدها. وكذلك كان موقف الإسماعيليّة في سوريا طوال الحروب الصليبية كلها: تمليه الاعتبارات السياسية الخاصة بالطائفة، دون أي اعتبار للغيرة الإسلامية(۱).

أما عملية اغتيال كونراد دي مونفر"ا فترجع إلى كون العلاقات بين طريقة الاسبتلار Hospitaliers وبين الإسماعيليّة قد ساءت منذ أن جعل الاسبتلار مركز قيادتهم في المرقب، بالقرب من قواعد الإسماعيليّة، في سنة ٥٨٢، وكان كونت طرابلس هو الذي أعطاهم حصن المرقب.

ومع ذلك نجد أنه في سنة ٩٠٠ زار هنري دي شامباني ١٩٠٠ و المسابين المسابية، بقصد تحسين أو إعادة العلاقات الودية التي كانت قائمة فيما بين الاسماعيلية والصليبين (٢).

<sup>(</sup>١) خصص ديفد شافنر رسالة لهذا الموضوع بعنوان: « العلاقات بين طريقة الإسماعيليّة وبين الصليبيين خلال القرن الثاني عشر »:

David Schaffner: « **Relations of the Order of assassins with the Crusades during the Twelfth Century** », University of Chicago, 1939.

<sup>(</sup>٢) راجع في هذا أيضاً:

Claude Cahen : La Syrie du Nord à l'époque des Croisades et la principauté franque d'Antioche, pp. 514 sqq. Institut Français de Damas, Bibliothèque Orientale, I, Paris, 1940.

ويرى كلود كاهـن CI. Cahen أن الإسماعيليّة في القرن السابع (الثالث عشر الميلادي) عادوا فتحالفوا مع طريقة الاسبتلار Hospitaliers وصاروا في حماية هؤلاء الأخيـرين فـي مقابـل جزية يدفعها الإسماعيليّة، وأن المسيحيين الذين اغتالهم الإسماعيليّة كانوا خصوم الاسبتلار (۱). ونحن نعلم من « أخبار سان دني » الخاصة بأعمال فيليب أوجيست، ملك فرنسا، أنه أرسـل وفداً إلى الإسماعيليّة ليتأكد أنهم لا يتآمرون على اغتياله بتحريض من رتشرد قلب الأسد، ملك انجلترة (۲). كما أن الكسيوس، امبراطور بيزنطة، يُقال عنه إنه استأجر إسماعيلية لاغتيال والي قونية المسلم، في بلاد الأناضول.

وهذه الوقائع التاريخية تثبت إذن بكل يقين أن الإسماعيليّة في علاقاتهم مع الصليبين ومع المسلمين المجاهدين لطرد الصليبيين من بلاد الإسلام لم يصدروا إلا عن دوافع سياسية خاصة بهم كطائفة تريد أن تمكن لنفسها البقاء والسلطان في المناطق والقلاع التي استطاعوا الاستيلاء عليها، ولم يصدروا عن أية اعتبارات إسلامية. وكان ذلك دأبهم منذ بداية الحملات الصليبية، فمثلاً في سنة ٤٢٥ (سنة ١١٢٩ \_ سنة ١١٣٠ م) حين أصبح أبو الوفا الإسماعيليّ هو المتحكم في دمشق مكان بهرام الذي قتل، «كاتب أبو الوفا الفرنج، على أن يسلم إليهم دمشق، ويسلموا إليه عوضها مدينة صور؛ واتفقوا على ذلك، وأن يكون قدوم الفرنج إلى دمشق يوم الجمعة، ليجعل أبو الوفا أصحابه على أبواب جامع دمشق. وعلم تاج الملوك توري، صاحب دمشق بذلك. فاستدعى وزيره المزدغاني (وهو الذي وضع أبا الوفا على دمشق عوضاً عن بهرام) وقتله. وأمر بقتل الإسماعيليّة الذين

<sup>(</sup>۱) الكتاب نفسه صفحات ٣٤٤، ٥٢٦، ٦٢٠، ٥٦٥.

<sup>(2)</sup> Gestes de Philippe – Auguste, Grand Chronique de Saint Denis, in **Recueil de l'Histoire des Gaules et des Français**, XVII (Paris, 1818, p. 377.)

بدمشق. فثار بهم أهلُ دمشق وقتلوا من الإسماعيليّة ستة آلاف نفر. ووصل الفرنج إلى الميعاد، وحصروا دمشق فلم يظفروا بشيء. وكان البرد والشتاء شديداً، فرحلوا عن دمشق في شبه المنهزمين، وخرج تورى بعسكر دمشق في أثرهم، وقتلوا منهم عدة كثيرة. وأما إسماعيل الباطني الذي كان في قلعة بانياس فإنه سلّم قلعة بانياس إلى الفرنج وصار معهم » (تاريخ أبي الفداء، ج ٣، ص ٢ \_ ٣، حوادث سنة ٥٢٣، القاهرة سنة ١٣٢٥ ه).

وتوفي راشد الدين سنان في سنة ٥٨٨ ه (سنة ١١٩٢ م) ودفن في قلعة الكهف التي كانت محل إقامته المعتادة.

وفي عهده كانت الإسماعيليّة في الشام قوية الشوكة، وشبه مستقلة عن إسماعيلية الموت.

ولما استولى هو لاكو، زعيم التتار، على ألموت في سنة ١٥٤ ه (١٢٥٦ م) أمر ركن الدين، آخر شيوخ ألموت، بإرسال وفد إلى الشام ليسلم إسماعيلية الشام قلاعهم إلى المغول. وذهب الوفد مصحوباً ببعض المغول. ولكن يبدو أن إسماعيلية الشام لم يستجيبوا لهذا الأمر. ولم يسلم الإسماعيلية في الشام بعض قلاعهم للمغول إلا في سنة ١٥٨ ه (سنة ١٢٦٠ م) لما أن اجتاح المغول سوريا، وكان زعيم الإسماعيلية في الشام آنذاك يدعى رضا الدين أبا المعالى. ولكن سيف الدين قطز، السلطان الملوكي، هزم المغول هزيمة منكرة حاسمة في موقعة عين جالوت المشهورة، في نفس السنة، سنة ١٥٨ ه. فأعيدت قلاع الإسماعيلية إلىهم، وقطعت رؤوس القواد الذين سلموا أنفسهم للمغول.

ولكن في سنة ٦٦٤، وكان السلطان بيبرس الأول، الملقب بالملك الظاهر، حاكماً على مصر والشام، أمر بيبرس بأن يدفع الإسماعيليّة

المكوس على الهدايا التي ترسل إليهم من الملوك الأجانب، وهددهم إن لم يفعلوا ذلك بتخريب بلادهم. فامتثلوا للأمر، وصار الإسماعيلية يدفعون الجزية بانتظام للظاهر بيبرس، وصار هذا هو الذي يولّي أو يعزل رؤساءهم. ففي سنة ٦٦٩ هر (١٢٧٠ م) عزل نجم الدين إسماعيل الذي تولى بعد رضا الدين زعامة الإسماعيلية) وولّى مكانه صارم الدين الذي كان مقدما على قلعة العُليقة، فضم إليها قلاع الكهف، والخوابي، والمنيقة، وقدموس والرصافة. أما قلعة مصياف فقد احتفظ بها الظاهر بيبرس لنفسه. يقول أبو الفدا: «وفيها (أي في سنة ١٦٨ ه عمن رجب من هذه السنة(۱) ». وسقط حصن العليقة في سنة ١٧٠ ه (٢٣ مايو سنة ١٢٧١ م)، وفي الشهر التالي سقطت الرصافة في أيدي نواب الملك الظاهر بيبرس، وفي نهاية العام (عام وفي الشهر التالي سقطت الرصافة في أيدي نواب الملك الظاهر بيبرس، وفي نهاية العام (عام وبعد عامين سقطت المنيقة وقدموس، ولم يبق غير الكهف، لكن رجاله اضطروا إلى التسليم، وبعد عامين سقطت الدين نائباً عن الملك الظاهر بيبرس في ٩ يوليو سنة ١٢٧٣ م (سنة فتسلّمه الأمير جمال الدين نائباً عن الملك الظاهر بيبرس في ٩ يوليو سنة ١٢٧٠ م (سنة فتسلّمه الأمير جمال الدين نائباً عن الملك الظاهر بيبرس في ٩ يوليو المنبقة، وقدموس (٢) ». يقول أبو الفداء: «وفيها (أي في سنة ٢٧١ = سنة ٢٧٢١/ سنة ١٢٧٣ م) تسلمت نواب الملك الظاهر ما تأخر من حصون الإسماعيليّة وهي: الكهف، والمنبقة، وقدموس (٢)».

ولم يكن هدف الملك الظاهر بيبرس من هذا الاستيلاء القضاء على

<sup>(</sup>١) تاريخ أبي الفدا، ج ٤، ص ٦، القاهرة سنة ١٣٢٥ ه.

<sup>(</sup>٢) تاريخ أبي الفدا، ج ٤، ص ٧، القاهرة سنة ١٣٢٥ ه. ويزعم أبو فراس (ص ٤٨٩ في « المجلة الأسيوية » عدد ابريل مايو \_ يونيه سنة ١٨٧٧) أن راشد قد سبق له أن تنبأ ببقاء المنيقة والكهف والقدموس.

الإسماعيليّة، بل إدخالهم في طاعته، كما لاحظ دفريمري. والدليل على ذلك أن الظاهر بيبرس نفسه استعان بهم في بعض الاغتيالات التي دبّرها لأعدائه وكذلك سيفعل خلفاؤه من السلاطين المماليك.

ويدلنا كلام ابن بطوطة، الذي زار المنطقة في سنة ٧٢٧ ه (سنة ١٣٢٦ م) على أن الإسماعيليّة في ذلك التاريخ كانوا لا يزالون يملكون حصونهم. قال: «مررت بحصن القدموس (وضبط اسمه بفتح القاف واسكان الدال المهمل وضم الميم وآخره سين مهمل) شم بحصن المنيقة (وضبط اسمه بفتح الميم وإسكان الياء وفتح النون والقاف) ثم بحصن العليقة (واسمه على لفظ واحدة العليق) ثم بحصن مصياف (وصاده مهملة)، ثم بحصن الكهف. وهذه الحصون لطائفة يقال لهم الإسماعيليّة، ويقال لهم الفداوية. ولا يدخل عليهم أحدٌ من غيرهم. وهم سهام الملك الناصر، بهم يصيب من يعدو عنه من أعدائه بالعراق وغيرها. ولهم المرتبات. وإذا أراد السلطان أن يبعث أحدهم إلى اغتيال عدو له أعطاه فديّته، فإن سَلم بعد تأتي ما يراد منه فهي له، وإن أصيب فهي لولده. ولهم سكاكين مسمومة، يضربون بها من بعثوا إلى قتله. وربما لم تصحّ حيلُهم فقُتلوا. كما جرى لهم مع الأمير قرا سنقور: فإنه لما هرب إلى العراق بعث إليه الملك الناصر جملة « منهم، فقتل وا ولم يقدروا عليه لأخذه بالحزم... ثم سافرت من حصون الفداوية إلى مدينة جبلة (۱)».

وكان الملك الناصر يبعث إلى قراسنقور، أحد كبار الأسراء، « الفداوية مرة بعد مرة، فمنهم من يدخل عليه داره فيقتل دونه؛ ومنهم من يرمي بنفسه عليه وهو راكب فيضربه. وقتل بسببه من

<sup>(</sup>۱) ابن بطوطة: « تحفة النظار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار »، ج ۱، ص ٤٤ \_ ٢٥، القاهرة، مطبعة التقدم، القاهرة سنة ١٣٢٣ ه.

الفداوية جماعة » (الكتاب نفسه، ج ١، ص ٤٦).

والملك الناصر هو أبو الفتح محمد بن الملك المنصور سيف الدين قلاوون الصالحي، وأصله من قفجق (القوقاز)، وقد تولى الملك ثلاث مرات: (١) أولاً بعد أخيه الأشرف خليل الذي قتل في يوم السبت ١٢ محرم سنة ٢٩٣، ثم خلع بعد سنة إلاّ ثلاثة أيام؛ (٢) ثم أعيد إلى السلطنة مرة ثانية في يوم الاثنين ٦ جمادى الأولى سنة ٢٩٨، وقام بتدبير الأمور الأميران سلار، نائب السلطنة؛ وبيبرس الجاشنكير استادار. ثم خلع من السلطنة في ١٣ ذي الحجة سنة ٨٧٨، فكانت مدته الثانية ٩ سنين و ٦ أشهر و ٢٣ يوماً؛ (٣) ثم تولى للمرة الثالثة في يوم الخميس ٢ شوال سنة ٢٠٩، فاستبد بالأمر حتى مات في ليلة الخميس ١١ ذي الحجة سنة الخميس ٢ مدته الثالثة ٢٣ سنة، وشهرين و ٢٥ يوماً.

والواقع أن الإسماعيليّة في الشام على عهد المماليك بقوا في قلاعهم الرئيسية، لكن دون أن تكون لهم أية سلطة سياسية، ولا قوة عسكرية. ولا تحدثنا المصادر التاريخية عن عهد المماليك بأنه كان للإسماعيلية أي شأن من الناحية العسكرية. ولعل هذا هو السبب في أن المماليك لم يهتموا بهم، وتركوهم، كما تركوا غيرهم من الفرق الدينية الإسلامية والمسيحية، يمارسون عقائدهم في حرية. وهذا مفهوم من حيث الروح العامة عند المماليك، فإنهم لم يكونوا أصحاب مذهب ديني معين يريدون فرضه على الناس، كما فعل الفاطميون.

وكذلك تركهم الأتراك على حالهم في قلاعهم لما أن فتحوا الشام في سنة ١٥١٧م وكذلك تركهم الأتراك على حالهم في سنة ١٩١٩. وصارت الإسماعيليّة من الفرق الدينية الإسلامية التي يحميها الأتراك، شأنهم شأن النصيرية، أعدائهم الألدّاء الذين خربوا حصن مصياف في

سنة ١٨٠٩ م، وكان النزاع بين الطائفتين محتدماً على طول السنين حتى سنة ١٩٢٠، ومن آخر المعارك بينهما ما جرى في سنة ١٩١٩ لما أن هاجم النصيرية الإسماعيليّة المقيمين في قدموس ومصياف ونهر الخوابي، ثم استردها الإسماعيليّون بعد تدخل السلطات الفرنسية (١).

ومركز الإسماعيليّة الرئيسي في سوريا ولبنان هو مدينة سلمية التي دمرت في سنة المحم على يد جيوش تيمورلنك، ثم نزلها أعراب البادية من آل عيسى الذين صاروا يعرفون في القرن التاسع الهجري باسم آل جبار، وفي القرن العاشر آل أبي ريشة وهم فخد من آل جبار، وسمي الأعراب النين يلتقون بهم باسم الموالي، وأقطعها لهم العثمانيون نظير ضريبة يدفعونها للدولة. واستمرت قبائل البدو تسيطر على سلمية حتى جاء إليها الإسماعيليّة، «بزعامة الأمير إسماعيل ابن الأمير محمد ابن الأمير سليمان سنة ١٨٤٠ م في عهد السلطان عبد المجيد العثماني. فسكنوا القلعة في أول الأمر (٢) » ثم انتشروا فيما حول القلعة، وانضم إليهم الإسماعيليّة من مختلف الآفاق، وارتفع شأن الإسماعيليّة في سلمية حتى صارت الآن قاعدتهم الرئيسية في سوريا ولبنان.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) راجع في هذا مصطفى غالب: « أعلام الإسماعيليّة »، ص ٧٠ ــ ٧٢، بيروت سنة ١٩٦٤. وهو يــرى أن الإسماعيليّة فقدوا الحرية الدينية إبان الحكم العثماني؛ ولكن لا توجد أدلة تاريخية صحيحة على هذا. (٢) الكتاب نفسه، ص ٦٩.

## عود إلى نزارية ألموت

وقفنا عند تولي محمد الثاني في ٦ ربيع الأول سنة ٥٦١ ه خلفاً للحسن الثاني «على ذكره السلام ».

ونتابع تاريخ إسماعيلية ألموت فنقول إن إسماعيلية ألموت في أوائل عهده قد تابعوا الخطة الجديدة التي أعلنها الحسن الثاني بعد إعلانه القيامة، مما أبعد الإسماعيلية عن الشريعة الاسلامية بُعْداً تامّاً.

غير أن الفترة الأولى من زعامته (من سنة ٥٦١ ه حتى سنة ٥٨٨ ه) خلت من الأحداث الجديرة بالتسجيل. إذ يبدو أن حركة التوسع والمدّ الإسماعيليّ قد وقفت، خصوصاً وقد تبلبات أفكار الإسماعيليّة أنفسهم بعد إعلان القيامة واختلفوا من حولها.

ولكن الأحداث بدأت تظهر من جديد في الفترة الثانية (من سنة ٥٨٩ ه حتى سنة ٦٠٧ ه)، وقد أشرنا إلى بعضها من قبل (راجع، ص ٣٨٦ وما بعدها). ومنها أنهم اغتالوا أحد العلويين في طبرستان، كما اغتالوا باوندد أحد أمراء الأسرة الحاكمة. ومنها ما وقع لهم من نزاع مع إقليم سيستان.

وهنا ظهر للإسماعيلية خصم قوي نظير لسنجر بين السلاجقة،

ألاً وهو محمد خوارزمشاه، الذي تولى الدولة الخوارزمية بعد وفاة أبيه علاء الدين تكش خوارزمشاه في سنة ٥٩٦ ه (١١٩٩ م) الذي ترك لابنه دولة كبيرة تشمل إقليم خوارزم ومناطق في خراسان وفي العراق العجمي. وقد وستع علاء الدين محمد خوارزمشاه هذه الدولة، بأن استولى على كرمان على ساحل المحيط الهندي وبعض الأقاليم غربي نهر السند. وكان خصمه الأكبر هو الدولة الغورية، وعاصمتها غزنة. فوجه الجيوش إليها وأحاط بها حتى استولى عليها في سنة ٦١٢ ه (١٢١٥ م). ثم توجه بعد ذلك إلى العراق العجمي فاستولى على كثير من بلاده، وأهمها الريّ وقم وقزوين وساوة وهمدان. وكان يريد فرض سلطانه على بغداد نفسها، ولكنه لم يتمكن من ذلك بسبب بدء ظهور الخطر المغولى.

وكان أول صدام بين الدولة الخوارزمية وبين الإسماعيليّة في ألموت هـو فـي سـنة ٥٩٣ هـ (١١٩٦ م) حينما حاصر خوارزمشاه تكش قلعة ألموت، فاضطر أهلها إلـي طلـب الصلح على أن يدافعوا مائة ألف دينار (ابن الأثيـر، حـوادث سـنة ٥٩٣، ج ١٢، ص ٧١، القاهرة سنة ١٣٠٦).

وانتقم الإسماعيليّة بعد ذلك بأن اغتالوا أغلمش، نائب الدولة الخوارزمية في العراق العجمى (ابن الأثير، ج ١٢، ص ١٩٠) وقيل إن ذلك كان بإيعاز من الخليفة العباسي<sup>(١)</sup>.

وقام جلال الدين منكبرتي (٦١٧ ـ ٦٢٨ ه ١٢١٩ ـ ١٢٣١ م) بتوجيه الحمالات على الإسماعيليّة في جنوبي بحر قزوين. وذلك أن الإسماعيليّة اغتالوا حاكم مدينة كنجة، وهي من أعمال

<sup>(</sup>١) النسوى: سيرة السلطان جلال الدين منكبرتي، ص ١٣.

أذربيجان، في سنة ٦٢٤ ه (١٢٢٧ م)، وكان من الأمراء الموالين لجلال الدين منكبرتي، لهذا سار إليهم جلال الدين، وحاصر قلعة ألموت وسائر حصونهم في خراسان « فخرب الجميع وقتل أهلها، ونَهَب الأموال، وسبى الحريم، واسترق الأولاد، وقتل الرجال، وعمل بهم الأعمال العظيمة وانتقم منهم. وكانوا قد عظم شرّهم وازداد ضررهم، وطمعوا مذ خرج التتر إلى بلاد الإسلام إلى الآن. فكف عاديتهم وقمعهم ولقّاهم الله ما عملوا بالمسلمين (١) ».

ولما وقع الخلاف بين جلال الدين منكبرتي وبين أخيه غياث الدين بن خوارز مشاه، وهو أخوه من أبيه، هرب غياث الدين ومن معه من الأمراء وقصدوا خوزستان، لكن لم يمكنهم النائب من دخولها. « ففارق خوزستان وقصد بلاد الإسماعيليّة، فوصل إليهم واحتمى بهم واستجار بهم. وكان جلال الدين قد فرغ من أمر النتر، وعاد إلى تبريز. فأتاه الخبر وهو بالميدان يلعب بالكرة، أن أخاه قصد أصفهان. فألقى الجوكان (= مضرب مقوس) من يده، وسار مُجدّاً؛ فسمع أن أخاه قصد الإسماعيليّة ملتجئاً إليهم، ولم يقصد أصفهان فعاد (أي جلال الدين) إلى بلاد الإسماعيليّة لينهب بلادهم إن لم يسلّموا إليه أخاه. وأرسل يطلبه من مقدَّم الإسماعيليّة. فأعاد الجواب يقول: « إن أخاك قد قصدنا، وهو سلطان بن سلطان، و لا يجوز لنا أن نسلّمه؛ لكن نحن نتركه عندنا و لا نمكّنه أن يقصد شيئاً من بلادك، ونسائلك أن تشفعنا فيه، والضمان علينا بما قلنا. ومتى كان منه ما تكره في بلادك، فبلادنا حينئذ بين يديك، تفعل فيها ما تختار ». فأجابهم إلى ذلك، واستحلفهم على الوفاء بذلك، وعاد عنهم »(٢).

<sup>(</sup>۱) ابن الأثير : « الكامل »، جـ ۱۲، ص ۱۸۲، القاهرة سنة ۱۳۰۳ هـ، حو ادث سنة ۲۲۶ هـ.

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير: « الكامل »، ج ١٢، ص ١٨٤، القاهرة سنة ١٣٠٣، حوادث سنة ٦٢٥ ه.

وتدل لهجة هذا الجواب على شعور الإسماعيليّة بالضعف أمام جلال الدين منكبرتي، مما يؤذن بضعفهم الشديد في تلك الفترة، خصوصاً بعد أن دمّر قلاعهم وأعمل فيهم القتل في السنة السابقة.

لكن حدث بعد ذلك أن انهزم جلال الدين منكبرتي أمام علاء الدين كيقباذ بن كيخسرو بن قلج أرسلان، صاحب بلاد الروم: قونية وأقصرا، وسيواس، وملطية، وغيرها؛ وأمام الملك الأشرف، صاحب دمشق وديار الجزيرة وخلاط. وكان ذلك في سنة ١٦٧ ه، عند موضع يعرف به «باسي حمار »، وهو من أعمال أرزنجان. فانهزم جلال الدين، ومضى هو وعسكره « لا يلوي الأخ على أخيه، وتفرقت أصحابه، وتمزقوا كل ممزق، وعاد إلى خلاط فاستصحبوا معهم من فيها من أصحابهم، وعادوا إلى أذربيجان، فنزلوا عند مدينة خوى. ولم يكونوا قد استولوا على شيء من أعمال خلاط »(۱) وعاد الأشرف إلى خلاط فوجدها خاوية، ثم ترددت الرسل بين الأشرف وجلال الدين، فاصطلحا على أساس أن يحتفظ كل منهما بما في يده. فأقام جلال الدين ببلاده من أذربيجان، إلى أن خرج عليه التتر.

ذلك أنه في أول سنة ٦٢٨ وصل التتر من بلاد ما وراء النهر إلى أذربيجان. وكانوا قد ملكوا قبل ذلك ما وراء النهر، واجتاحوا خراسان وغيرها من البلاد وأعملوا فيها النهب والتخريب والقتل. « واستقر مُلْكُهم بما وراء النهر، وعادت بلاد ما وراء النهر انعمرت وعمروا مدينة تقارب مدينة خوارزم عظيمة، وبقيت مدن خراسان خراباً لا يجسر أحد من المسلمين يسكنها. وأما التتر فكانوا تغير كل قليل طائفة منهم ينهبون ما يرونه بها، فالبلاد خاوية على عروشها.

<sup>(</sup>۱) الكتاب نفسه، ج ۱۲، ص ۱۹۱، حوادث سنة ۲۲۷ ه.

فلم يزالوا كذلك إلى أن ظهر منهم طائفة سنة خمس وعشرين (وستمائة) فكان بينهم وبين جلال الدين ما ذكرناه. وبقوا كذلك، فلما كان الآن وانهزم جلال الدين من علاء الدين كيقباذ ومن الأشرف كما ذكرناه سنة سبع وعشرين (وستمائة) أرسل مقدم الإسماعيلية الملاحدة إلى التتر يعرقهم ضعف جلال الدين بالهزيمة الكائنة عليه، ويحثهم على قصده عقيب الضعف، ويضمن لهم الظفر، للوهن الذي صاروا إليه.

وكان جلال الدين سيء السيرة، قبيح التدبير لملكه، لـم يتـرك أحـداً مـن الملـوك المجاورين له إلاّ عاداه ونازعه الملك وأساء مجاورته. فمن ذلك أنه... عـادى الإسـماعيليّة ونهب بلادهم وقتل فيهم فأكثر، وقرّر عليهم وظيفته من المال كل سنة؛ وكذلك غيرهم. فكـلّ من الملوك تخلّى عنه ولم يأخذ بيده. فلما وصلت كُتُب مقدم الإسماعيليّة إلى التتـر يسـتدعيهم إلى قصد جلال الدين، بادر طائفة منهم فدخلوا بلاده، واستولوا على الريّ وهمذان وما بينهما من البلاد. ثم قصدوا أذربيجان فخربوا ونهبوا وقتلوا مَنْ ظفروا به من أهلها. وجلال الدين لا يُقدم على أن يلقاهم، ولا يقدر على منعهم عن البلاد؛ قد ملئ رُعْباً وخوفاً. وانضاف إلى ذلك أن عسكره اختلفوا عليه، وخرج وزيره عن طاعته في طائفة كثيرة من العسكر »(١).

وفي نفس السنة، سنة ٦٢٨، حصر النتر مراغة فامتنع أهلها أو لاً ثم سلموا على أمان طلبوه. فبذل النتر لهم الأمان، لكنهم لما تسلموا البلد قتلوا بعض أهله، وجعلوا فيه شدنة (حاكماً)، وعظم حينئذ شأن النتر واشتد خوف الناس في أذربيجان. فلما رأى

<sup>(</sup>۱) ابن الأثير: « الكامل »، ج ۱۲، ص ۱۹۲ \_ ۱۹۳، القاهرة سنة ۱۳۰۳، حوادث سنة ۲۲۸ ه.

جلال الدين ما يفعله النتر في بلاد أذربيجان، وأنهم مقيمون بها يقتلون وينهبون ويخربون، ورأى ما عليه من الوهن والضعف، فارق أذربيجان إلى بلاد خلاط، وكان عازماً على أن يقصد ديار بكر والجزيرة ويقصد باب الخليفة العباسي يستنجده هو وجميع الملوك على النتر وبلغه أن النتر يطاردونه، فسار إلى آمد. لكنهم طاردوه، وأوقعوا به ليلاً وهو بظاهر مدينة آمد، فمضى منهزماً على وجهه، وتفرق مَنْ معه من العسكر في كل وجه.

فلما انهزم جلال الدين أمام النتر عند آمد، نهبوا سواد آمد وأرزن وميافرقين، شم وصلوا إلى نصيبين الجزيرة ونهبوا سوادها وقتلوا من ظفروا به، وغلقت المدينة أبوابها، فعادوا عنها ومضوا إلى بلد سنجار، ووصلوا إلى الجبال من أعمال سنجار فنهبوها، ودخلوا إلى الخابور فنهبوا وقتلوا. ومضت طائفة منهم على طريق الموصل فوصلوا إلى قرية تُسمَّى المؤنسة، وهي على مرحلة من نصيبين بينها وبين الموصل، فنهبوها. ووصلت طائفة من التتر من أذربيجان، في ذي الحجة سنة ٢٢٨، إلى أعمال أربل، فقتلوا مَنْ على طريقهم من التركمان الايوائية والأكراد الجوزقان وغيرهم، إلى أن دخلوا بلدة اربل فنهبوا وقتلوا من ظفروا به.

وكان أهل أذربيجان جميعاً قد أطاعوا النتر وحملوا إليهم الأموال والثياب، واستقر لهم السلطان بسبب ضعف جلال الدين منكبرتي حتى إنه إلى آخر سنة ثمان وعشرين، لم يظهر له خبر، كما يقول ابن الأثير<sup>(۱)</sup>. والواقع أنه قتل في سنة ٦٢٨ ه، إذ أنه بعد هزيمته « انفرد هو وحده، فلقيه فلاح من قرية بأرض ميافارقين فأنكره لما عليه من الجواهر الذهب، وعلى فرسه، فقال له: مَنْ أنت؟

<sup>(</sup>۱) ابن الأثير: « الكامل »، ج ۱۲، ص ۱۹٦، القاهرة سنة ۱۳۰۳، حوادث سنة ۱۲۸ ه. وتوفي ابن الأثير في شعبان سنة ۱۳۰

فقال: أنا ملك الخوارزمية \_ وكانوا قد قتلوا للفلاح أخا \_ فأنزله وأظهر إكرامه. فلما نام قتله بفأس كانت عنده، وأخذ ما عليه. فبلغ الخبر إلى شهاب الدين غازي ابن العادل صاحب ميافارقين. فاستدعى بالفلاح، فأخذ ما كان عليه من الجواهر، وأخذ الفرس أيضا، وأقال الأشراف »(١).

كان إسماعيلية ألموت هم الذين بعثوا إذن إلى التتر يخبرونهم بهزيمة جالال الدين منكبرتي أمام علاء الدين كيقباذ وأمام الملك الأشرف، وبأنه صار من الضعف بحيث يسهل على التتر القضاء عليه. وكان مقدم الإسماعيليّة آنذاك هو علاء الدين محمد بن جلال الدين بن محمد بن حسن.

لكن ما لبث الإسماعيليّة أن جنوا شر فعلتهم هذه. وذلك أن منكوقاآن، الذي استقل بتخت المغول بعد جنكيزخان، بعث أخاه هو لاكو لقتال الإسماعيليّة واستئصال قلاعهم، بعد أن « وفد عليه جماعة من أهل قزوين وبلاد الجبل يشكون ما نزل بهم من ضرر الإسماعيليّة وفسادهم » (٢)، وذلك في سنة ٢٥٤ ه.

وأوسع وأدق رواية لدينا عما فعله هو لاكو بالإسماعيليّة هي تلك التي نجدها في كتاب « جامع التواريخ » لرشيد الدين فضل الله الهمذاني (القسم الخاص بتاريخ المغول، المجلد الثاني، الجزء الأول) ولهذا نعتمد عليه ها هنا.

في شهر جمادى الآخرة سنة خمسين وستمائة ترك كيتو بوقا نويان بلاط منكوقان، وذهب في طليعة جيش هو لاگو خان قاصداً بلاد

<sup>(</sup>۱) ابن كثير: « البداية والنهاية »، ج ۱۳، ص ۱۳۲، بيروت سنة ١٩٦٦.

<sup>(</sup>٢) تاريخ ابن خلدون، جـ ٥، ص ١١٢٥، بيروت، دار الكتاب اللبناني، بدون تاريخ.

الإسماعيليّة، ويسميهم رشيد الدين دائماً باسم: الملاحدة. وفي أوائل المحرم سنة إحدى وخمسين عبر نهر جيحون، وأخذ في الهجوم على ولاية قهستان، واستولى على بعض أجزائها. وفي شهر ربيع الأول سنة ١٦٥ سار على رأس خمسة آلاف فارس وخمسة آلاف الجيش خلفه. وفي شهر ربيع الأول سنة ١٦٥ سار على رأس خمسة ألاف فارس وخمسكر راجل إلى أسفل قلعة كرده كوه، وأمر بحفر خندق حول القلعة أحاطوه بسور متين، وعسكر الجيش خلفه. وحول الجيش حفروا خندقاً آخر عميقاً جداً، كما أقاموا سوراً مرتفعاً للغاية حتى يبقى الجيش سليماً بينهما. ثم ترك كيتو بوقا القائد «بورى » هنا، بينما ذهب هو إلى قلعة «مهرين » وحاصرها. لكن في ٩ شوال سنة ١٥٦ قامت حاميه كرده كوه بغارة ليلية ودمّروا معسكر المغول، وقتلوا مائة شخص، كما قتلوا قائدهم الأمير «بوري ». لهذا هب كيتو بوقا نويان للهجوم على ولاية قهستان، وقام جنوده بالهجوم في نواحي «تون » و« زيركوه ». وفي ١٠ جمادى الأولى من نفس السنة استولوا على تون وترشيز. وفي أوائل شعبان سقطت في أيديهم مهرين.

ووردت الأخبار من « گرده كوه » إلى مقدم الإسماعيليّة في ألموت وهو علاء الدين محمد، تنبئه بأن وباءً قد انتشر في گرده كوه، وأنها على وشك السقوط. فأرسل علاء الدين قوة مؤلفة من ١١٠ محاربين على رأسهم مبارز الدين علي توران وشجاع الدين حسن السراباني لنجدة أهل القلعة. فاخترقوا صفوف المغول الذين يحاصرون القلعة دون أن يصاب أحد منهم بأذى، وانضموا إلى المدافعين عن القلعة.

غير أنه في ليلة الأربعاء الأخير من ذي القعدة سنة ثلاث وخمسين وستمائة قام حسن المازندراني، وهو حاجب علاء الدين، فقتل علاء الدين ببلطة في مكان يُدعى «سركوه» بينما كان علاء الدين مستغرقاً

في نومه و هو سكران. وكان هذا القتل من خورشاه بن علاء الدين.

فعين خورشاه حاكماً للإسماعيلية خلفاً لابنه. ورغم أن حسن المازندراني هو الذي قتل علاء الدين بتدبير من ابنه خورشاه، فقد فكر هذا في التخلص من حسن المازندراني. فكتب إلى الأخير رسالة وأعطاها فدائياً ليسلمها إليه ويقتله. وأثناء انشغال حسن المازندراني بقراءة الرسالة، وثب عليه الفدائي وقتله. ثم أعلن خورشاه أنه قتل حسن المازندراني لأنه هو الذي قتل والده، وأمر بإحراق أو لاده في الميدان. وبعد ثلاثة أيام، أي في يوم الأحد ٢٦ من ذي الحجة سنة ٢٥٣ استأنف القتال مع التتر.

وفي تلك الأثناء كان هو لاكو نفسه يتقدم بجيشه الرئيسي، فبلغ مدينة طوس، ووصل اللى مدينة خبوشان. وأوفد « بكْتيمور قورجي » وظهير الدين سبْلار البيتكجي (الكاتب) وشاه أمير برسالة إلى خورشاه، سلطان الإسماعيليّة. فذهبوا إليه وعادوا في التاسع من جمادى الآخرة من سنة ٢٥٤، وفي نفس اليوم وصل جيش المغول إلى قلاع الإسماعيليّة وشرع في الهجوم. ثم بعث هو لاكو برسالة أخرى إلى ركن الدين خورشاه يتوعده فيها.

وكان يقيم لدى الإسماعيليّة جماعة من العلماء والحكماء، أبرزهم الخواجة نصير الدين الطوسي. ويقول رشيد الدين إنهم كانوا «يقيمون لدى ملك الإسماعيليّة مكرهين، وكانوا قد رأوا أفعاله السيئة، ووجدوا الظلم والتعدي متأصلين فيه، وشاهدوا مخايل الجور بادية على أحواله. وكانوا قد ملّوا ملازمة الملاحدة، ونفروا منهم، ومالوا إلى هو لاكو خان إلى أقصى حد. ومن قبل كانوا يرغبون في ذلك. فصاروا يتشاورون سررًا لكي يجعلوا هذا الملك (خورشاه، مقدم

الإسماعيلية) يخضع لهو لاكو على الوجه الأحسن والطريق الأسهل. وانضم إليهم كثير من الغرباء والمسلمين. واتفقوا جميعاً على تحقيق هذا الهدف. ولهذا لم يدّخروا وسعاً في حت خورشاه على الخضوع والطاعة، وصاروا يخوّفونه بغية المقاومة وعدم التسليم. فاستجاب لنصحهم، وأكرم وفادة الرسل، وأوفد أخاه الأصغر «شاهنشاه» أو الخواجه أصيل الدين الزوزني، مع طائفة أخرى من أعيان مملكته إلى هو لاكو إظهاراً للخضوع والطاعة. فأم هو لاكو بإعزازهم وإكرامهم وعين الرسل مرة أخرى لكي يذهبوا مع صدر الدين، وظهير الدين، وتوكل بهادر، وبخشي، وما زوق برسالته إلى خورشاه ليخبروه أنه إذا كان قد قبل الخضوع والتسليم حقاً، فإن عليه أن يخرب القلاع ويَمثلُ بنفسه أمام هو لاكو. فأجاب خورشاه: الخضوع والطاعة ». وقد بر بوعده، فخرب أجزاء من قلاع مثل: «هامون دز »، و «ألموت » و «لمبسر » (لنبه سرر)، وحطّم أبراجها، ورمي أبوابها، واشتغل بتخريب أسوارها وحصونها. ولكنه طلب مهلة سنة، يغدر بعده، بعدها القلعة. فعرف هو لاكو خان أن وقت النكبة لهذا الأمير قد حلّ، وأنه لا داعي لتردد الرسل عليه، لأن سوف لا يؤثر فيه ذلك.

وفي العاشر من شعبان سنة أربع وخمسين وستمائة من الهجرة، غادر هو لاگو بسطام، وتوجه نحو قلاع الملاحدة (الإسماعيليّة). وأمر بأن تجتمع الجيوش الموجودة في العراق وغيرها من الأطراف: فكان على الميمنة بوقا تيمور وكوكا ايلكا، وقد أخذا طريق مازندران؛ وعلى الميسرة تُكودر أوغول وكيتو بوقا نويان، اللذان قدما من طريق «خوار» و «سمنان». وأما هو لاگو خان فقد اتخذ موضعه في القلب الذي يطلق عليه المغول كلمة «قول» على رأس عشرة آلاف من المحاربين المشهورين...

ومرة أخرى أرسل في المقدمة رسلاً ينذرون: « لقد عقدنا العزم أنه إذا جاء خورشاه بنفسه لاستقبالنا، فإننا سنعفو عنه رغم جرائمه العديدة ». ولما جاوزت رايات الغازي المنتصرة مدينة « فيروز كوه » عاد الرسل بصحبة الوزير كيقباذ، وتعهدوا لهو لاگو بتخريب القلاع، والتمسوا إليه أن يرجئ رحيل خورشاه عن القلاع لمدة عام، وأن تستثنى من التخريب قلعتا ألموت ولمبسر، اللتان تكوّنان المقرّ الأصلي القديم للملاحدة (الإسماعيلية)، على أن يسلم خورشاه بقية القلاع، ويطيع كلَّ ما يصدر إليه من أو امر.

وقد كتب خورشاه إلى حكام گرده كوه وقهستان يأمرهم بالمسير طائعين إلى هـو لاگو، وظن أنه بتلك الاجراءات يستطيع دفع المقدور الكائن. وعندما وصلت رايات الغازي المنتصرة إلى ولاية لارودماوند، أرسل شمس الدين كيلكي إلى گرده كوه ليُحضر إليه مقدَّمها.

بعد ذلك توجه هو لاكو إلى « فران » وحاصر « شاه دز » التي كانت تقع في طريقها وفتحها في يومين. ثم أرسل الرسل مرة أخرى، ليحثوا خورشاه على التسليم، فأعاد هذا الرسل، وقبل أن يرسل ابنه مع ثلاثمائة من الجنود، كما قبل أن يخرب جميع القلاع. وفي مدينة « عباس آباد الري » توقف هو لاكو خان وصار يترقب تنفيذ الوعود.

وفي السابع عشر من رمضان سنة أربع وخمسين وستمائة، أرسل خورشاه إلى هو لاكو، ابنه الذي كان في السابعة أو الثامنة من عمره، وكان قد أنجبه من محظية بصحبة طائفة من الأكابر والأعيان، فأكرم هو لاكو خان الغلام وأعزه، وأذن له بالعودة لأنه لا يرال صغيراً. ثم صرح هو لاكو للرسل بأنه « إذا لم يستطع ركن الدين أن يحضر سريعاً، فإن عليه أن يرسل أخاه الآخر حتى يعود «شاهنشاه» الذي بقي ملازماً لنا منذ عدة سنوات ».. فأطاع ركن الدين الأمر،

وأوفد إلى هو لاكو في الخامس من شوال، أخاه الآخر شروانشاه والخواجه أصيل الدين الزوزني مع ثلاثمائة من كبار الشخصيات المسئولين فتشرفوا بمقابلته في ضواحي الري. وفي التاسع من شوال عاد شروانشاه يحمل معه منشوراً من هو لاكو يشتمل على العبارة الآتية: «نظراً لما أظهره ركن الدين من طاعة وخضوع، فقد عفوت عما ارتكبه أبوه وأتباعه من جرائم وأخطاء. وحيث إنه لم يصدر أي جرم من ركن الدين نفسه خلال المدة التي عمل فيها مكان أبيه، فإنه إذا خرب القلاع فسوف يأمن بأسنا من جميع الوجوه ». ثم أمر الجنود المنتشرين في مختلف الأطراف بأن يتجمعوا في معسكر واحد، وفجأة أحيط بالملاحدة من جميع الجهات. وفي ذلك الوقت اقترب بوقاتيمور وكوكاايلكا مع قواتهما من «أسر بندان »، فأرسل إليهم خورشاه رسالة مضمونها: « إننا إذ خضعنا وإذ نشتغل الآن بتخريب القلاع فما سبب قدومكم إلينا ». فأجابوه: « ما دمنا وإياكم على وفاق، فقد جئنا طلباً للعلف ».

وفي العاشر من شوال سنة أربع وخمسين وستمائة، رجل هو لاگو خان من بسكله متخذاً طريق طالقان، واستعد للهجوم على حدود و لاية الملاحدة. ولو أن المطر لم يسقط مدراراً في تلك الليلة، لقبض على خورشاه في أسفل القلعة. وفي الثامن عشر من شوال بسطت الشمس ظلها على موضع مقابل لميمون دز من ناحية الشمال، وفي اليوم التالي كان هو لاگو يطوف حول القلعة على سبيل الرؤية وتفحص المواقع الصالحة لإدارة المعارك، كما كان يشاهد بدقة مداخل القلعة ومخارجها. وفي اليوم التالي وصلت الجيوش بعظمة تامة تجل عن الوصف، وأحاطت بالقلعة من جميع جوانبها. وقد امتد الحصار الذي ضربوه حولها إلى ما يقرب من ستة فراسخ. ولكن حينما تعذر فتح هذه القلعة لمناعتها، استشار هو لاگو خان النبلاء والأمراء فيما يتعلق باستمرار الحصار أو

العدول عنه، والعودة أو التوقف والانتظار حتى السنة المقبلة. فردوا عليه: « إننا في وقت الشتاء، وحيواناتنا نحيفة عجفاء، والعلف معدوم، ويجب المبادرة بنقل العلف من ناحية بلاد الأرمن أو حدود كرمان، فمن الأفضل أن نعود إلى قواعدنا ». ولكن بوقاتيمور وسيف الدين البيتكجي والأمير كيتو بوقا، أصروا على الاستمرار في محاصرة القلعة. فبعث هو لاكو خان رسولاً مرة أخرى برسالة إلى خورشاه يخاطبه فيها بعبارات فيها الترغيب والترهيب، ويعرض عليه فيها أنه إذا نزل من القلعة، وترك المقاومة، وتوجه إلى معسكر الخان فيات تصرفه هذا يكون سبباً في إنقاذ حياة طائفة كبيرة من الضعفاء والمساكين. وإذا لم يقدم نفسه خلال خمسة أيام، فإن عليه أن يستحكم في قلاعه ويستعد للقتال.

فلما استشار خورشاه الأمراء والأعيان في ولايته، صار كل منهم يقول ما يمليه عليه رأيه. وأخيراً استقر الرأي على أن يرسل إلى هو لاگو خواجه نصير الدين الطوسي \_ نور الله قبره \_ مع طائفة من الوزراء والأعيان والكفاة والأئمة \_ يحملون التحف والطرائف الكثيرة؛ فوصلوا إلى معسكر الإيلخان في يوم الجمعة السابع والعشرين من شوال فأنزلهم المغول في أماكن متفرقة، وتحدثوا إليهم الواحد بعد الآخر.

وفي يوم الأحد غرة ذي القعدة سنة أربع وخمسين وستمائة، نزل خورشاه من القلعة بناءً على مشورة أعيان الدولة، وتوجه إلى هو لاكو في صحبة الخواجه نصر الدين الطوسي، والخواجه أصيل الدين الزوزني والوزير مؤيد الدين، وأبناء رئيس الدولة. فودع بنك هذا الحصن الذي ظلت أسرته تتخذه مقراً لها مدة قرنين. ثم جاء فقبل الأرض بين يدي السلطان الأعظم. وقد أنشد الخواجة نصير الدين الطوسي في تاريخ هذه الحادثة هذين البيتين:

شعر:

« عندما صارت السنة الهجرية أربعاً وخمسين وستمائة، وفي صباح يوم الأحد الموافق غرة ذى القعدة، حقام خورشاه ملك الإسماعيليّة من على عرشه، ووقف بين يدي هولاگو

وحينما وقع نظر هو لاگو خان على خورشاه؛ عرف أنه غلام غير مجرب يعوزه الرأي والتدبير، فأعزة وأكرمه وشجعه ووعد بمساعدته، وأرسل من قبله صدر الدين، فتسلم من خورشاه جميع الحصون والقلاع التي كان يملكها آباؤه وأجداده على التوالي في قهستان ورودبار وقومس، والتي كانت مشحونة بالآلات والذخائر. وقد بلغ عدد هذه القلاع نحيو المائة. وبعد إخراج الحكام، خربت جميعها ما عدا گرده كوه ولمبسر. وفي هذه القلعة الأخيرة اعتصم أقارب خورشاه وأتباعه وظلوا يقاومون مدة سنة. وبعد ذلك انتشر الوباء بين المعتصمين فأهلك كثيرين منهم، ونزل الباقون ولحقوا بالآخرين. وأخيراً سقطت أيضاً گرده كوه في يد المغول، بعد أن استمرت تقاوم مدة عشرين سنة.

وصفوة القول أن خورشاه قد أنزل جميع ما يتعلق به من قلعة ميمون دز، وأهدى إلى هو لاكو جميع الخزائن والدفائن الموروثة والمكتسبة، مما لم يكن ذائع الصيت، فوزعها هو لاكو على قو اد جيشه.

بعد ذلك انتقلت راية الغازي من هذا المكان إلى قاعدة ألموت، وأرسل إليها ركن الدين خورشاه ليحث المدافعين على التسليم، ولكن قائد القلعة تمرد وعصى؛ فكلف هو لاكو خان «بلغايي» بمحاصرة تلك

القلعة، وقام المغول بالهجوم عليها يوميْن أو ثلاثة، ثم أرسل هو لاكو إلى المحاصرين منشوراً يؤمنهم على حياتهم.

وفي يوم الاثنين السادس والعشرين من ذي القعدة، نزل قائد القلعة وسلمها لهو لاكو، فصعد المغول إليها، وكسروا المجانيق، وخلعوا الأبواب. أما السكان فقد طلبوا مهلة ثلاثة أيام لنقل أمتعتهم. وفي اليوم الرابع اقتحم الجنود القلعة، وأعملوا فيها الغارة والنهب شم صعد هو لاكو خان فوق قلعة ألموت لرؤيتها، فدهش جداً لعظمة ذلك الجبل. شم نرل وارتحل، وأمضى عدة أيام حوالي لمبسر حيث كان يشتو، وهناك ترك قائده «طاير بوقا » على رأس جيش لمحاصرة القلعة، ثم قفل راجعاً في السادس عشر من ذي الحجة سنة أربع وخمسين وستمائة.

وفي يوم الاثنين السابع والعشرين من الشهر المذكور نزل في معسكره الكبير على بعد سبعة فراسخ من قزوين، للاحتفال بعيد رأس السنة. وقد استمرت الولائم سبعة أيام، عطف فيها هو لاكو خان على النبلاء والأمراء، ومنحهم الخلع.

ولما تأكد هو لاكو من صدق وإخلاص الخواجه نصير الدين الطوسي وأبناء رئيس الدولة وموفق الدولة، الذين كانوا أطباء كباراً مشهورين أصلهم من همدان ــ شـملهم بعطف وإنعامه، وأعطاهم الخيول اللازمة لحمل أهلهم ومواليهم وأقاربهم مع أتباعهم وخدمهم وأشياعهم، وإخراجهم من القلعة وألزمهم حضرته. وهم وأبناؤهم حتى اليوم ملازمون للحضرة، ومقربون من هو لاكو خان وأفراد أسرته المشهورين.

والصورة المثبتة هنا تمثل بلاط الخان، وما عومل به النبلاء والأمراء والجماعة المذكورون من عطف ورعاية.

وفي يوم الخميس العاشر من المحرم سنة خمس وخمسين وستمائة،

أنعم هو لاكو خان على خورشاه، مرسوماً ولوحة ذهبية (يرليغ وبايزه) وخلع عليه، ووهبه فتاة مغولية ليتزوج منها، وأودع مدينة قزوين متاعه وحاشيته. ثم أرسل خورشاه رجلين أو ثلاثة من خاصته، مع رسل هو لاكو خان إلى قلاع الملاحدة بالشام، لدعوة الناس هناك إلى التسليم عندما تصل إليهم الرايات الهمايونية.

وبعد أن انتهت حفلات الزفاف، لم يشأ هو لاكو خان أن ينكث بعهده لخورشاه، وأن يقضي عليه؛ ذلك لأنه كان قد أمنه على حياته ولأنه يعرف أنه ما زالت هناك قالاع كثيرة تخص الملاحدة، موجودة في هذه الديار وفي ديار الشام؛ يمكن استخلاصها بتوجيه خورشاه ونفوذه، وإلا فإن عليه أن يقضي سنوات عديدة حتى يتيسر فتحها. وعلى هذا صار هو لاكو يعز خورشاه ويكرمه مدة من الزمن، ثم أرسله إلى بلاط «منكوقاآن ». وفيما يتعلق بحادثة موته، ترد روايات مختلفة متعارضة، أرجحها وأوثقها أنه حينما وصل خبر قدومه إلى الخان، قال: «لماذا تحضرونه وتشقون بذلك عبثاً على الدابة التي يركبها! » ثم أرسل رسولاً من قبله قضى على حياة خورشاه. ولما تخلصوا منه، قتلوا أقاربه وأفراد أسرته من النساء والرجال حتى الأطفال الذين في المهد، فيما بين أبهر وقزوين، فلم يبق منهم أثر. وقد استمر مملك الإسماعيلية سبعاً وسبعين ومائة سنة. وكان بدء حكمهم سنة سبع وسبعين وأربعمائة، وهو العدد الذي يُكنى عنه بلفظ «ألموت »، وانتهاؤه في غرة ذي القعدة سنة أربع وخمسين وستمائة. وكان عدد ملوكهم ثمانية تولوا الحكم على التوالي بالترتيب الآتي:

- ١ \_ حسن بن على بن محمد الصباح الحميري.
- ٢ ــ كيا بزرگث أميد، وكان هو وحسن داعيين.

- ٣ \_ محمد بن بزرگث أميد، والذي اشتهر بلقب « على ذكره السلام ».
  - ٤ \_ حسن بن محمد بزرگث أميد.
    - ه \_ محمد بن حسن.
  - ٦ \_ (جلال الدين بن محمد بن حسن) « نو مسلمان ».
  - ٧ \_ علاء الدين محمد بن جلال الدين بن محمد بن حسن.
- $\Lambda = 0$  الدين خورشاه بن علاء الدين، الذي ختمت به دولة الإسماعيليّة  $\mathbf{w}^{(1)}$ .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) رشيد الدين فضل الله الهمذاني: «جامع التواريخ »، تاريخ المغول، المجلد الشاني، الجزء الأول، الإيلخانيون، ص ۲٤٩ ــ ٢٥٩ نقله إلى العربية محمد صادق نشأت ومحمد موسى هنداوي وفؤاد عبد المعطى الصياد، القاهرة: عيسى البابي الحلبي، بدون تاريخ (١٩٦٠).

# أئمة الستر ونقض القيامة (٢٠٧ ـ ٢٥٦ هـ = ١٢١٠ م

هذا من الناحية السياسية والحربية؛ أما من الناحية الدينية فقد بدأت بالحسن الثالث برارية مضادة لحركة القيامة التي أعلنها الحسن الثاني في ١٧٧ رمضان سنة ٥٥٩ هـ (١١٦٤ م). بل إن الحسن الثالث بدأ حركته هذه في أواخر حياة أبيه، وأخذ يتحالف مع الأمراء السنيين، ويبدي استعداده لإعادة الشريعة وإلغاء دين القيامة الذي أعلنه الحسن الثاني. ولهذا لم يكد يخلف أبيه في رئاسة إسماعيلية ألموت حتى أعلن إعادة الشريعة الإسلامية والفروض الدينية الإسلامية، وأمر بتشييد المساجد، ودعا الفقهاء السننة من المناطق المجاورة في العراق العجمي وخراسان لتعليم الناس الشريعة الإسلامية الأسلامية الشنية. وكانت الإسماعيلية في الشام قد اتخذت المذهب الشافعي في الفقه، فيغلب على الظن أن الإسماعيلية في ألموت على عهد الحسن الثالث أخذوا أيضاً بالمذهب الشافعي. وبعث بأمه إلى الحج في مكة؛ وهناك في مكة وزعت الكثير من الصدقات، وأنفقت على حفر وبعث بأمه إلى الحج في مكة؛ وهناك في مكة وزعت الكثير من الصدقات، وأنفقت على حفر الآبار، وعاملها الخليفة بالإجلال، ويقول رشيد الدين عنها إنها كانت « زاهدة ».

وحتى يطمئن جيرانه في منطقة جنوب بحر قزوين على سنيّته،

دعا بعض علماء السنة في قزوين لزيارة ألموت وفحص مكتبتها وإحراق ما يرونه مخالفاً للسُّنة منها. ولعن الأئمة الذين سبقوه، ممن ألغوا الشريعة، واطرحوا العبادات الإسلامية.

لكن يبدو أن الإسماعيليّة في ألموت لم يرضوا تماماً عن هذه السياسة الجديدة، وأنهم في غالبيتهم ظلوا حريصين على نقاليد الإسماعيليّة في استقلالها عن أهل السنة.

واستمرت هذه السياسة، مع ذلك في عهد خلفه، وهو محمد الثالث (٦١٨ \_ ٦٥٣ هـ ١٢٢١ م \_ ١٢٥٥ م). يدل على ذلك ما يقوله نصير الدين (١) الطوسي، وكان يكتب في أيام محمد الثالث، من أن زمانه كان زمان الستر، ومعناه أن الإسماعيليّة كانوا يأخذون بالشريعة. يقول الطوسي: « إن عصر كل نبي ظاهر الشريعة يدعى عصر الستر؛ وإن عصر كل قائم، يملك حقائق شرائع الأنبياء، يدعى بالقيامة »(٢). ويقول أيضاً: « إن محمداً (ص) هو خاتم عصور الشرائع، وفاتحة عصر القيامة »، ويقول أيضاً: « إن عصر محمد (ص) كان فاتحة عصر القيامة، والقيامة خاصة بالإمام « على ذكره السلام » الذي هو قائم القيامة »(٣).

#### \* \* \*

<sup>(</sup>۱) نصير الدين الطوسي: «روضة التسليم »، ص ۸۷. نشره وترجمه إلى الانجليزية ايفانوف، ليدن سنة . ١٩٥٠.

<sup>(</sup>٢) نصير الدين الطوسي: « روضة التسليم »، ص ٤٩.

<sup>(</sup>٣) الكتاب نفسه، ص ١٠٢، ١٠٤. هذا إذا صحت نسبة الكتاب إلى نصير الدين الطوسي، وهو أمر مشكوك فيه كل الشك. انظر ما سنقوله بعد.

# نصير الدين الطوسي والإسماعيلية

وهذا يقودنا إلى الحديث عن نصير الدين الطوسي وعلاقته بمذهب الإسماعيليّة. وقد كان، كما رأينا، عند خورشاه، لما هجم هو لاكو على قلعة ألموت.

ولد نصير الدين الطوسي<sup>(۱)</sup> \_ واسمه الكامل: محمد بن محمد بن الحسن \_ في طوس سنة سبع وتسعين وخمسمائة (11/1/1/1/1) م)، وتوفي في ذي الحجة سنة اثنتيْن وسبعين وستمائة ببغداد (77) يونيو سنة (77).

وأخذ العلم عن كمال الدين بن يونس الموصلي، وعن معين الدين سالم بن بدران المصري المعتزلي الرافضي.

ويرى ايفانوف \_ ويجب أخذ آرائه بتحفظ تام في هذا الباب \_

<sup>(</sup>۱) راجع في ترجمته: (۱) ابن شاكر الكتبي: «فوات الوفيات »، ج ۲، ص ۳۰۷ \_ ۳۱۲، القاهرة سنة ١٩٥١؛ ابن العماد: «شذرات الذهب »، ج ٥، ص ٣٣٩؛ الذهبي: «تاريخ الإسلام »، وفيات سنة ٢٧٢؛ ابن كثير: «البداية والنهاية »، ج ١٣، ص ٢٦٧، بيروت سنة ١٩٦٦؛ ابن العبري: «تاريخ مختصر الدول »، ص ٢٨٦ \_ ٢٨٧، بيروت سنة ١٩٥٨.

أن نصير الدين الطوسي ربما كان قد ولد في أسرة إسماعيلية المذهب، لكنه لا يعطي على هذا أي دليل. والأرجح أن يكون قد ولد من أسرة من الشيعة الاثنا عشرية، إذ يدعو إلى افتراض هذا أنه تتلمذ على معين الدين سالم بن بدران، وهو شيعي اثنا عشري. وإن كانت هذه ليست بالحجة القوية.

وربما كان أول اتصاله بالإسماعيليّة هو حين ذهب في شبابه إلى قهستان ليعمل فلكياً عند زعيم إسماعيلية قهستان، وهو ناصر الدين، الذي أهدى إليه نصير الدين الطوسي كتابه « أخلاق ناصري » في حدود سنة ٦٣٣ ه (١٢٣٥ م). وناصر الدين هو أبو الفتح عبد الرحيم بن أبي منصور. وهو الذي أرسل إليه هو لاكو خان الملك شمس الدين كرت برسالة يدعوه فيها إلى الدخول في طاعته. فامتثل ناصر الدين لتهديد هو لاكو خان، وقدم إلى الأخير هدايا وتحفاً عديدة، وراح يقدمها إليه مقبلاً الأرض بين يديه. ودعاه هو لاكو إلى حمل إسماعيلية ألموت على الدخول في الطاعة، فاعتذر بأنَّ «لهم ملكاً يدعى خورشاه ياتمرون بأمره ». بعد ذلك أنعم عليه هو لاكو خان بلوحة ذهبية (پايزه) ومرسوماً (يرليغ)، ونصبه حاكماً على مدينة « تون » إلى أن توفى في شهر صفر سنة ٦٥٥ »(١).

وفي أثناء مقامه لدى ناصر الدين تفاوض مع مقر الخلافة في بغداد ليحظى بمنصب هناك. ويقول الطوسي إن ناصر الدين اكتشف سر" هذه المفاوضات. فأمر بمراقبة تحركات نصير الدين الطوسي.

ونراه بعد ذلك في قلعة ألموت. كيف ذهب، وما الذي حمله على

<sup>(</sup>١) رشيد الدين: « تاريخ المغول » المجلد الثاني، القسم الأول، ص ٢٤٦ ــ ٢٤٧ مــن الترجمــة العربيــة المذكورة.

الذهاب إلى هناك؛ هذا ما لا نستطيع أن نقرر بشأنه شيئاً قاطعاً، لاختلاف الروايات في هذا الصدد.

فإن رشيد الدين يقول: «وفي ذلك الوقت (سنة ٢٥٤ ه) كان مو لانا السعيد الخواجه نصير الدين الطوسي، الذي كان أكمل وأعقل عالم، وجماعة آخرون من الأطباء منهم رئيس الدولة وأبناؤه يقيمون لدى ملك الإسماعيليّة (خورشاه) مكرهين. وكانوا قد رأوا أفعاله السيئة؛ ووجدوا الظلم والتعدي متأصّلين فيه، وشاهدوا مخايل الجور بادية على أحواله. وكانوا قد ملّوا ملازمة الملاحدة (الإسماعيليّة) ونفروا منهم، ومالوا إلى هو لاكو خان إلى أقصى حد. ومِنْ قبل كانوا يرغبون في ذلك. فصاروا يتشاورون سراً لكي يجعلوا هذا الملك يخضع لهو لاكو على الوجه الأحسن والطريق الأسهل. وانضم إليهم كثير من الغرباء والمسلمين، واتفقوا جميعاً على تحقيق هذا الهدف. ولهذا السبب لم يدخروا وسعاً في حث خورشاه على الخضوع والطاعة. وصاروا يخوقونه مغبة المقاومة وعدم التسليم. فاستجاب لنصحهم »(۱).

وبحسب هذه الرواية:

١ \_ كان نصير الدين الطوسى مكرها على مقامه في ألموت؛

٢ \_ أنه مال إلى هو لاكو خان إلى أقصى حد؟

٣ ــ أنه نصح خورشاه، مقدّم الإسماعيليّة في ألموت، بالتسليم لهو لاكو خــان وعــدم
 مقاومته. يضاف إلى هذا ما ذكره رشيد الدين بعد ذلك (ص ٢٥٤) ونقلناه من قبل.

٤ \_ أن خورشاه نزل من القلعة لما حاصرها هو لاكو، في غرة

<sup>(</sup>١) رشيد الدين فضل الله الهمذاني: « جامع التواريخ »، المجلد الثاني، الجزء الأول، ص ٢٤٩ ــ ٢٥٠ من الترجمة العربية المذكورة.

ذي القعدة سنة ٢٥٤ ه بناءً على مشورة أعيان الدولة، ومنهم الخواجه نصير الدين الطوسي. « وتوجه إلى هو لاكو في صحبته الخواجه نصير الدين الطوسي، والخواجه أصيل الدين الزوزني، والوزير مؤيد الدين وأبناء رئيس الدولة » (الكتاب نفسه، ص ٢٥٤)؛ أي أن نصير الدين الطوسي لعب دوراً رئيسياً في عملية إقناع خورشاه بتسليم قلعة الموت، والاستسلام التام لهو لاكو خان.

وقد لعب نصير الدين الطوسي دوراً مماثلاً تماماً فيما يتصل باستيلاء المغول على بغداد، وإنْ كان قد جاء في ركاب الغزاة، على عكس ما كانت الحال في غزو ألموت. ذلك أنه حينما هاجم هو لاگو خان بغداد في شهر المحرم من سنة ٢٥٦ ه (سنة ١٢٥٨ م) بعث بنصير الدين رسو لاً إلى الخليفة. وهو الذي وقف على بوابة الحلبة من أبواب بغداد والناس يفرون فزعين من المدينة. وهو الذي كتب عن هو لاگو خان رسالة بالعربية إلى أهالي حلب للوعيد والتهديد.

ويظهر أن نصير الدين الطوسي، بما أدى من خدمات جليلة بالنسبة إلى الاستيلاء على قلعة ألموت، وبالنسبة إلى دوره في التفاوض مع الخليفة للاستيلاء على بغداد، قد صار ذا مكانة عالية في نفس هو لاگو خان. وانضاف إلى ذلك إيمان هو لاگو خان بفائدة علم النجوم، ولهذا كان لا يقوم بعمل أو عملية عسكرية إلا بعد استشارة المنجمين؛ وقد أفلح نصير الدين الطوسي في اجتذاب عطف هو لاگو من هذه الناحية أيضاً.

وفي سنة ١٥٨ ه (١٢٥٩ م) أصدر هو لاكو إلى نصير الدين أمراً بإنشاء مرصد للكواكب « في الموضع الذي يراه مناسباً. فاختار مدينة مراغة لهذا الغرض. وشيد مرصداً مرتفعاً. وكان السبب في إقامته هذا المرصد، هو أن منكوقاآن كان من بين ملوك المغول يمتاز

بكمال العقل والكياسة وذكاء الذهن والفراسة بحيث كان يستطيع أن يحل بعض أشكال اقليدس. فاقتضى رأيه السديد وهمته العالية أن يشيد مرصداً في عهده المبارك، وأمر بأن يقوم بهذه المهمة جمال الدين محمد بن طاهر بن محمد الزيدي البخاري. ولكن اشتبهت عليه بعض الأعمال المتعلقة بهذا المرصد. وكان صيت مناقب الخواجه نصير الدين ذائعاً في كل مكان كأنه الريح الدائرة في العالم. فلما أن كان منكو يودع أخاه (هو لاكو خان) كلفه بأن يرسل إليه الخواجه نصير الدين بعد أن يستولي على قلاع الملاحدة (الإسماعيلية). ولكن لما كان منكوقاآن مشتغلاً في ذلك الوقت بفتح ممالك «منزى»، وبعيداً عن حاضرة ملكه، فقد أمر هو لاكو خان بأن يشيد المرصد أيضاً في هذا المكان (أي في إيران). ذلك لأنه كان قد اطلع على حسن سيرة نصير الدين وصدق سريرته، فكان يريد أن يظل ملازماً له. وقد أنشئ المرصد الإبلخاني بعد مضي سبع سنوات من جلوس هو لاكو خان على العرش الخاني. وكان ذلك بمشاركة الحكماء الأربعة: مؤيد الدين العرضي، وفخر الدين المراغي، وفخر الدين الطوسي بأموال الأخلاطي، ونجم الدين دنران القزويني »(۱). وقد استعان نصير الدين الطوسي بأموال الأوقاف التي عين أميناً عليها(۲) في تكاليف بناء مرصد المراغة هذا.

ولمَّا توفي هو لاگو خان في ١٩ ربيع الثاني سنة ٦٦٣ هرثاه نصير الدين الطوسي بأبيات أورد منها رشيد الدين أربعة أبيات (الكتاب نفسه، ص ٣٤١).

<sup>(</sup>۱) رشيد الدين فضل الله الهمذاني: «جامع التواريخ »، تاريخ المغول، المجلد الثاني، الجزء الأول، ص ٢٠٣ \_ ٢٠٢ من الترجمة العربية المذكورة.

<sup>(</sup>٢) « وو لاه هو لاكو جميع الأوقاف في سائر بلاده، وكان له في كل بلد نائب يستغل الأوقاف ويأخذ عشرها، ويحمل إليه ليصرفه في جامكيات (= مرتبات) المقيمين بالرصد ولما يحتاج إليه من الأعمال بسبب المرصد » (ابن شاكر، ج ٢، ص ٣١٠).

ماذا يمكن أن نستنتج من سلوك الطوسي هذا؟

أما أنه كان وصولياً، طموحاً إلى المجد في ظل الأقوياء، دون أدنى اعتبار للمبادئ \_ فهذا ما تدل عليه تصرفاته هذه التي أتينا على ذكرها.

أما أنه كان إسماعيلي العقيدة، فمن الصعب أن نؤكد ذلك استناداً إلى موقفه في قلعة الموت. لقد كان يفاوض هو لاكو سرّاً ويعمل على نصح مقدّم الإسماعيليّة، خورشاه، بالتسليم. ومن غير المعقول أن يكون إسماعيلياً سليم العقيدة رجلٌ هذا شأنه. ثم إننا لا نعرف من ناحية أخرى أنه توسط لدى هو لاكو للكف عن القتل والتدمير والتخريب في قلاع الإسماعيليّة. لهذا نحن نستبعد تماماً أنه كان إسماعيلي المذهب.

\* \* \*

1109

# لم يكن الطوسي إسماعيلياً

إذن سلوك نصير الدين الطوسي في ألموت لا يدل على أنه كان إسماعيلياً، وكذلك سلوكه بعد الاستيلاء على قلاع الإسماعيليّة لا يدل على ذلك أيضاً، بل على العكس يؤكد ما قاله رشيد الدين من أنه، أي الطوسي، كان مكرهاً على الإقامة في ألموت بين الإسماعيليّة.

أما الذين يدّعون أن نصير الدين الطوسي كان إسماعيلي المذهب، فيستندون إلى أسباب واهية جداً هي:

ا \_ أنه تُسب إليه رسائل إسماعيلية النزعة، هي أ) « مطلوب المؤمنين » التي نشرها ايفانوف ضمن نشرته « رسالتيْن إسماعيليتيْن قديمتيْن » Two Early Ismaili « رسالتيْن إسماعيليتيْن قديمتيْن » Treatises (ص ٤٣ \_ ٥٠)؛ وب) « روضة التسليم » أو « التصورات »، وقد نشره وترجمه إلى الانجليزية ايفانوف أيضاً في ليدن Leiden سنة ١٩٥٠؛ وج) « مرآة المحققين »، طبعت طبع حجر، طبعها محمد قاسم بدخشاني في « خير خواه »، بمباي حوالي سنة ١٣٣٣.

لكن لم تثبت صحة نسبة هذه الرسائل إلى نصير الدين الطوسي في أي مصدر تاريخي قديم كتب عن الطوسي. وقد حاول الناشر، ايفانوف في مقدمة نشرته وترجمته لرسالة «روضة التسليم» أن يرجّح هذه

النسبة اعتماداً على الأسلوب، وعلى المستوى الفكري للرسالة، وعدم وجود ما يناقض إمكان نسبتها إلى الطوسي. ولكن مسألة الأسلوب مشكوك فيها جداً، فضلاً عن أنه يستحيل على أمثال ايفانوف أن يحكم على أسلوب رسالة فارسية. أما المستوى الفكري فهو عاديّ، ولا يحتاج إلى ثقافة وعلم رجل مثل نصير الدين الطوسي؛ بل يستطيع أن يكتب مثلها من هم دونه بكثير. أما الرسالة الثالثة فلا يتردد أي محقق في رفض نسبتها إلى الطوسي، لتفاهتها، فضلاً عن عدم ذكر أي مؤرخ متقدم لها على أنها للطوسي.

وبهذا فإن الاستناد إلى هذه الرسائل لإثبات أن نصير الدين الطوسي كان إسماعيلياً لا يقوم على أي أساس، لأنها ليست له في أرجح الرأي.

٢ ــ أن كتاب « دبستان مذاهب » الذي كتب في سنة ١٦٤٥ يستشهد بنصير الدين الطوسي في بعض أمور العقيدة الإسماعيليّة؛ وأن الإسماعيليّة في جيحون الأعلى يعدونه من كبار الحجج في الإسماعيليّة.

وهنا نلاحظ أو لاً أن كتاب « دبستان مذاهب » متأخر جداً \_ من القرن السابع عشر الميلادي \_ فلا يمكن الاعتماد عليه لإثبات حقيقة علاقة نصير الدين الطوسي بالإسماعيلية.

و الواقع أن الإسماعيليّة في القرون الثلاثة الأخيرة، بما عرف عنهم من محاولة اعتبار كل من كان له أدنى علاقة بالإسماعيليّة، اعتباره واحداً منهم، قد ألصقوا مذهب الإسماعيليّة بكثير من أعلام الفكر الإسلامي ممن لم تكن لهم أدنى صلة بالإسماعيليّة. وكتابهم (١) اليوم

<sup>(</sup>١) خصوصاً مصطفى غالب وعارف تامر وخصوصاً الأول في كتابيه «تاريخ الدعوة الإسماعيلية » و « أعلام الإسماعيلية » فهو لم يتورع حتى عن أن ينسب إلى الإسماعيلية جلال الدين =

غلوا في هذا المنزع إلى درجة جاوزت كل الحدود، دون أي اعتبار للحقائق التاريخية، ودون أدنى تورع.

" \_ وثالثاً وأخيراً، يستند البعض إلى ما قيل عن نصير الدين الطوسي من أنه صرّح بأن المسودة الأولى لكتاب « أخلاق ناصري » فيها ملامح إسماعيلية النزعة، إرضاءً لولي نعمته ناصر الدين، حاكم قهستا.

وإذا صحّ هذا، ففيه وحده ما يدل على تبرؤ نصير الدين الطوسي نفسه من مذهب الإسماعيليّة، وتوكيده أنه لا يدين به. فإنه إذا كان في المسودّة الأولى اضطر، في سبيل إرضاء سيده هذا، أن يبث في الكتاب أفكاراً إسماعيلية، فإنه ما لبث أن عدل عن ذلك في التحرير الثاني للكتاب. وهذا يقطع بأنه كان مكرها، وأن ذلك لم يكن عن عقيدة. وهو أمرً كثيراً ما يحدث لمن يكتبون في كنف أمراء ذوي اتجاه خاص.

وبعد أن فندنا هذه الحجج التي ساقها أولئك الذين زعموا أن نصير الدين الطوسي كان (ولو احتمالاً) إسماعيلي المذهب، نعود فنؤكد أنه لم يكن إسماعيلي المذهب، فهل كان شيعياً اثنا عشرياً؟ قبل الجواب عن هذا السؤال يحسن بنا أن نذكر ها هنا مؤلفاته الصحيحة، ويلاحظ أنه كتب معظم مؤلفاته بالعربية:

١ حتجريد العقائد \_ بالعربية، وربما كان أهم كتبه الفلسفية. طبع إيران سنة ١٢٧٤
 ه، و في تبريز سنة ١٣٠١ ه.

<sup>=</sup> الرومي (ص ٢٢٣ من تاريخ الدعوة الإسماعيلية)، ومحيي الدين ابن عربي، (الكتاب نفسه، ص ٢٤٦)!! ولهذا ينبغي اطراح كل كتاباتهم عن الإسماعيلية، فليست لها أية قيمة علمية.

- وقد شرحه علي بن محمد القوشجي المتوفى سنة ٨٧٩ ه (١٤٧٤ م).
- ٢ ــ شرح القسم الثاني والثالث من كتاب « الاشارات والتنبيهات » لابن سينا ــ بالعربية وقد طبع في القاهرة سنة ١٣٢٥ في جزئين وبهامشه شرح فخر الدين الرازي على نفس الكتاب.
  - ٣ \_ « التذكرة » \_ وهو في علم الفلك \_ بالعربية.
    - ٤ \_ تحرير المجسطى \_ بالعربية.
  - ٥ \_ شرح كتاب « الثمرة » المنسوب إلى بطليموس.
  - ٦ \_ الشكل القطّاع \_ بالعربية. طبع في القسطنطينية سنة ١٣٠٩ ه.
    - ٧ \_ الزيج (١) الايلخاني \_ بالعربية.
- ٨ ــ بقاء النفس بعد دثور البدن ــ بالعربية. منها نسخ خطية في برلين رقــم ٥٣٥٥،
   وراغب باستانبول برقم ١٤٨٢، وفاتح برقم ٥٣٨٠ (٣)، وطبع مع شرح أبــي
   عبد الله الزنجاني في سنة ١٣٤١ ه.
  - ٩ \_ التلخيص في علم الكلام \_ بالعربية.
  - ١٠ \_ الفرائض على مذهب أهل البيت \_ بالعربية.
    - ١١ \_ إثبات العقل الفعّال \_ بالعربية.

<sup>(</sup>۱) الزيج: كلمة بهلوية الأصل، معناها في البهلوية: « السدى الذي ينسج فيه لحمة النسيج. ثم أطلقت الفرس هذا الاسم على الجداول العددية المشابهة خطوطها الرأسية بخيوط السدى » (نالينو: « علم الفلك، تاريخه عند العرب »، ص ٤٢، روما سنة ١٩١١ م). والايلخاني نسبة إلى الملوك المغول الايلخانيين والمقصود منهم هنا: هو لاكوخان.

- ١٢ \_ رسالة الإمامة \_ بالعربية.
- ١٣ \_ الحواشي على كليات القانون \_ بالعربية.
- ١٤ \_ رسالة إلى نجم الدين الكاشي في إثبات واجب الوجود \_ بالعربية.
- ١٥ \_ رسالة ثلاثون فصلاً \_ في معرفة التقويم. وعنوانها الفارسي هو «رسالة سي فصل » \_ بالفارسية.
- 17 \_ تلخیص « المحصل » لفخر الدین الرازي \_ بالعربیة. « واختصر المحصل للإمام فخر الدین و هذبه و زاد فیه » (ابن شاکر الکتبی، ج ۲، ص ۳۰۹).
- 1۷ \_ أخلاق<sup>(۱)</sup> ناصري \_ بالفارسية. وقد أهداه إلى ناصر الدين عبد الرحيم بن أبي منصور، حاكم قهستان الإسماعيليّ. ومنه مخطوطات في المتحف البريطاني ٢: ٨٥٦، والملحق ١٤٧/ ٨، وفي بودلي اكسفورد فارسي برقم ٤٣٥/ ٤٣، وكمبردج ١٢٤.
  - ١٨ \_ تتسوق نامه ايلخاني \_ بالفارسية.
- 19 \_ « أوصاف الاشراف » \_ بالفارسية، وهو في أخلاق الصوفية، وترجمه الجرجاني إلى العربية، ومن الترجمة نسخة في برلين برقم ٢٠١٤.
- · ٢ \_ قواعد العقائد \_ بالعربية. منه نسخ خطية في برلين برقم ١٧٦٨، والديوان الهندي برقم ٤٥٨٩، (١).

<sup>(</sup>۱) يقول ابن العبري في «تاريخ مختصر الدول » (بيروت سنة ١٩٥٨) عن هذا الكتاب: «وله (أي للطوسي) كتاب أخلاقي فارسي في غاية ما يكون من الحسن، جمع فيه جميع نصوص أفلاطون وأرسطو في الحكمة العملية. وكان (أي الطوسي، بوجه عام) يقوي آراء المتقدمين ويحلَّ شكوك المتأخرين والمؤاخذات التي أوردوا في مصنفاتهم » (ص ٢٨٧).

- ۲۱ \_ رسالة في إثبات الجوهر المفارق (العقل الكلي) \_ بالعربية منه نسخة في برلين برقم ٥٣٥٦/ ٧، والمتحف البريطاني برقم ٩٨٠ (٢١)، ومع شرح الديواني، في برلين برقم ٥٣٥٨/ ٩، والمتحف البريطاني برقم ٩٨٠ (٢)، والديوان الهندي برقم ٥٨١ (٨).
- ٢٢ \_ التجريد في علم المنطق \_ بشرح تلميذه الحسن بن المطهر مخطوط في المتحف البريطاني برقم ٩٨٠، وفي بتنا ١، ٢١٨ (برقم ١٩٣٢).
- ٢٣ \_ أساس الاقتباس \_ في المنطق \_ بالفارسية. مخطوط في مشهد ١١: ١: ٢، وطهر ان ٢: ٥٩٥.

ونكتفي بهذا القدر محيلين إلى بروكلمن GAL المجلد الأول، ص ٦٧٠ \_ ٦٧٦، والملحق، ج ١، ص ٩٢٤ \_ ٩٣٣ فقد استوفى مؤلفاته.

ويمكن أن يستدل من عنواني رقمي ١٠ و١٢ على أنه كان شيعياً.

فإذا أضفنا إلى هذا ما ورد في نهاية شرحه «للإشارات » وهو قوله: « اللهم نجّني من تزاحم أفواج البلاد وتراكم أمواج العناد بحق رسولك المجتبى ووصيه المرتضى، صلى الله عليهما وآلهما »(١) \_ كان في هذا ما يؤيد أنه كان شيعياً.

ويضاف إلى ذلك أنه لما توفي دفن في مدفن موسى الرضا بالكاظمية بجوار بغداد، وهو ومدفن خاص بالشبعة الامامية.

فلهذه الأسباب وغيرها يمكن أن نقول إنه كان شيعياً إمامياً، أي من الشيعة الاثنا عشرية.

وقد يكون في هذا تفسير الموقفه من الإسماعيليّة من ناحية، ومن الخلافة العباسية السُّنيّة من ناحية أخرى، فكلتاهما خصم للشيعة الاثنا

<sup>(</sup>۱) «كتاب الإشارات وشرحيه للخواجه نصير الدين الطوسي وللإمام فخر الدين الرازي »، ج ٢، ص ١٤٥ القاهرة سنة ١٣٢٥.

عشرية، ويكون قد ساعد التتر على القضاء على هذين الخصمين.

وقد غلا الشيعة الاثنا عشرية في توكيد كون نصير الدين الطوسي شيعياً اثنا عشرياً، حتى نسبوا إليه «دعاء »(۱) يسمونه في إيران باسم « دُوازده خواجـه نصـير طوسـي »، ويتوجه الدعاء إلى النبي، وفاطمة الزهراء والأثمة الاثنا عشر. وفي الدعاء الموجه إلى فاطمة تدعى بأنها البتول، وذات الأحزان الكثيرة، المجهولة قدراً، والمخفية قبراً، الأم العذراء للأئمـة الأشراف، ملكة النساء، الخ. والدعاء منحول إلى الطوسـي، وإنْ كـان ماسـينيون لا يـرى غضاضةً في نسبته إلى نصير الدين الطوسي، « هذا الفيلسوف الكبير الذي استطاع أن يؤلـف بين الفكر اليوناني وبين التصوف الإسلامي في مذهب عقائدي إسلامي، والـذي عـرف كـل الاتجاهات الشيعية، حتى الإسماعيلية منها والنصيرية؛ وإقامته في ألموت مكّنته من المشـاركة في التمجيد الحماسي لفاطمة (الزهراء) وفي غضبتهم المقدسة ضد الخلافة العباسية... واعتقد أن نصير الدين الطوسي أمكنه أن يكتب هذا الدعاء إبان تخريب بغداد العباسة (سـنة ٢٥٦ ه/ ١٣٥٨ م) على يد ذلك الملاك المدمر في نظره، وهو هو لاگو، وذلك لما كـان حصـل مـن هو لاگو على قرار بألاً يُسلم البلاد الإسلامية للنصارى واليهود، وبأن يحافظ علـى الطوائـف الشلاث المنتسبة إلى إبراهيم، واضعاً أوقافهم في يد مفتش واحد، كان هو نصير الدين الطوسي نفسه »(۱).

<sup>(</sup>۱) توجد منه المخطوطات التالية في مكتبته جامعة طهران: الفهرس، ج ۱ (۱۱۳۰)، ص ۱۱۱ ـ ۱۱۲ ـ (برقم ۷۸۷، وتاريخ نسخه سنة ۱۱۷ هـ)؛ ص ۱۳۹ (برقم ۳۲۳، وتاريخ نسخه سنة ۱۳۰۹ هـ)؛ ص ۱۹۹ (برقم ۱۰۱۵، وتاريخ نسخه دي الحجة سنة ۱۲۱۶ هـ)؛ ص ۱۹۹ (برقم ۱۰۱۵، وتاريخ نسخه دي الحجة سنة ۱۲۱۶ هـ).

<sup>(2)</sup> L. Massignon: Opera Minora, I, p. 574, Beyrouth, 1963.

# النصيرية

# [Blank Page]

النصيرية من غلاة الشيعة الذين ألهوا علياً بن أبي طالب.

واستدلوا على ذلك بما يلي، كما يقول الشهرستاني: «ظهور الروحاني بالجسد الجسماني أمر لا ينكره عاقل: أمّا في جانب الخير فكظهور جبريل عليه السلام ببعض الأشخاص والتصور بصورة أعرابي والتمثل بصورة بشر، وأمّا في جانب الشرّ فكظهور الشيطان بصورة الإنسان، حتى يعمل الشرّ بصورته، وظهور الجن بصورة بشر حتى يتكلم بلسانه. فلذلك نقول: إن الله تعالى ظهر بصورة أشخاص. ولمّا لم يكن بعد رسول الله (ص) شخص أفضل من على عليه السلام! وبعده أو لاده المخصوصون هم خير البرية فظهر الحق بصورتهم، ونطق بلسانهم، وأخذ بأيديهم. فعن هذا أطلقنا اسم الإلهية عليهم.

وإنما أثبتنا هذا الاختصاص لعليّ دون غيره لأنه كان مخصوصاً بتأييد من عند الله تعالى مما يتعلق بباطن الأسرار. قال النبي (ص) « أنا أحكم بالظاهر، والله يتولى السرائر ». وعن هذا كان قتال المشركين إلى النبي (ص)، وقتال المنافقين إلى عليّ. وعن هذا شبهه بعيسى بن مريم، وقال (أي النبي): « لو لا أن يقول الناس فيك ما قالوا في عيسى بن مريم، وقالاً ».

وربما أثبتوا له شركةً في الرسالة (أي الرسالة النبوية، أو النبوة)

إذ قال (أي النبي): « فيكم من يقاتل على تأويله كما قاتلت على تنزيله، ألا وهو خاصف النعل ». فعلم التأويل، وقتال المنافقين، ومكالمة الحية، وقلع باب خيبر لا بقوة جسدانية من أدل الدليل على أن فيه (أي في علي) جزءاً إلهياً وقوة ربانية، أو يكون هو الذي ظهر الإله بصورته، وخَلَقَ بيده، وأمر بلسانه.

وعن هذا قالوا: كان هو موجوداً قبل خلق السموات والأرض. قال: «كنا أظلَّة على يمين العرش، فسبّحنا فسبّحت الملائكة بتسبيحنا ». فتلك الظلال وتلك الصور العرية عن الأظلال هي حقيقة، وهي مشرقة بنور الرب تعالى إشراقاً لا ينفصل عنها، سواء كانت في هذا العالم أو في ذلك العالم. وعن هذا قال (أي علي): «أنا من أحمد كالضوء من الضوء » عنى لا فرق بين النورين، إلا أن أحدهما أسبق والثاني لاحق به »(۱).

ويميز الشهرستاني بين النصيرية والاسحاقية على أساس أن « النصيرية أميل إلى تقرير الجزء الإلهي، والاسحاقية أميل إلى تقرير الشركة في النبوة. ولهم اختلافات أخر لم نذكرها » (الكتاب نفسه، ج ٢، ص ٢٦، القاهرة سنة ١٣٢١).

ويرجع تسميتهم بالنصيرية إلى كونهم أتباع « نُصير »، غلام علي بن أبي طالب، كما في « إرشاد القاصد (۲) ». ويرد اسمه في بعض المصادر هكذا: « ابن نُصير ».

<sup>(</sup>۱) الشهرستاني: « الملل والنحل »، ج ۲، ص ۲٥ \_ ۲٦، القاهرة سنة ٣٢١ ه بهامش « الفصل » لابن حزم.

<sup>(</sup>۲) ذكره القلقشندي في «صبح الأعشى »، جـ ۱۳، ص ۲٤٩، الثالث سنة ١٩١٨م. وكتاب « إرشاد القاصد الى أسنى المقاصد » هو للشيخ شمس الدين محمد بن إبراهيم بن ساعد الأنصاري الأفغاني السـنجاري المتوفى سنة ٤٩٤ هـ.

## كتب النصيرية

كتب ماسينيون (١) في سنة ١٩٣٧ مجملاً عن كتب النصيرية، نلخصه فيما يلي:

#### الفصل الأول:

المؤلفون الخمسة الذين أدرجوا في التراث الكتابي للنصيرية:

١ \_ المفضل الجعفي (المتوفي حوالي سنة ١٨٠ ه)، معتمد بوصفه راوياً للكتب التالية المنسوبة إلى الإمام جعفر الصادق (المتوفى سنة ١٤٨ ه) ويلقب « بالعالم »:

۱ \_ كتاب السراط، للعالِم، مخطوط باريس رقم ۱٤٤٩ عربي ورقــة ۲۸٦ \_ ۲۱۸۲ و هو رقم ٥ عند ديسو Dussaud

٢ \_ كتاب العقود

٣ \_ كتاب الأساس، للعالم، مخطوط باريس رقم ١٤٤٩ عربي ورقة ٣١ \_ ٧٩ أ

٤ \_ كتاب الأشباه والأظله، مخطوط باريس رقم ١٤٥٠ عربي

(1) L. Massignon: Opera Minora, I, pp. 640-649, Beyrouth, 1963.

- حتاب الهفت (« الباكورة » ۲۲، ۳۲، ۵۹، ۲۱). وقد نشر عارف تـــامر وعبـــده خليفة كتاب « الهفت و الأظلة » في بيروت، المطبعة الكاثوليكية في ۱۹ + ۱۵۳ صفحة.
  - ٦ \_ كتاب جامع الأصول (كتاب « درج المراتب »)
    - ٧ \_ كتاب الفرائض والحدود
  - ٢ \_ يونس (وأحيانا: يوسف) بن ظبيان الكوفي (« الهداية » للخصيبي، ص ٢٧٢):
    - ٨ \_ كتاب حقائق أسرار الدين
    - ٣ \_ محمد بن سنان الظاهري (المتوفى حوالي سنة ٢٢٥ ه):
- ٩ \_ كتاب الأنوار والحُجب، عن العالم، مخطوط باريس رقم ١٤٥٠ عربي أوراق
   ١٠٤ أ، ١٢٩ ب، ١٤٩ ب، ١٥١ ب، ١٥١
  - ٤ \_ جعفر بن محمد بن المفضل الجعفى (« الهداية » ٦٣، ٢٠٤)
    - ١٠ \_ آداب عبد المطلب
  - ٥ \_ أبو شعيب محمد بن نصير النميري البصري (المتوفى حوالي سنة ٢٧٠ هـ):
    - ١١ \_ كتاب المثال والصورة، مخطوط باريس رقم ١٤٥٠ عربي
      - ١٢ \_ اللعنة (« الباكورة » ٤٤)
- ۱۳ ـ مسائل یحیی بن معین، مخطوط باریس رقم ۱٤٥٠ عربي، ورقــة ۱٤٤ أ، ۱۷۷ أ
  - ١٤ \_ كتاب الأكوار والأدوار.

#### ١٥ \_ كتاب التأويل في مشكل التنزيل

محمد بن جَنّان الجُنْبلاني (المتوفى حوالي سنة ۲۸۷ هـ) (« تاريخ العلويين » لمحمد أمين غالب الطويل الأذني (المتوفى سنة ١٣٥١ هـ)، ص ١٩٦٦، اللاذقية سنة ١٩٢٤):

١٦ \_ كتاب الإيضاح في سبيل النجاح

#### الفصل الثاني

#### مؤلفو النصيرية الأقدمون

- الخصيبي (أبو عبد الله الحسين بن أحمد بن حمدان)، ويلقب بـ «شيخ يبراق »، ولد سنة
   ١٦٠ ه وتوفي في حلب في سنة ٣٤٦ أو ٣٥٧ ه (ويكتب: الحضيني في كتب الشيعة في إيران)
- ۲۱ \_ كتاب الهداية الكبرى، أهداه إلى سيف الدولة بن حمدان («تاريخ العلويين»، ص ١٩٨؛ الطبرسي النوري، المتوفي سنة ١٣٢٠ ه: «نَفَس الرحمن» الفصل الرابع عشر، ص ١٤٢ \_ ١٤٤؛ مخطوط باريس رقم ١٤٥٠ عربي، ورقة ١٠٣)
- ۲۲ \_ كتاب المائدة، مهدى إلى سيف الدولة الحمداني («تاريخ العلويين » ۲۸۷؛ « نفس الرحمن » فصل ٦، ص ٦٥)
- ۲۳ ـ دیوانه، مخطوط مانشستر برقم ۲۰۶أ (« الباکورة » ۱۳، ۱۲، ۶۸، ۵۱، ۸۳ . ۸۳، ۸۳، ۸۵، ۸۳)
  - ٢٤ \_ كتاب المجموع (١٦ سورة). نشره الأذني؛ ونشره ديسو، ص ١٨١؛ ويسمى أيضاً كتاب الدستور

نشره الأذني؛ ونشره ديسو، ص ١٨١؛ ويسمى أيضاً كتاب الدستور (« الباكورة » ٧، ٨٨، ٩٢)

- ٢٥ \_ الأدعية
- ٢٦ \_ عقيدة الديانة
- ٢٧ ــ رسالة رستباشية، مهداة إلى أمير ديلمي في بغداد، ذكــر الأذنــي أنــه الأميــر البويهي بختيار («تاريخ العلويين » ١٩٨، ٢٤٠)
  - رسالة في السياقة (ثبت كتفاجو Catafago في 233, 1876-11, 523 في السياقة (ثبت كتفاجو
    - ٢٩ \_ كتاب الفرق بين الرسول والمُرْسَل
- ۳۰ \_ « مسائل » \_ نشرها تلامیذه؛ مخطوط باریس رقم ۱٤٥٠ عربي؛ « الباکورة »
  - ٨ \_ الجليّ (محمد بن أحمد) \_ « الباكورة » ١٥؛ مخطوط تيمور باشا ٤٣
    - $^{(1)}$  \_ \_ رسالة في باطن الصلاة (« المجموع  $^{(1)}$ ، ٥٥ ب)
      - ۳۲ \_ رسالة مسيحية (« المجموع »، ١٤ ب)
        - ٣٣ \_ كتاب الفتق و الربق
      - ٣٤ \_ كتاب التعليق والسماع والتنزيه والرضا
        - ٣٥ \_ كتاب الأندية
      - ٣٦ \_ كتاب تفسير الحروف (« المجموع »، ٢ ب)
- ٩ \_ القطيعي (الثامن أبو الفتح محمد بن حسن البغدادي) \_ مخطوط باريس رقم ١٤٥٠ عربي، ورقة ١٤١ ب؛ راجع « تاريخ العلويين » للأدني.
  - ٣٧ \_ الرسالة الاسمية (« رسالة النصيحة »)

Histoire et religion des Nosairis, في كتاب المجموع »، نشره وترجمه ديسو Dussaud في كتاب « كتاب المجموع »، نشره وترجمه ديسو العالم الكادي. Paris, 1900

- ١٠ \_ الجسري (علي بن عيسى) \_ راجع «تاريخ العلويين » للأدني ١٩٨ \_ ١٩٩ (تـوفي حوالي سنة ٣٤٠ هـ):
- ۳۸ \_ « مناظرة » أملاها على أبي عبد الله بن هارون الصائغ، مخطوط باريس رقم ٢٨ . ١٤٥٠ عربي، ورقة ٤١ أ، ٥٣ ب، ١٧٦ ب \_ ١٧٩ أ.
  - ٣٩ \_ كتاب الأوحد (؟)، مخطوط باريس، ورقة ٤أ
- ۱۱ \_ أبو ذهيبه إسماعيل بن خلاد (من بعلبك، وهو من الفرقة الاسحاقية): راجع «تاريخ العلوبين »، ص ۲۰۱، ۲۰۱:
- ٤٠ \_ كتاب الفحص والبحث (حوار منسوب أيضاً إلى جعفر بن عبد الملك) \_\_\_ مخطوط باريس ١١٨ أ، ١٢٥ أ، ١٢٥ ب
- ١٢ ــ الشيخ الطبراني (أبو سعيد ميمون بن قاسم = الشاب الثقة)، ولد سنة ٣٥٨، وتوفي بعد
   سنة ٢٢٦ ه؛ راجع « تاريخ العلويين » ٢٠٢، ٢٠٣:
  - ٤١ \_ مجموع الأعياد

مخطوط في برلين برقم ٤٢٩٢؛ وذكر في مخطوط باريس رقم ١٤٥٠ عربي ورقة ٣١٧. ونشره اشتروطمن في هامبورج سنة ١٩٤٣ \_ سنة ١٩٤٦ (ثـــلاث كراسات).

- ٤٢ \_ كتاب الحاوي (في علم) الفتاوي (« الباكورة » ١٨)
- ٤٣ \_ كتاب الدلائل في معرفة المسائل (« الباكورة » ١٧، ٥٩، ٦١)
- ٤٤ \_ كتاب الرد على المرتد (ربما يكون ضد ابن خلاد). ورد في ثبت Catafago.

- ٥٤ \_ كتاب ضد ديانة علي بن قرمط وعلي بن كشكه (كذا والمقصود هو حسكه (هوّار القمّى).
  - ٤٦ \_ كتاب الأمانة على حكم الصيانة
  - ٤٧ \_ كتاب المعارف، مخطوط باريس رقم ١٤٥٠ ورقة ٣٩٤، ١٣٥ ب
    - ٤٨ \_ كتاب كنز الحياة
- 93 \_ كتاب البحث والدلالة (في شكل الرسالة، عن صفات الله الأربع الخليفة والمخلوقة). وربما كان هو: كتاب الحقائق في الفرق بين المخلوق والخالق. (« المجموع » ٥٣ أ)
  - ٥٠ \_ كتاب الجواهر
  - ۱ م \_ كتاب البطون والظهور (« المجموع » ٥٦ ب)
    - ٥٢ \_ كتاب الهفت (راجع من قبل، الرقم ٥)
      - ٥٣ \_ الألفاظ الدربة
      - ٥٤ \_ رسالة التوحيد
      - ٥٥ \_ الرسالة النعمانية
    - ٥٦ \_ مسائل عن الجليّ (« المجموع » ٨٧ ب)
      - ٥٧ \_ الجامع في أحكام المُقِر والقانع
      - ١٣ \_ سلامة بن أحمد هَدَّى، تلميذ الطبراني

#### الفصل الثالث

#### من القرن الخامس الهجري إلى العاشر الهجري

١٤ ــ آل شعبة الحرّانيون، ومنهم حمزة بن علي بن شعبة الحرّاني:
 ٦١ ــ كتاب حجة العارف على البائن والمخالف، مخطوط باريس

رقم ۱٤٥٠ عربي، ورقة ٥١ ب

٦٢ \_ كتاب التخميس

٦٣ \_ كتاب حقائق أسرار الدين (ربما كان هو بعينه \_ كتاب « موضح الأسرار »).

١٥ \_ محمد بن شعبة:

٦٤ \_ كتاب الأسيَّفِر، مخطوط باريس رقم ١٤٥٠ عربي ورقـة ٣٢ \_ ٣٧ ب، ١٠٣
 ب و هو في الفلسفة

١٦ \_ محمد بن مقاتل القطيعي:

٦٥ \_ كتاب أرب الطالب

٦٦ \_ الرسالة المصرية

۱۷ \_ أبو الفتح محمد بن عصمت الدولة بن معز الدولة بن عيسى الكويلح؛ مخطوط باريس رقم ۱۶۵۰ عربي ورقة ۱۳۸ \_ ۱۶۲:

٦٧ \_ كتاب في الجفر

٦٨ \_ كتاب في عمل الزيج

٦٩ \_ أدعية

۷۰ \_\_ كتاب منهاج الدين والبيان (= الاسمية = المصرية)؛ راجع « تاريخ العلويين »،
 ص ٣٤٦؛ « الباكورة » ٢٩؛ مخطوط باريس رقم ١٤٥٠ ورقــة ١٣٨ أ، ١٤١ أ.
 ٠٠ ١٤٢ أ

١٨ ـ على عَلم الدولة ـ وهو تلميذ أبي الفتح المذكور في رقم ١٧

١٩ \_ أبو نصر منصور الجِلي:

۷۱ \_ الرسالة المنتصفة (« المجموع »، ۱۸۱ ب)

- ٢٠ \_ إبر اهيم بن عثمان بن المستلقى
- ٢١ \_ السوَّاق البصري (« المجموع » ٧٤ أ)
- ٢٢ ــ السيد صدر الدين المرتضى المجتبى موفق الدين السابري:
  - ٧٢ \_ قصيدة (« المجموع »، ١٨٠ أ)
    - ٢٣ \_ أبو الحسن الجوهري
- ٢٤ \_ الوزير صفي الدين حيدر بن المحور الفارقي (من ميّافارقين)، الملقب بـ « عبد المؤمن الصوفي »:
  - ٧٣ \_ كتاب الإرشاد والفعل المفيد في حقيقة التوحيد
    - ٧٤ \_ كتاب مفتاح الكنوز
      - ٢٥ \_ أبو صالح الديلمي:
- ٧٥ \_ كتاب هداية المسترشد وسراج الموحّد (وهو كتاب في التراجم وأسماء المؤلفات).
  - ٢٦ \_ محمد بن إسماعيل الجزري:
  - ٧٦ \_ كتاب الرسائل؛ مخطوط باريس رقم ١٤٥٠، ورقة ١٤٠ ب \_ ١٤١ ب
    - ٢٧ \_ أبو الفضل محمد بن حسن منتجب الدين (حوالي سنة ٥٩٥ هـ):
    - ٧٧ \_ ٧٩: كتاب تسمية الأعياد؛ كتاب العالم والمتعلم؛ كتاب الحياة الروحية
      - 453 C ديوانه؛ مخطوط في مانشستر برقم  $\Lambda$  •
- ۲۸ ــ الشيخ الأمير حسن بن مخزون السنجاري، من آل المهلّب بن أبــي صــفرة الغسّـاني، وتوفى في ٦٤٦ أو ٦٣٨ ه؛ راجع «تاريخ

العلويين »، ص ٣٠١؛ مخطوط باريس رقم ١٤٥٠ ورقة ٦٦، ٩٣

۸۱ ـ ديوانه

٨٢ \_ كتاب تزكية النفس في معرفة بواطن العبادات الخمس

۲۹ \_ الشيخ حاتم الطوباني الجديلي (ويرى «تاريخ العلوبين » أنه ولد سنة ٦٦٧ ه في طرطوس وكان أستاذاً لأمير حماه أبي الفدا؛ راجع «تاريخ العلوبين »، ص ٣١٣ \_ ٥٣١)

٨٣ \_ كتاب التجريد

• ٣٠ \_ يوسف بن العجوز الحلبي النشابي \_ ويقال إنه كتب كتاب « المناظرة » (مخطوط باريس رقم ١٥٥٠؛ ورقة ٦٧ ب \_ ١٥٥٠ أ) في سنة ١٩٤ ه، وهو رد على كتاب المجلس للمعلم موسى.

٣١ \_ يوسف الرداد الحلبي:

٨٥ \_ رسالة (= مناظرة حلولية حمص)

٣٢ \_ الشيخ (المعلم) جامع مريه (!).

٣٣ \_ البصيري:

٨٦ \_ كتاب تذكرة النفس

٨٧ \_ الأنوار والنجوم

٣٤ \_ على بن منصور الصويري، وقد كتب في سنة ٧١٤ ه:

٨٨ ــ « أشعار » يمدح فيها أساتذته ومنهم علماء وادي الخرنوب.

۸۹ \_ قصيدة « المثل النوري » (« الباكورة » ۲۳، ۲۶؛ ۵۰

مخطوط باریس رقم ۱٤٥٠ عربي ورقة ٩ أ، ٧١ أ، ١١١ ب، ١٦٧ ب)؛ مخطوط مانشستر برقم ٤٥٢

٣٥ \_ الشيخ إبر اهيم الطوسي (توفي حو الي سنة ٧٥٠ ه):

٩٠ \_ ديوانه (مخطوط باريس رقم ١٤٥٠ ورقة ٦٥، ٦٨، ٧٠، ٧١، ١١٢، ١١٤)

٩١ \_ القصيدة العينية (مخطوط باريس رقم ١٤٥٠، ورقة ٢٠ \_ ٣١، ٩٠، ١١٥)

٩٢ \_ قصيدة الفطرة (من ٣١٩ بيت)، يرد فيها على الصويرى

٣٦ \_ أبو طاهر سابور:

٩٣ \_ كتاب الطالقان

وكتاب الطالقان بشرح أبي الحسن المدني، مذكور في « الجواهر الطالقانية »

۳۷ \_ عماد الدين أحمد بن جابر بن جَبَله بن أبي العريض الغسّاني (المتوفى سنة ۸۰۳ هـ بحسب ما يقوله صاحب « في سبيل المجد » وإنْ كان قد ورد في فهرست إحدى المكتبات أنه توفى سنة ٦١٤ ه):

٩٤ \_ كتاب الوصية

٩٥ \_ مسائل عن مضر بن معالى الخرقي من جَبَلة

 $^{"}$  \_ الشيح حسن بن حمرة البلانسي الشيراني (= الشيزري؟)، و هـ و معاصـ ر لـ رقم  $^{"}$  \_ و لكن في « تاريخ العلويين » أنه ولد سنة  $^{"}$  ٥٨٥ ه وتوفى سنة  $^{"}$  ه.

٩٦ \_ كتاب النتبيه

يقع في ٤ فصول، وفي ٣٤٤ صفحة، وهو عرض مذهبي منظم لعقائد النصيرية ٩٧ \_ فر ائد الفوائد العلوبة

٣٩ ــ الشيخ حسن العجرود العيني (توفي سنة ٨٣٦، بحسب كتباب « مجمع العيون » للحسين ميهوب الخياطي)؛ ديسو برقم ١٧، مخطوط باريس رقم ١٤٥٠ ورقة ١٧٥ ب ٩٨ ــ ديوانه.

#### القصل الرابع

#### من القرن العاشر حتى اليوم

٠٤ \_ الكركي (ربما = علي بن الحسين، المتوفى سنة ٥٤٩؟):

١٠١ \_ كتاب السر الخفي

١٠٢ \_ كتاب الإفادة من إيضاح الشهادة

١٠٣ \_ كتاب السرّ المكتوم

٤١ ــ الشيخ محمد بن يونس كالزو جرّاني، كتب حوالي سنة ١٠١١ ه في أنطاكية:

۱۰٤ \_ ديوانه (« الباكورة » ۲۲، ۲۸، ۷۰، ۲۱)

١٠٥ \_ كتاب التأييد (الباكورة ٣١، ٥٩، ٦١)

١٠٦ \_ كتاب الجدول النوارني (« الباكورة » ٩٠، وينسب إلى جلال الدين بن معمار الصوفي)

۱۰۷ \_ الباطن (« الباكورة » ۹۱)

٤٢ \_ الشيخ يوسف أبو طرخان البنا، كتب قبل سنة ١١٢٠:

۱۰۸ ـ ديوانه (« الباكورة » ٥٦، ٧٧، ٩٩، ١١٤)

- ١٠٩ \_ الرسالة الحسبية (أو: الحسابية؟)، وفيه ذكر التواريخ
- ٤٣ ــ الشيخ خليل بن معروف النميلي (« الباكورة » ٧٧، ٧٥، ٨٤) وهو معاصر للشيخ يوسف الخطيب (« الباكورة » ٧٥) ولصارم (« الباكورة » ٦٦)
  - ٤٤ \_ الشيخ محمود بأمره (أو بمعمره؟)
  - ٥٥ ــ الشيخ إبراهيم مرهج (توفي سنة ١٢٧٢ هـ)
  - ١١٠ \_ قصيدة (« المجموع » ٥٥ أ، ١٨٢ أ، ١٨٧ أ)
- 27 \_ ٧٤: بنو مهرز، ومنهم خليل تورده المهرزي (حوالي سنة ١٢٦٠ ه)، وعلي بطشية مؤلف قصيدة في الرد على إبراهيم الققاص
- ٤٨ ــ حسين الأحمــد همّين (المتوفى سنة ١٢٩٥ هـ) تلميذ إبراهيم مرهج (« المجمــوع »، ٣٤ أ، ٧٥ أ، ٨٣ أ، ١٧١ ب، ١٧٣ أ، ١٨٣ أ):
  - ١١٢ \_ كتاب اليمنية
  - ١١٣ \_ كتاب الزبدة
  - ١١٤ \_ كتاب الابتهالات
  - ١١٥ \_ كتاب المنهل المورود
    - ١١٦ \_ كتاب غنيمة السفر
      - ۱۱۷ \_ دبو انه
  - ٤٩ \_ الشيخ على ماخوس (المتوفى سنة ١٢٩٢ هـ):
    - ۱۱۸ \_ كتاب الوارثة (« الباكورة » ۱۱۸
      - ٥ \_ الشيخ يونس بن يوسف بن محمد:

۱۱۹ \_ كتاب خشوع النفس (« المجموع » ۹۶ \_ ۹۷) ۱۲۰ \_ كتاب مناجاة الحبيب بالسرّ العجيب

#### تذييل

- 1۲۱ ــ ۱۲۳: كتب متون في عقائد النصيرية، منها المخطوط رقم ۱۸۸ ب في المكتبة الأهلية بباريس، والمخطوط رقم ۱۸۸ في المكتبة الأهلية بباريس، فقد حلل نيبور (۱) مخطوطاً ثالثاً.
- 1۲٤ ــ ١٢٥: متون على هيئة مداخل إلى مذهب النصيرية، منها مخطوط في الخزانة التيمورية بدار الكتب المصرية (رقم ٥٦٤ عقائد).
- ۱۲٦ ـ «تاريخ العلويين »، لمحمد أمين غالب الطويل الأذني (المتوفي سنة ١٣٥١ هـ = ١٢٦ م)، طبع في اللاذقية سنة ١٩٢٤، ويتألف من ٤٧٨ صفحة؛ وله تلخيص تحليلي في «مجلة الدراسات الإسلامية »

Revue des Etudes Islamiques سنة ۱۹۲۸، ص ۱۹۱

1۲۷ \_ « في سبيل المجد »، لعبد الحميد بن عبد الوهاب الحاج مُعلَى؛ طبع في بيونس ايرس (الأرجنتين) سنة ١٩٣٤؛ ويقع في ٢٠٧ صفحات. وهو كتاب أدبي؛ غير أنه في الصفحات ١٦١ \_ ٢٠٤ يورد نصوصاً نثرية وشعرية لأحد عشر كاتباً علوياً، مع صور.

(1) Niebuhr: **Reisen**, II, pp. 440-444.

ونضيف إلى ما ذكره ماسينيون ما يلي.

١٢٨ ـ « الباكورة السليمانية »، لسليمان الأذني، بيروت، سنة ١٨٦٣.

وسليمان الأذني هذا كان علوياً نصيرياً، وهو من أبناء مشايخ العلويين في ولاية أذنة (ويكتب أيضاً بالدال المهملة)؛ وقد تنصر بتأثير بعض المبشرين الأمريكيين. وجاء اللاذقية، فأقام بها مدة طويلة وفيها ألف كتاب « الباكور السليمانية »، وطبع هذا الكتاب المبشرون الأمريكيون. « وبعد أن أقام باللاذقية مدة مديدة أخذ أقاربه يراسلونه، ويحببون إليه العودة إليهم، مستعملين في ذلك كل وسائط التودد والمجاملة، حتى أمن جانبهم، وعاد إلى وطنه الأصلي؛ وهناك أماتوه بشر ميتة، بإحراقه حيّاً (۱) ». ويقول الكاتب أيضاً: « والغريب من أمر هذا الكتاب أنه بعد طبعه وتوزيع نسخ كثيرة منه في اللاذقية وغيرها، أخذ في الاختفاء تدريجاً، حتى توارى. و لا يرى أحد منه الآن نسخة واحدة » « دائرة معارف » وجدي، ج

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) دائرة معارف فريد وجدي، ج ۱۰، ص ۲٥٠، نقلاً عن مقال نشره « فاضل من اللاذقية » في جريدة الأهرام.

## عقائدهم

النصيرية من أقدم الشيعة الغلاة، إذا صحّ أنهم ينتسبون إلى «نصير » غلام عليّ بن أبي طالب ويمثلون \_ على حد تعبير ماسينيون (١) \_ من الناحية الكلامية بالمعنى الأوسع الجناح « المحافظ » و « الحشوي » للحركة الشيعية السلمانية، التي يتألف جناحها « التقدمي » و « العقلي » من الإسماعيليّة والدروز.

وعلى هذا المعنى الواسع، تعدّ المخمّسة في كل صورها التي عرفناها بالتفصيل (راجع الصور الأولى للنصيرية). ولكننا لم نعثر على ذكر لهم بهذا الاسم في كتاب «فرق الشيعة » للنوبختي و لا لقمي و لا في «مقالات الإسلاميين » للأشعري، و لا في «الفرق بين الفرق » للبغدادي\* ومختصره للرسعني؛ ولم نجدهم يذكرون مرة

<sup>(1)</sup> L. Massignon: Opera Minora, p. 619, Beyrouth, 1963.

<sup>\*</sup> إلا إذا افترضنا أن اسم « النميرية » تحريف لـ « النصيرية »؛ والنميرية (راجع « الفرق »، ص ١٥٣ – ١٥٥ ، القاهرة سنة ١٩٤٨) فرق شيعية رافضة تقول إن روح الإله حلت في خمسة أشخاص: النبي، وعلي، وفاطمة والحسن والحسين، « لدعواها أن هؤلاء الأشخاص الخمسة آلهة » (الكتاب نفسه، ص ١٥٥، س ٥ – ٦)؛ ويقول البغدادي إنها سميت بذلك نسبة إلى النميري الذي « حكى عنه أنه ادعى في نفسه أن الله تعالى حل فيه » (الكتاب نفسه، ص ١٥٤، س ١٨ – س ١٩). ولكن هذا الوصف لمذهبهم لا يقطع بأنهم هم النصيرية.

إلاّ في « الملل و النحل » للشهرستاني (المتوفي سنة ٥٤٨ ه).

ويمكن أن نوجز عقائدهم الرئيسية فيما يلى:

ا \_ علي بن أبي طالب إله، أو حلّت فيه الألوهية؛ وهو يسكن السحاب. والرعد صوته، والبرق ضحكه؛ وهم لهذا يعظمون السحاب. وهو أساس الدور السابع، ويوصف بأنه « المعنى ».

غير أننا نعرف أن النصيرية ينقسمون إلى قسمين: الشمالية، وهم الذين يسكنون السواحل في لواء اللاذقية؛ والكلازية، وهم الذين يسكنون الجبال. والشمالية يقولون إن علياً حالً في القمر، والكلازية يذهبون إلى أنه حالً في الشمس.

٢ \_ سلمان الفارسي هو رسول علي "

وكلمة السرّ عندهم ثلاثة أحرف وهي: ع (= علي)، م (= محمد)، س (= سلمان الفارسي).

٣ ـ « وهم يُخفون مقالتهم؛ ومن أذاعها فقد أخطأ عندهم. ويرون أنهم على الحق،
 وأن مقالتهم مقالة أهل التحقيق. ومَن ْ أنكر ذلك فقد أخطأ(١) ».

٤ ـ « ولهم (اعتقاد) في تعظيم الخمر، ويرون أنها من النور. ولَزِمهم من ذلك أن عظموا شجرة العنب التي هي أصل الخمر، حتى استعظموا قلْعها(٢) ».

٥ \_ ويحبون ابن ملجم، قاتل على رضى الله عنه، ويقولون إنه

<sup>(</sup>١) القلقشندي: « صبح الأعشى »، ج ٣١، ص ٢٥٠، نقلاً عن « إرشاد القاصد ».

<sup>(</sup>٢) القلقشندي: « صبح الأعشى »، ج ١٣، ص ٢٥٠، نقلاً عن « التعريف بالمصطلح الشريف » لابن فضل الله العمري.

خُلَصَ اللاهوت من الناسوت، ويخطِّئون من يلعنه (١) ».

آ \_ وقسمهم يبين عن معتقداتهم؛ وقد أورد نصه ابن فضل الله العمري في «التعريف بالمصطلح الشريف»، ونقله عنه القلقشندي في «صبح الأعشي» (ج ١٥٠ ص ٢٥٠ \_ ٢٥١)؛ وهذا نصّه: « إنّني وحق العليّ الأعلى، وما أعتقده في المظهر الأسنى؛ وحق النور وما نشأ منه، والسّحاب وساكنه. وإلاّ بَرئت من مو لاي « عليّ » العليّ العظيم، وو لائي له، ومظاهر الحق، وكشفت حجاب سلّمان بغير إذن، وبَرئت من دعوة الحُجّة « نصير »، وخصنت مع الخائضين في لعنة ابن ملْجَم، وكفرت بالخطاب، وأذعت السرَّ المصون، وأنكرت دعوى أهل التحقيق، وإلاّ قلَعْت أصل شجرة العنب من الأرض بيدي حتّى أجتث أصولها وأمنع سبيها، وكنت مع قابيل على هابيل، ومع النمرود على إبراهيم، وهكذا مع كل فرعون قام على صاحبه، إلى أن ألقى العليَّ العظيم وهو عليَّ ساخطٌ، وأبرأ من قول قنبر وأقول إنه بالنار ما تطهّر ».

وهذا القسم إذا حلَّاناه وجدنا:

أ \_ أن علياً بن أبي طالب يلقب بلقب « العليّ العظيم »، وهما من أسماء الله؛ وإن كان لا يتحدث عن « عبادة » بل عن « ولاء » لعلي، وعلى هذا تكون العلاقة هي علاقة المولى بمن يتولاه، أو بالعبد.

ب \_ أن سلمان الفارسي هو صاحب الحجاب، أي الباب الذي يفضي إلى العلم والحكمة وأسرار الباطن وباطن الأسرار.

ج \_ أن الخطاب هو الديانة والدعوة والبلاغ.

<sup>(</sup>۱) القلقشندي: « صبح الأعشى »، ج ۱۳، ص ۲٥٠.

د \_ أن مبادئ النصيرية سر" مصون لا يجوز إذاعته.

ه \_ أن شجرة العنب مقدسة عندهم بحيث لا يجوز اقتلاعها، لأن من ثمرها تصنع الخمر، وهم يعظمون الخمر كما رأينا.

و \_ وقوله: أبرأ من قول « قنبر »، يشير إلى ما قاله على بن أبي طالب:

لما رأيتُ الأمر أمراً منكسراً أججت ناري ودعوت قنبرا

وقنبر هو مولى من موالي علي بن أبي طالب؛ ومن أحفاده: نعيم بن سالم بن قنبر الذي روى عن أنس.

ومن النصوص المفيدة في معرفة مذهب النصيرية نص السؤال الذي ورجه إلى ابين اليمية (المتوفى سنة ٧٢٨ هـ) وفتواه في ذلك ونص السؤال هو المهم عندنا هنا، لأنه مقصور على معتقدات النصيرية بالذات، بينما جواب ابن تيمية عام يشمل النصيرية والإسماعيليّة معاً ويخلط بينهما. ويبدو من جوابه أنه لم يكن على علم دقيق بمذهبهم، وإلاّ لكانت فتواه على غير النص الذي نراه؛ بل نكاد نجزم بأنه لم يدر شيئاً دقيقاً عن معتقدات النصيرية. وهذا غريب من ابن تيمية، لأنه عاش في منطقة مجاورة لبلاد النصيرية، وكان في وسعه الحصول على كتب النصيرية أو على الأقل الاستخبار عن عقائدهم.

وها نحن نقدم نص هذه الفتوى كاملاً، مستندين إلى المخطوط الذي كان في الجمعية الآسيوية الفرنسية والذي على أساسه نشر جويار هذه الفتوى لأول مرة في المجلة الآسيوية لم المكان ا

\* \* \*

# فتيا في النصيرية عليها خط تقي الدين ابن تيمية

ما تقول السادة العلماء، أئمة الدين، رضي الله عنهم أجمعين، وأعانهم على إظهار الحق المبين، وإخماد شغب المبطلين \_ في النصيرية القائلين باستحلال الخمر، وتتاسخ الأرواح، وقدَم العالم، وإنكار وجود البعث والنشور والجنة والنار في غير الحياة الدنيا، وإن الصلوات الخمس عبارة عن خمسة أسماء وهي: علي، وحسن، وحسين، ومُحسن (١)، وفاطمة. فذكر هؤ لاء الخمسة يغنيهم عن الغسل من الجنابة والوضوء وبقية شروط الصلاة وواجباتها. وإن الصوم عندهم عبارة عن اسم ثلاثين رجلاً وثلاثين امرأة، ويعدُّونهم في كتبهم، ويضيق هذا الموضع عن إيرادهم. وإن الذي خلق السموات والأرض هو علي بن أبي طالب \_ رضي الله عنه \_ وهو عندهم الإله في السماء والإمام في الأرض. فكانت الحكمة في ظهور اللاهوت بهذا الناسوت \_ على رأيهم \_ أنه ليُؤنِس خَلْقه وعبيدَه لـ يُعلِّمهم كيف يعبدونه ويعرفونه. وبأن النصيري عندهم لا يصير (عندهم) نصيرياً مؤمناً، يجالسونه ويشربون معه ويُطاعونه على أسرارهم ويزوّجونه من نسائهم \_ حتى يخاطبه معلّمهم. وحقيقة الخطاب عندهم أنهم يحلّفونه على

<sup>(</sup>١) محسن، هو الابن الثالث والأخير لفاطمة الزهراء.

كتمان دينهم ومعرفة مشايخه وإكبار أهل مذهبه؛ على أن لا ينصح مُسْلِماً ولا غيره إلا مَنْ كان من أهل دينه. وعلى أن يعرف إمامه وربّه يظهر في الأكوار والأدوار؛ فيعرف انتقال الاسم والمعنى في كل حين وزمان.

فالاسم عندهم في أول الناس: آدم، والمعنى: شيث؛ والاسم هو يعقوب، والمعنى هـو يوسف. ويستدلون على هذه الصورة ـ بما يزعمون ـ بما في القرآن العزيـز حكايـة عـن يعقوب ويوسف عليهما السلام، فيقولون: أما يعقوب فكان الاسم لما كان ما قـدر أن يجـاوز منزلته، فقال: « سوف أستغفر لكم ربي، إنه هو الغفور الرحيم » (سورة ١٢ آية ٩٩)؛ وأمـا يوسف فكان المعنى المطلوب، فقال: « لا تثريب عليكم اليوم » (سورة ١٢ آية ٢٩). فلم يعلق الأمر بغيره، لأنه علم أنه هو الإله المتصرة. ويجعلون موسى هو الاسم، ويوشـع المعنـى؛ ويقولون: يوشع رديت له الشمس لما أمرها فأطاعت أمره، و هـل تُـرد الشـمس إلا لربها؟! وليجعلون سليمان هو الاسم، وآصف هو المعنى القادر المقتدر. ويعدّون الأنبياء والمُرسَـلين واحداً بعد واحد على هذا النمط إلى زمان رسول الله (ص) فيقولون: محمد هو الاسم، و علـيّ هو المعنى؛ ويوصلون العدد على هذا الترتيب في كل زمان إلى وقتنا هذا.

فمن حقيقة الخطاب عندهم والدين أن يُعلَم أن عليّاً هو الرب، ومحمد هو الحجاب، وسلمان هو الباب وذلك على الترتيب، لم يَزَلُ ولا يزال. ومن شعر بعض فضلائهم، المشهور عنه، قوله الملعون:

أشهد أن لا إله إلا علي الأنور البطين ألله المنطين المنور البطين المنور المنور

ولا حجاب عليه إلا محمدُ الصادق الأمينُ ولا طريق إليه إلا سلَّمَانُ ذو القوة المتينُ

وكذلك الخمسة الأيتام (١)، والاثنا عشر نقيباً؛ وأسماؤهم معروفة عندهم وفي كتبهم الخبيثة لا يزالون يظهرون مع الرب والحجاب والباب في كل كور ودور أبداً سرمداً. وأن إبليس الأبالسة هو عمر بن الخطاب؛ ودونه في رتبة الإبليسية أبو بكر؛ ثم عثمان رضي الله عنهم أجمعين، ونزّههم وأعلى رُتَبهم عن أقوال الملحدين وانتحال الغالين المُقْسدين، ولا يزالون في كل وقت ملعونين (١) حيثما ذكروا.

ومذاهبهم الفاسدة شعب وتفاصيل ترجع إلى هذه الأصول المذكورة.

وهذه الطريقة الملعونة استولت على جانب كبير من بــلاد الشــام. فهــم معروفــون مشهورون يتظاهرون بهذا المذهب. وقد حقق أحوالهم كلُّ مَنْ خالطهم وعرفهم مــن عقــلاء المسلمين وعلمائهم وعامة الناس أيضاً في هذا الزمان، لأن أحوالهم كانت مستورة عن كثيــر من الناس وقت استيلاء الإفرنج، المخذولين، على البلاد الساحلية. فلما كان (٦) أيــام الإســلام انكشف حالهم وظهر ضلالهم. والابتلاء بهم كثير جداً، والحالة هذه.

وما حكمُ الجُبْن المعمول من أنفحة ذبيحتهم؟

وما حكم أو انيهم وملابسهم أيضاً؟

و هل يجوز دفنهم بين المسلمين، أمْ لا؟

<sup>(</sup>١) اليتيم: الذي لا مثل له.

<sup>(</sup>٢) في نشرة جويار: فلا... موجودين ــ وهو تحريف.

<sup>(</sup>٣) الإفرنج: أي الصليبيين. وكان هنا بمعنى: عادت دولة الإسلام إلى هذه البلاد.

وهل يجوز استخلافهم في ثغور الإسلام وتسليمها إليهم، أمْ لا؟

وهل يجب على وليّ الأمر قطعهم واستخدام غيرهم من رجال المسلمين الكُفاة؟ وهـل يأثم إذا أخذ في طردهم واستخدام غيرهم؟ أم يجوز له التمهل، مع أنه في عزمه ذلك؟ فالنام استخدمهم، ثم قطعهم أو لم يقطع، هل يجوز صرف أموال بيت المال عليهم؟ وإذا صرفهم وتأخر بعضهم بقية من معلومهم المسمّى فأخره ولي الأمر عنه وصرفه على غيره من المسلمين المستحقين أو أرضوه (١) لذلك، هل يجوز له فعل (٢) ذلك (على هذه) الصورة، أم يجب عليه؟

وهل دماء النصيرية المذكورين مباحةٌ، وأمو الهم حلالٌ، أمْ لا؟

وإذا جاهدهم وليّ الأمر \_ أيده الله تعالى لإخماد باطلهم وقطعهم من حصون المسلمين \_ وحذّر (٦) أهل الإسلام من مناكحتهم وأكُلِ ذبائحهم؛ وأمرَهم بالصوم والصلاة؛ ومنعهم من إظهار دينهم الباطل وهو بعينه (٤) من الكفر \_ هل ذلك أفضل وأكثر جزاءً من التصدّي (٥) والترصّد لقتال التتار في بلادهم وهجم بلاد الصين (٦) وبلاد الزنج على أهلها \_ أم هذا أفضل؟

وهل يُعَدُّ مجاهد النصيرية المذكورين مرابطاً، ويكون أجره

<sup>(</sup>١) غير واضح.

<sup>(</sup>٢) في نشرة جويار: قفل \_ و لا معنى له.

<sup>(</sup>٣) في مخطوط جويار: تخربوا، وأصلحها هو إلى: وتخدروا \_ وكالاهما تحريف.

<sup>(</sup>٤) في نشرة جويار: ليعرفه: وفي المخطوط: الكفار، بدل: الكفر.

<sup>(</sup>٥) جويار: التعدي و هو تحريف.

<sup>(</sup>٦) في مخطوط جويار: سين.

كأجر المرابط في الثغور على ساحل البحر خشية قصد الإفرنج، أم هذا أكثر جزاءً؟

وهل يجب على من عرف المذكورين ومذهبهم أن يُشْهر أمرهم ويساعد على إبطال باطلهم وإظهار الإسلام بينهم، فلعلّ أن الله يجعل ذريتهم وأو لادهم مسلمين، أم يجوز له التغافل و الأهمال؟

> وما أجر المجتهد على ذلك والمجاهد فيه والمرابط والعازم عليه؟ و ابسُطُو القول في ذلك مُثابين مؤيدين مأجورين.

## خط الشيخ تقى الدين ابن تيمية

هؤ لاء القوم الموصوفون المسمّون بالنصيرية هم وسائر أصناف القر امطة الباطنية أكفرُ من اليهود والنصاري<sup>(١)</sup>، بل وأكفر من كثير من المشركين. وضررهم على أمـــة محمـــد (ص) أعظم من ضرر الكفار المحاربين مثل كفار (٢) الترك والإفرنج وغيرهم. فإن هؤلاء يتظاهرون عند جُهّال المسلمين بالتشيُّع وموالاة أهل البيت. وهم في الحقيقة لا يؤمنون بالله ولا برسوله ولا بكتابه ولا بأمر ولا بنهي ولا ثواب ولا عقاب ولا جنة ولا نار، ولا بأحد من المرسلين قبل محمد (ص) ولا بملَّة من الملل السالفة، بل يأخذون كلام الله ورسوله المعروف عند المسلمين، يتأولونه (٣) على أمور يُقرُّونها ويدّعون بأنها علم الباطنية، منْ جنس ما ذكر السائل ومنْ غير هذا الجنس، فإنَّهم

<sup>(</sup>١) في جويار: النصراني. (٢) يقصد بهم المغول النتار.

<sup>(</sup>٣) جويار: يقولون \_ وهو تحريف \_.

ليس لهم حدٌ محدود فيما يدّعونه من الإلحاد في أسماء الله تعالى وآياته، وتحريف كلم الله ورسوله عن مواضعه. إذ مقصودهم إنكار الإيمان وشرائع الإسلام بكل طريق، مع التظاهر بأن هذه الأمور حقائق يعرفونها، هي من جنس ما ذكره السائل، ومن جنس قولهم إن الصلوات الخمس معرفة أسرارهم، والصيام المفروض كتمان أسرارهم، وحجّ لبيت العتيق زيارة شيوخهم، وإن يَدَي على الهب هما أبو بكر وعمر، وإن النبي العظيم والإمام المبين علي بن أبي طالب.

ولهم في معاداة الإسلام وأهله وقائع مشهورة وكُتُبٌ مصنفةٌ. فإذا كانت لهم مُكنَدَة (١) سفكوا دماء المسلمين، كما قتلوا مرة الحُجَاج وألقوهم في زمزم؛ وأخذوا مرة الحجر الأسود وبقي معهم مدة، وقتلوا من علماء المسلمين ومشايخهم وأمرائهم وصدورهم مَن لا يُحصي عددهم إلا الله تعالى. وصنفوا كتباً كثيرة فيها ما ذكر السائل وغيره وصنف علماء المسلمين كتباً في كشف أسرارهم وهنك أستارهم، وبينوا ما هم عليه من الكفر والزندقة (٢). وبالإلحاد الذين هم فيه (هم) أكفر من اليهود والنصارى ومن براهمة الهند الذين يعبدون الأصنام. وما ذكر السائل من وصفهم قليلٌ من الكثير الذي يعرفه العلماء من وصفهم. ومن المعلوم (٣) عندهم أن السواحل الشامية إنما استولى عليها النصارى من جهتهم، وهم دائماً كلٌ عدو للمسلمين. فهم مع النصارى على المسلمين. ومن أعظم المصائب عندهم انتصار المسلمين على التتار. ومن أعظم المصائب عندهم أن فور المسلمين ما زالت بأيدي استولى — والعياذ بالله — النصارى على ثغور المسلمين. فإن ثغور المسلمين ما زالت بأيدي

<sup>(</sup>١) أي إذا تمكنوا واستطاعوا.

<sup>(</sup>٢) جويار: فالزندقة والإلحاد اللذان هما منهما.

<sup>(</sup>٣) أي عند هؤلاء العلماء.

المسلمين حتى جزيرة قبرص فتحها المسلمون في خلافة أمير المؤمنين عثمان بن عفان، فتحها معاوية بن أبي سفيان. إلى أن أتت المائة الرابعة، فإن هؤلاء المحادين (١) لله ورسوله كثروا حينئذ بالسواحل وغيرها. فاستولى النصارى على الساحل بسببهم، شم استولى على القدس وغيره فإن أحوالهم كانت من أعظم الأسباب(1).

ثم لما أقام الله ملوك الإسلام، كنور (٣) الدين الشهيد، وصلاح الدين وأتباعهما، وفتحوا الساحل من النصارى وممّن كان بها منهم، فتحوا أيضاً أرض مصر، فإنهم كانوا(٤) مستولين عليها نحو مائتي سنة، واتفقوا هم والنصارى. فجاهدهم المسلمون حتى إنهم فتحوا البلاد. ومن ذلك التاريخ انتشرت دعوة الإسلام في البلاد المصرية والشامية. ثم إن التتار إنما دخلوا بلاد المسلمين وقتلوا خليفة بغداد وغيره من ملوك المسلمين بمعاونتهم ومؤازرتهم، فإن من منهم هلكو للطان التتار الذي كان وزيره (وهو) النصير الطوسي بالألموت هو الذي أمر بقتل الخليفة وبولاية هؤلاء.

ولهم ألقابٌ معروفة عند المسلمين: تارةً يُسمّون الملاحدة، وتارةً يُسمّون الإسماعيليّة، وتارة يُسمّون القرامطة، وتارة يُسمّون الباطنية، وتارة يُسمّون الخُرمَّمية، وتارة يُسمّون المُحَمّرة. وهذه الأسماء منها ما يعمهم، ومنها ما يخصُّ بعض أصنافهم؛ كما أن اسم الإسلام والإيمان يعمّ المسلمين، ولبعضهم اسمٌ يخصُّهم: إمّا لنسب، وإما لبلد، وإمّا لغير ذلك.

<sup>(</sup>١) أي المعادين.

<sup>(</sup>٢) أي المؤدية إلى استيلاء النصارى على سواحل الشام وعلى القدس.

<sup>(</sup>٣) نور الدين زنكي.

<sup>(</sup>٤) يقصد الإسماعيليّة الفاطميين بالذات.

وشرح مقاصدهم يطول، كما قال العلماء فيهم: ظاهر مذهبهم الرفض، وباطنه الكفر المحض، وحقيقة أمرهم أنهم لا يؤمنون بشيء من الأنبياء والمرسلين، لا بنوح و لا بإبراهيم ولا موسى ولا عيسى، ولا محمد ولا بشيء من كتب الله المنزلة، ولا التوراة ولا الإنجيل ولا القرآن. ولا يقرّون بأن للعالم خالقاً خلقه، ولا بأن له ديناً أمر به، ولا أن له داراً يُجْزَى الناسُ فيها على أعمالهم غير هذه الدار. هم تارةً يبنون قولهم على مذاهب المتفلسفة الطبيعية أو الإلاهيين، كما فعل أصحاب « رسائل إخوان الصَّفا »: فإنهم تارة يبنونه على قول المتفلسفة وغرض المجوس الذين يعبدون الثور ويُضمّحون إلى درك (١) الكفر والرفض. ويحتجّون لــذلك من كلام النبوّات: إما بلفظ يكذبون به، يتقلّدونه كما يتقلد (٢) عن النبي (ص) أنه قال: « أول ما خلق الله العقل فقال له: أقبل م فأقبل شم قال له: أَدْبر الله عند فيحر فون لفظه ويقولون: أول ما خلق الله العقل، ليو افق قول المتفاسفة أتباع أرسطو إن أول الصادرات عن واجب الوجود هو العقل. \_ وإمّا بلفظ ثابت عن النبي (ص) يحرّفونه عن مواضعه، كما يصنع أصحاب « رسائل إخوان الصقا » والإلهيون ونحوهم فإنهم من أمّتهم. وقد دخل كثير من باطلهم على كثير من المسلمين وراح عليهم حتى صار في كُتُب فريق(٣) من المنتسبين السي العلم والدين، وإنْ كانوا لا يوافقونهم على أصول كفرهم، فإن هؤلاء لهم في إظهار دعوتهم الملعونة \_ التي يسمونها الدعوة الهادية \_ درجات متعددة. ويسمّون نهاية (ذلك) البلاغ الأكبر والناموس الأعظم. ويضمّون إلى البلاغ الأكبر جحد الخالق

<sup>(</sup>١) جويار: إلى زكا الكفر.

<sup>(</sup>٢) كذا، ولعل صوابه: ينقلونه: كما ينقل.

<sup>(</sup>٣) جويار: طريق \_ و هو تحريف.

والاستهزاء به وبمن يُقِرُّ به، حتى قد يكتب أحدهم اسم الله تعالى في أسفل رجله. وفيه أيضاً جحد شرائعه ودينه، وجَحدُ ما جاء به الأنبياء، والدّعوى أنهم كانوا من جنسهم طالبين الرئاسة: فمنهم من أحسن في طلبها، ومنهم من أساء حتى قُتل. ويجعلون محمداً (ص) وموسى (عليه السلام) من القسم الأول؛ ويجعلون المسيح من القسم الثاني. وفيه من الاستهزاء بالصلاة والزكاة والصوم والحج ومن تحليل نكاح ذوات المحارم وسائر الفرائض ما يطول وصفه.

وفيهم إشارات ومخاطبات يعرف بها بعضهم بعضاً.

وهم إذا كانوا في بلاد الإسلام، التي يكثر فيها أهل الإيمان، فقد يَخْفُونَ على مَـنْ لا يعرفهم.

وقد اتفق علماء الإسلام على أن مثل هؤلاء لا تجوز مناكحتهم، ولا يجوز أن يُنكِح الرجلُ مولاته منهم. ولا يتزوج منهم امرأة. ولا تباح ذبائحهم.

وأما الجُبْنُ المعمول بأنفحتهم ففيه قولان مشهوران: العلم (بأن حاله) كسائر أنفحة الميتة وكأنفحة ذبيحة المجوس وكأنفحة الإفرنج الذين يُقال عنهم إنهم لا يُزكّون النبائح: فمذهب أبي حنيفة، وأحمد في (إحدى) الروايتين أنه يُحلُّ هذا الجبن، لأن أنفحة الميتة طاهرة، على هذا القول (وهو) أن الأنفحة لا تموت بموت البهيمة، وملاقاة الوعاء النجس في الباطن لا ينجس، ومذهب مالك والشافي وأحمد (۱) في الرواية الأخرى أن هذا الجبن نجس، لأن الأنفحة عند هؤلاء نجسة، لأن لبن الميتة وأنفحتها عندهم نجسة.

<sup>(</sup>١) يتصور جويار أن هذه الكلمة مقحمة، وهو غير صحيح، والسبب هو أنه لم يضف (إحدى) كما فعلنا في القول الأول.

ومَنْ لا تؤكل ذبيحته فذبيحته كالميتة. وكلُّ من أصحاب القولين يحتج بآثار ينقلها عن الصحابة. وأصحاب القول الثاني نقلوا أنهم أكلوا جبن المجوس؛ وأصحاب القول الثاني نقلوا أنهم أكلوا جبن المجوس؛ وأصحاب القول الثاني نقلوا أنهم إنما أكلوا ما كانوا يظنونه من جبن النصارى. فهذه مسألة اجتهاد. فللمقلّد أن يقلّد مَنْ يفتي بأحد القولين:

وأما أوانيهم وملابسهم فكأواني المجوس وملابس المجوس، على ما عُرِف من مذهب الأئمة. والصحيح من ذلك أن أوانيهم لا تستعمل إلا بعد غسلها، لأن ذبائحهم ميتة، فلا بد أن يصيب أوانيهم المستعملة عائد نجاسة من ذبائحهم. وأما الآنية التي لا يغلب على الظن وصول النجاسة إليها فتستعمل بغير غسل. وقد توضأ عمر \_رضي الله عنه \_ من جَرّة نصراني. وما شُكّ في نجاسته لم نحكم بنجاسته بالشك.

ولا يجوز دفنهم في مقابر المسلمين ولا يُصلّى على من مات منهم: فإن الله نهى نبيّـه عن الصلاة على المنافقين، كعبد الله بن أبيّ ونحوه، وكانوا يتظاهرون بالصلة والزكاة والزكاة والصيام والجهاد مع المسلمين، لا يظهرون مقالات تخالف دين المسلمين، لكن يُسرّون ذلك، فقال الله تعالى: «ولا تُصلّ على أحد منهم مات أبداً، ولا تَقُمْ على قبره » الآية (سورة ٩ آيــة والنفاق يُظهرون الكفر والإلحاد؟

وأمّا استخدام مثل هؤلاء في ثغور المسلمين أو حصونهم وجندهم فهو من الكبائر، بمنزلة من استخدام الذئاب لرعي الغنم: فإنهم من أغش الناس للمسلمين ولولاة أمرهم، ومن أحرص الناس على تسليم الحصون إلى أعداء أحرص الناس على تسليم الحصون إلى أعداء المسلمين. فالواجب على ولاة الأمور قَطْعُهم من دواوين المقاتلة، لا بغزو ولا بغيره. ولا يجوز لهم تأخير هذا الواجب مع القدرة عليه.

وأمّا إذا استُخْدموا وعملوا العمل المشروط عليهم، فلهم إما المسمّى أجرة المثل، لأنهم عوقدوا على ذلك؛ فإنْ كان العقد صحيحاً وجب المسمّى؛ وإنْ كان فاسداً وجب أجرة المثـل. وإنْ لـم يكن استخدامهم من جنس الإجارة اللازمة فيعد من جنس المحاقلات<sup>(۱)</sup> الجائزة.

لكن دماؤهم وأموالهم مباحة. وإذا أظهروا التوبة، ففي قبولها منهم نزاع بين العلماء: فمن قبل توبتهم إذا لزموا شريعة الإسلام أقر أموالهم عليها؛ ومن لم يقبلها وورثتهم من جنسهم، فإن مالهم يكون فيئاً لبيت المال، لأن هؤلاء إذا أخذوا يظهرون أقوالاً (۱) ضد مذاهبهم السفيهة. و(بسبب) كتمان أمرهم ففيهم من لا يعرف. فالطريق في ذلك أن يحتاط في أمرهم فلا يتركوا مجتمعين، ولا يمكّنوا من حمل السلاح وإن يكونوا من المقاتلة؛ ويلزموا شرائع الإسلام من الصلوات الخمس وقراءة القرآن؛ ويترك بينهم من يعلمهم دين الإسلام؛ ويحال بينهم وبين مُعلمهم. فإن أبا بكر الصديق \_ رضي الله عنه \_ وسائر الصحابة لما ظهروا على ألم الردة وجاءوا إليه، قال لهم الصديق: اختاروا مني إما الحرب المُجلّية، وإما السلم المجزية. قالوا: يا خليفة رسول الله! هذه الحرب المجلية قد عرفناها، فما السلم المجزية؟ قال: تُودُون قتلانا، ولا نُودَي (۱) قتلاكم؛ وتشهدون أن قتلانا في الجنة وقتلاكم في النار. ونغنم ما أصبنا من أموالكم، وتؤدون ما أصبتم من أموالنا. وننزع منكم الحلقة والسلاح. وتُمنعون مسن ركوب الخبل، وتتركون أذناب

<sup>(</sup>١) جويار: اللازمة تفريق جنس الحقلات الجائزة! \_ والمحاقلة: نوع من عقد المزارعة على نسبة معلومة من الزرع الناتج.

<sup>(</sup>٢) جويار: يظهرون يقوم ضد مذهبهم السفيهة!

<sup>(</sup>٣) ودى القاتلُ القتيل، يديه ودياً ودية (يائي): أعطى وليه ديته. ولكن في النص هنا من فعل رباعي كأنه ودى يودى (بتشديد الدال).

الإبل. حتى يوحي الله ألى خليفة رسوله أمراً يقرره لكم (١) فوافقه (٢) الصحابة في ذلك، الآلاً تضمين قتلى المسلمين، فإن عُمرَ قال له: هؤلاء قتلوا في سبيل (الله) وأجورهم على الله تعالى في أعني هم شهداء، فلا دية لهم. فاتفقوا على قول عمر في ذلك.

هذا الذي اتفق عليه الصحابة (٦) هو مذهب أئمة العلماء. والذي تتازع فيه العلماء: فمذهب أكثرهم أن من قتله المرتدون المجتمعون المحاربون لا يضمن، كما اتفقوا عليه آخراً، وهو مذهب أبي حنيفة وأحمد في إحدى الروايتين؛ ومذهب الشافعي وأحمد في الرواية الأخرى هو القول الأول. فهذا الذي فعله الصحابة بأولئك المرتدين بعد عودهم إلى الإسلام. والتهمة ظاهرة فيهم، فتمنع بأن يكونوا من أهل الخيل والسلاح؛ ولا يترك (أحدهم) في الجند، كما لا يترك في الجند يهودي ولا نصراني. ويُلْزمون بشرائع الإسلام، حتى يظهر ما يفعلونه من خير وشرِّ.

ومَنْ كان من أئمة ضلالهم، وأظهر التوبة، أُخْرِج عنهم وسُيِّر إلى بلاد المسلمين: فإما أنْ يهتدي، وإما أنْ يموت على نفاقه.

و لا ريب أنّ جهاد هؤ لاء<sup>(٤)</sup> من الحدود عليهم أعظمُ الطاعات وأكبر الواجبات. والصدّيق وسائر السحابة بدأوا بجهاد المرتدّين، قبل جهاد الكفّار من أهل الكتاب \_ لأن جهاد هؤ لاء حفظٌ لما فتح من بلاد المسلمين.

<sup>(</sup>١) جويار: أمراً بقدرونكم (!).

<sup>(</sup>٢) جويار: فواقعه (!).

<sup>(</sup>٣) جويار: أهل الصحابة (!).

<sup>(</sup>٤) جويار: وأنى من الحدود.

و لا يحلّ لأحد أن يكتم ما يعرفه من أخبارهم، بل يُفْشـون (أخبـارهم) ويظهرونهـا ليعرف المسلمون حقّ حالهم.

و لا يحلّ لأحد أن يعاونهم على بقائهم في الجند والمستخدمين.

ولا يحلّ لأحد أن ينهي عن القيام عليهم بما أمر الله ورسوله. فإن هذا من أعظم أبواب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وجهاد في سبيل الله تعالى. قال الله تعالى لنبيه: «يا أيها النبيّ جاهد الكفار والمنافقين » (سورة ٩ آية ٤٧). وفي الصحيحين عن النبي (ص) أنه قال: «في الجنة مائة درجة، وما بين الدرجة إلى الدرجة كما بين السماء والأرض؛ أعدّها الله للمجاهدين في سبيله ». وقال (ص): «رباط يوم وليلة في سبيل الله خير من صيام شهر وقيامه. والجهاد أفضل من الحج والعمرة ». قال الله تعالى: « أَجَعَلْتم سقاية الحاج وعمارة المسجد الحرام كمن آمن بالله واليوم الآخر وجاهد في سبيل الله؟ لا يستوون عند الله » الآية السورة ٩ آية ١٩) إلى قوله تعالى: « الذين آمنوا وهاجروا وجاهدوا في سبيل الله بأموالهم وأنفسهم أعظم درجة عند الله وأولئك هم الفائزون \* يُبتشرهم ربّهم برحمة منه ورضوان وجنات، لهم فيها نعيم مقيم \* خالدين فيها أبداً إن الله عنده أجر عظيم » (سورة ٩، آيات ٢٠).

# أعيادهم

ولهم أعياد بعضها خاصة بهم، والبعض الآخر مشترك بينهم وبين الشيعة بعامة؛ وأهمها:

١ \_ عيد الغدير، ويحتفلون به في ١٨ من ذي الحجة.

وهو عيد عند الشيعة عامة «وسبب اتخاذهم له مؤاخاة النبي (ص) لعلي، كرم الله وجهه، يوم غدير خُم »: وهو غدير على ثلاثة أميال من الجحفة، يَسْرة الطريق، تصببُّ فيه عين وحوله شجر كثير، وهي الغيضة التي تسمى «خُمنًا ». وذلك أن رسول الله (ص) لما رجع من حجة الوداع نزل بالغدير وآخى بين الصحابة، ولم يؤاخ بين علي وبين أحد منهم. فرأى النبي (ص) منه انكساراً، فضمّه إليه وقال: «أمّا ترضى أن تكون منّي بمنزلة هارون من موسى، إلا أنه لا نبي بعدي؟ ». والتفت إلى أصحابه وقال: «مَنْ كُنْت مولاه فعليٌّ مولاه، اللهم وال مَنْ والاه، وعاد مَنْ عاداه ». وكان ذلك في اليوم الثامن عشر من ذي الحجة سنة عشر من الهجرة. والشيعة يحيون ليلة هذا العيد بالصلاة، ويصلّون في صبيحتها ركعتين قبل الزوال. وشعارهم فيه لُبُس الجديد، وعِتْقَ العبيد، وذبح الأغنام، وإلحاق الأجانب بالأهل في الإكرام.

والشعراء والمترسلون بهنئون الكبراء منهم بهذا العيد  $^{(1)}$ .

Y \_ عيد الفطر، ويحتفلون به في أول شوال مثل سائر المسلمين. وقد شرع النبي هذا العيد في السنة الثانية للهجرة، وهو والأضحى شرّعا في نفس السنة الثانية للهجرة، وهو والأضحى الصوم الذي يعتقدون فيه. ومن هنا اختلف تماماً عن عيد فطر المسلمين.

" \_ عيد الأضحى، ويحتفلون به في الثاني عشر من ذي الحجة، بينما سائر المسلمين يحتفلون به في العاشر من ذي الحجة.

2 — عيد الفراش، ويحتفلون به ذكرى لتعريض عليّ بن أبي طالب نفسه لقريش بدلاً من النبي (ص) لما أن هاجر من مكة ليلاً وترك مكانه في فراشه علياً بن أبي طالب. ذلك أنه لما علمت قريش بأن النبي صار له أنصار في يثرب وأن أصحابه سبقوه إليها، تشاوروا فيما يصنعون في أمره، واتفقوا على أن يتخيروا من كل قبيلة منهم فتى شاباً جَلْداً فيقتلونه جميعاً، فيتفرق دمه في القبائل، ولا يقدر بنو عبد مناف على حرب جميعهم. واستعدُّوا لذلك من للاتهم، وجاء الوحي بذلك إلى النبي (ص). فلما رأى أرْصُدَهم على باب منزله، أمر عليَّ بن أبي طالب أن ينام على فراشه، ويتوشح ببرده. ثم خرج رسول الله (ص) عليهم، فطمس الله تعالى على أبصارهم، ووضع على رءوسهم تراباً. وأقاموا طول ليلهم. فلما أصبحوا خرج إليهم على فعلموا أن النبي (ص) قد نجا »(٣).

<sup>(</sup>۱) القلقشندي: « صبح الأعشى »، ج ٢، ص ٤٠٧، القاهرة سنة ١٩١٣ م.

<sup>(</sup>٢) الكتاب نفسه، ج ٢، ص ٤٠٧.

<sup>(</sup>٣) ابن خلدون: « العبر »، ج ٢، ص ٧٣٧ ــ ٧٣٨، بيروت، سنة ١٩٥٦.

عيد عاشوراء، ويحتفلون به في العاشر من محرّم، شأنهم شأن سائر الشيعة.
 وهو ذكرى مصرع الحسين بن علي بن أبي طالب في كربلاء. لكن النصيرية يعتقدون أن الحسين لم يمت، بل اختفى مثل عيسى بن مريم.

7 ـ عيد الغدير الثاني، ويحتفلون به في التاسع من ربيع الأول، ذكرى يوم الكساء، الذي ضمّ فيه النبي الحسن والحسين تحت كسائه.

٧ - عيد النوروز \_ أي اليوم الجديد، ويحتفل به في أول الربيع.

وهو عيد فارسي الأصل، قيل إن أول من اتخذه هو جمشيد، أحد ملوك الطبقة الثانية من الفرس؛ وإن سبب اتخاذه أن الدين كان قد فسد قبله، فلما ملك جَدد الدين، فسمّى اليوم الذي ملّك فيه جمشيد باسم « نوروز » أي اليوم الجديد. وقيل إنه اليوم الذي خلق الله فيه النور، وإنه كان يحتفل به قبل جمشيد، « وبعضهم يزعم أنه أول الزمان الذي ابتدأ الفلك فيه بالدوران. ومدته عندهم ستة أيام، أولها اليوم الأول من شهر أفرودين ماه، الذي هو أول شهور سنتهم؛ ويسمون اليوم السادس النوروز الكبير، لأن الأكاسرة كانوا يقضون في الأيام الخمسة حوائج الناس على طبقاتهم، ثم ينتقلون إلى مجالس أنسهم مع ظرفاء خواصبهم... وأما عوام الفرس فكانت عادتهم فيه رفع النار في ليلته، ورش الماء في صبيحته »(١). ويظهر أنه بعد الفتح الإسلامي، أخذ المسلمون في الإحتفال به، على الأقل بتبادل الهدايا فيه. « وأول مَنْ رسم هدايا النيروز والمهرجان في الإسلام الحجاج بن يوسف الثقفي. ثم رفع ذلك عمر بن بين عبد العزيز رضى الله عنه. واستمر المنع فيه إلى أن فتح باب الهدية فيه أحمد

<sup>(</sup>۱) القلقشندي: « صبح الأعشى »، ج ۲، ص ٤٠٨ \_ ٤٠٩.

ابن يوسف الكاتب » (الكتاب نفسه، ج ٢، ص ٤٠٩).

٨ ـ عيد المهرجان، ويحتفل به في أول الخريف.

وهو عيد فارسي أيضاً، وبينه وبين النوروز ١٦٧ يوماً، وهذا الأوان في وسط زمان الخريف. وإن كان المسعودي يقول: «وأهل المروءات بالعراق وغيرها من مدن العجم يجعلون هذا اليوم أول يوم من الشتاء فيغيرون الفُرُش والآلات وكثيراً من الملابس » (الكتاب نفسه، ج ٢، ص ٤١٢).

و إلى جانب هذه الأعياد الرسمية، توجد أعياد شعبية هي في الواقع أعياد مسيحية خالصة، مثل: عيد الغطاس، عيد السعف، عيد العنصرة، وعيد القديسة بربارة (وتحتفل به الكنيسة الكاثوليكية والأرثوذكسية في ٤ ديسمبر؛ وإن كان كُتّاب تاريخ الشهداء يجعلونه في ١٥ ديسمبر)، وعيد الميلاد.

كذلك يحتفلون في اليوم الخامس عشر من شعبان بذكرى وفاة سلمان الفارسي.

لكن ينبغي أن نلاحظ أن هذه الأعياد الشعبية ذات الطابع المسيحي لا تدل على شيء بالنسبة إلى عقائدهم، إنما هو التجاور مع النصارى هو الذي أدّى إلى أن هذه الاحتفالات الشعبية من جانب النصيرية ببعض الأعياد المسيحية، تماماً كما هي الحال في مصر حتى اليوم، إذ يحتفل المصريون المسلمون شعبياً بعيد الغطاس، وعيد سبت النور وهو السابق مباشرة على يوم عيد القيامة أو الفصح عند النصارى، وبعيد القديسة دميانة في محافظة كفر الشيخ ومحافظة الدقهلية (خصوصاً في ميت دمسيس) — ولا تدل أمثال هذه الاحتفالات الشعبية على أي تأثير عقائدي أو ديني، بل هي مشاركة اجتماعية زالت منها كل معانيها الدينية الأصل.

فمن الجهل الفاضح الاستناد إلى الأعياد الشعبية النصيرية للاستدلال منها على أصل أو تأثير مسيحى، كما ذهب إلى ذلك لامانس<sup>(۱)</sup> وديسو<sup>(۲)</sup>.

وعلى الباحث الجاد إذن أن يقتصر استدلاله على الأعياد الرسمية عند النصيرية، وهي كما رأينا كلها أعياد شيعية. ومن هنا فإن النصيرية يقررون دائماً أنهم شيعة، ويفضلون أن يسمون باسم « العلوبين ».

\* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر مقالاته التالية:

a) Henri Lammens: « Une visite au Shaikh suprême des Nosairis Haidaris », in **Journal Asiatique**, janvier - février 1915, p. 145, 150.

b) H. Lammens: « Les Nosairis furent-ils Chrétiens », in **Revue de l'Orient Chrétien**, 1901, p. 39 et sqq.; « Les Nosairis dans les Liban », **Ibidem**, 1902.

<sup>(2)</sup> R. Dussaud: Histoire et religion des Nosairis, p. 64.

# كتاب مجموع الأعياد للطبراني

وقد بقى لدينا كتاب نفيس عن أعياد النصيرية هو:

« مجموع الأعياد والدلالات والأخبار المبهرات وما فيها من الدلائل والعلامات، جلّ مظهرها عن الآباء والأمهات والإخوة والأخوات \_ تأليف الشيخ الأجل الأجمل، معدن الجود والتوحيد، والفضل والتأبيد الشاب الثقة أبو سعيد يموت بن القاسم الطبراني، قدّس الله روحه ونور ضريحه ».

وأوّل من نبّه إليه من بين الباحثين الأوربيين المحدثين كتافاجو Catafago، الكاتب في المحدثين كتافاجو Catafago، الكاتب في المحدثين كتافاجو العامة في سوريا، في رسالة بعث بها إلى فلدنبروخ De Wildenbruch ونُشرت في المجلة الآسيوية Journal Asiatique بتاريخ فبراير سنة ١٤٩، ص ١٤٩ ـ ورسالة بتاريخ ٦ يوليو سنة ١٨٤٨،

وعناوين فصول هذا الكتاب هي:

١ ـ أخبار شهر رمضان، وما ورد فيه عن الموالي، منهم السلام

۲ ـ دعاء شهر رمضان

٣ \_ ذكر عيد الفطر

- ٤ \_ خطبة عيد الفطر
- ٥ \_ دعاء عيد الفطر
- ٦ \_ ذكر عيد الأضحى
- ٧ \_ دعاء عيد الأضحى
- ٨ ــ شرح الأسماء السبعين الذين لا ينجيون (!)، ونعت نعوتهم وأجناسهم وصنائعهم وما كشفه العالم، منه السلام، من آياته، حديث أبو علي البصري بشيراز في منز له ٧٢٣ للهجرة.
  - ٩ \_ خطبة عيد الأضحى
  - ١٠ \_ أخبار يوم الغدير وشرفه
  - ١١ \_ القصيدة الغديرية لسيّدنا أبو عبد الله الخصيبي، شعر، بيت ٦٩
    - ۱۲ \_ دعاء
    - ١٣ \_ خطبة يوم الغدير
    - ١٤ \_ خطبة ثانية ليوم الغدير
    - ١٥ \_ ومن أخبار الغدير، خطبة خطبها أمير المؤمنين، منه الرحمة
      - ١٦ \_ خطبة يوم الغدير التي خطبها مو لانا أمير المؤمنين
        - ١٧ \_ خبر القهرى
        - ١٨ \_ ذكر عيد المباهلة
          - ١٩ \_ باب التجلبات
        - ٢٠ \_ ذكر حرف اللام، أعني التجلي
          - ٢١ \_ دعاء عيد المباهلة
            - ۲۲ ــ ويتلوه دعاء ثانِ
          - ٢٣ \_ ذكر عيد الفراش

- ٢٤ \_ قصيدة عيد الفراش
  - ٢٥ \_ دعاء عيد الفراش
- ٢٦ ـ ذكر عيد يوم عاشوراء
- ٢٧ \_ في معرفة يوم كربلاء، وما رواه رجال التوحيد، ويتلوه قصائد لأبي عبد الله الخصيبي
  - ٢٨ \_ ما قيل في الغيبة والظهور
    - ٢٩ \_ خبر الطفوف
    - ٣٠ \_ زيارة يوم عاشوراء
      - ٣١ \_ زيارة أخرى
    - ٣٢ \_ مقتل دلام، لعنه الله
      - ٣٣ \_ دعاء مقتل دلام
  - ٣٤ \_ ذكر ليلة نصف شعبان، وهي آخر السنة الخصيبية
    - ٣٥ \_ خبر النقيب محمد بن سنان
    - ٣٦ \_ الزيارة الأولى المعروفة بالنميرية
      - ٣٧ \_ الزيارة الثانية
      - ٣٨ \_ الزبارة الثالثة
      - ٣٩ \_ دعاء ليلة نصف شعبان
    - ٤٠ \_ خبر ظلال وبال، لعنهما الله تعالى
      - ٤١ \_ أخبار نصف شعبان
      - ٤٢ \_ دعاء ليلة نصف شعبان
- 27 \_ ذكر ليلة الميلاد، وما فيها من الفضل بالإسناد، وهي الليلة الرابعة والعشرون من كانون الأول، وهي آخر السنة الرومية، لأن السيد المسيح \_ منه السلام! \_ أظهر الولادة في هذه الليلة من السيدة العذراء مريم بنت عمران الطاهرة الزكبة.

- ٤٤ \_ دعاء ليلة الميلاد
- ٥٥ ــ يوم السابع عشر من آذار، مما استخرج من كتاب الأكوار والأدوار النورانية
  - ٤٦ ـ دعاء اليوم السابع عشر من أذار
  - ٤٧ \_ ذكر يوم النوروز، وهو رابع نيسان، وأول السنة الفارسية
    - ٤٨ \_ خبر الإكليل
    - ٤٩ ـ خبر في باطن النوروز
    - ٥٠ \_ خبر في باطن النوروز
    - ٥١ \_ خبر النوروز وما يعمل به من البر والصدَّدقة
      - ٥٢ \_ خبر المهرجان والنوروز
        - ٥٣ \_ دعاء الشمس
        - ٥٤ \_ دعاء النوروز
        - ٥٥ \_ خطبة يوم النوروز
          - ٥٦ \_ دعاء المهرجان
        - ٥٧ \_ دعاءٌ ثان للمهرجان

وهذا الكتاب نشره اشتروطمن Strothmann في هامبورج سنة ١٩٤٦ \_ سنة ١٩٤٦ في ثلاث كراسات.

وإذا نظرنا في عيد الميلاد وعيد النيروز، والأول نصراني، والثاني إيراني، لوجدنا أن احتفال النصيرية بهما يخالف المعنى المقصود من كليهما عند أهلهما:

فبالنسبة إلى عيد الميلاد يذكر الكتاب أنه في الليلة الرابعة والعشرين من شهر كانون الأول (ديسمبر) وأنه في هذه الليلة ظهرت ولادة عيسى عليه السلام من السيدة العذراء مريم بنت عمران التي ذكرها الله

تعالى في كتابة العزيز فقال: « ومريم ابنة عمران التي أحصنت فَرْجها فنفخنا فيه من روحنا وصدّقت بكلمات ربّها وكتبه، وكانت من القانتين » (سورة التحريم، آية ١٢).

ولكن مريم \_ هكذا يقول الطبراني صاحب هذا الكتاب \_ ليست إلا آمنة بنت و هـب، أم سيدنا محمد. وكثير من أهل ملتنا يقولون إنها هي فاطمة \_ عليها السلام!، ويستندون فـي ذلك إلى قول سيدنا محمد لها حين دخلت عليه: أدخلي يا أمّ أبيك، أو في رواية أخرى مرحباً بك يا أم أبيك. ولم يقل النبي هذا القول إلا ليشير إلى أنها أم الحاآت الثلاثة: الحسن، الحسين، المحسن. أمّا أم سيدنا محمد فهي آمنة بنت و هب، التي باسم مريم ولدت عيسـي كمـا ظهـر سيدنا محمد بولادته من أمّه آمنة بنت و هب.

ويسوق الدليل على هذا مما رواه له شيخه الفاضل أبو الحسين محمد بن على الجلي حين سأله في ذلك فقال إن مريم بنت عمران هي بعينها آمنة بنت وهب بالنسبة إلى سيدنا محمد، وإن الله تعالى أشار إلى ذلك في كتابه العزيز فقال: «واذكر في الكتاب مريم إذا انتبذت من أهلها مكاناً شرقيا \* فاتخذت من دونهم حجاباً فأرسلنا إليها روحنا فتمثل لها بشراً سويا \* قالت: إني أعوذ بالرحمن منك إن كنت تقيا \* قال: إنما أنا رسول ربّك الأهب لك غلاماً زكيًا \* قالت: أنى يكون لي غلام ولم يمسسني بشر ولم أك بغيا \* قال كذلك قال رببك هو علي هين ولنجعله آية للناس ورحمة منا وكان أمراً مقضيا \* فحملته فانتبذت به مكاناً فصيًا \* فأجاءها المخاض إلى جذع النخلة؛ قالت: يا لينتي مت قبل هذا وكنت نسبياً منسياً \* فناداها من تحتها ألا تحزني، قد جعل ربك تحتك سريا \* وهُزي إليك بجذع النخلة تساقط عليك رئطباً جنيًا \* فكلي واشربي وقري عيناً،

فإمّا ترين من البشر أحداً فقولي إني نذرت للرحمن صوماً فلن أُكلم اليوم إنسيا \* فأتت به قومها تحمله؛ قالوا: يا مريم، لقد جِئْت شيئاً فريا \* يا أخت هارون ما كان أبوك امرء سوء وما كانت أمّك بغيا \* فأشارت إليه؛ قالوا: كيف نكلم من كان في المهد صبيًا \* قال إني عبد الله آتاني الكتاب وجعلني نبيا » (سورة مريم ١٦ ـ ٣٠).

ثم يورد أبياتاً قالها الخصيبي في مريم. ويقول إنه لما كان سيدنا عيسى عليه السلام قد تكلّم في هذه الليلة وظهر، فإن هذه الليلة صارت مباركة. ومن واجب المؤمنين إذن الاحتفال بهذه الليلة كما تستحق، وذلك بعذه الليلة صارت مباركة. ومن واجب المؤمنين إذن الاحتفال بهذه الليلة كما تستحق، وذلك بتلاوة الأدعية الموجّهة إلى الله تعالى. ثم يورد الدعاء الذي ينبغي تلاوته في هذه المناسبة.

### ومن هذا التلخيص يتبين:

۱ ــ أن عيسى هو عيسى كما صوره القرآن، وكرمه المسلمون؛ ولا شأن له بعيســـى
 كما تعتقد فيه المسيحية؛

٢ \_\_ أن مريم هي مريم بنت عمران التي وصفها القرآن وكرّمها في مواضع عديدة؛ ولا شأن لها بمريم التي تتصورها المسيحية؛ إذ مريم عند النصيرية هي بعينها آمنة وهب، أم النبي محمد.

" \_ أن السبب في الاحتفال بميلاد عيسى، هو أنه ظهر في تلك الليلة وتكلم في المهد، فاحتفالاً بهذه المعجزة الإلهية التي ذكرها القرآن وآمن بحدوثها المسلمون، يحتفلون بعيد ميلاد عيسى. فالسياق هنا مختلف تماماً عن السياق المسيحي.

٤ \_ والدعاء المخصص انتك الليلة ليست فيه أية ملامح مسيحية، بل هو موجه في ختامه إلى عليّ بن أبي طالب، وليست فيه أية إشارة إلى عيسى أو إلى أية عقيدة مسيحية؛ وهو أساساً موجه إلى الله.

ومن هذا يتبين أنه من الوهم الفاضح أن يستدل أي باحث من الاحتفال بليلة عيد ميلاد عيسى عند النصيرية على أيّ تأثير مسيحي، إذ عيسى هنا هو النبي الذي كرَّمه ومجّده القرآن وقال إنه آتاه الله البيّنات وأيده بروح القدس (البقرة آية ۲۸۷، ۲۵۳)، وهـو كلمـة الله (سـورة النساء، آية ۱۷۱؛ آل عمران، آية ٥٤) ورح منه (سـورة النساء، آيـة ۱۷۱). فاحتفال النصيرية به كاحتفال ابن عربي به، أو غيره من الصوفية. وهم، أي النصيرية، يحتفلون أيضاً بإبراهيم، وموسى.

#### \* \* \*

أما عيد النوروز فيقول الطبراني إنه يحتفل به كل عام في الرابع من نيسان، وهو أول أيام سننة الفرس، أي أول يوم في شهر أفزوز ويرماه. ويقول الكاتب إنه يوم عظيم مبارك؛ مجده الأكاسرة وأقروا بفضله. وكانوا في ذلك اليوم يحملون تيجاناً من الريحان والشقائق، ويرشون الماء؛ وكانوا يتبادلون فيه الهدايا. ويقول إن المولى حجل وعلا حتجلى في شخص ملوك الفرس وتجلت فيهم أسماؤه وأبوابه وأولياؤه النورانيون. وذكر أن الخصيبي شرح هذه المسألة في إحدى رسائله، وعنوانها: « رسالة في السياقة ». وخلاصة قول الخصيبي هو أنه لما ذهب آدم، تجلى في شخص اينوش؛ وكان المعني هو شيث. وتجلى آدم بعد ذلك في شخص الاسكندر ذي القرنين وكان المعني هو دانيال. ثم تجلى آدم بعد ذلك في شخص سابور بن شخص أردشير بن بابك أول ملوك الفرس الكسرويين. ثم تجلى بعد ذلك في شخص سابور بن أردشير، وكان المعني هو أردشير. ثم تجلى آدم بعد ذلك في العرب، فظهر أو لاً في شخص الوي بن كلب، وسمي لؤي لأنه لوى أنوار فارس لتسطع في بلاد العرب، بسبب تجلي المعنى

والباب في هذه البلاد. ويتحدث الخصيبي عن مناقب الفرس في فصل آخر من رسالته تلك، وينسب إليهم الحكمة، لأن الاسم والمعنى يتجليان عندهم في مقامين من ملوكهم الأول: أردشير بن بابك، وسابور بن أردشير. وتوارثت الحكمة بينهم حتى آخر ثلاثة منهم، وهم: شروين وكروين، وكسرى، ولهؤلاء الملوك الثلاثة نفس الدرجة من الحكمة التي للمعنى، والاسم، والباب. وهذا هو السبب في الاحتفال بعيد الفرس، عيد النوروز.

وفي فصل آخر من كتاب « الأعياد » للطبراني تجد شرحاً باطنياً لمعنى النوروز، منسوباً إلى جعفر الصادق الذي أفضى به إلى المفضل الجعفي.

\* \* \*

1715

### كتاب المشيخة

كما تحدث كتفاجو Catafago عن كتاب آخر من كتاب النصيرية، هو «كتاب المشيخة »، وذلك في عدد يوليو سنة ١٨٤٨ من « المجلة الآسيوية » JA (ص VY - VY)؛ وذكر أنه يتألف من TS فصلاً، هذه عنواناتها:

- ۱ \_ « فصل شاهد من القرآن »
- وفيه يورد المؤلف عدداً من الآيات القرآنية التي يريد أن يستدل منها على الوهية علي بن أبي طالب، ويبدو من دعاء ورد بعده أن مشايخ النصيرية يقرأون هذا الفصل حين يحتفلون « بتقديس الأكل والشراب » أو « القداس ».
  - ۲ \_ « فصل المذاكرة »
  - وفيه يبين المؤلف أن على المؤمن أن يعتقد أن الله حاضر باستمرار معه.
    - ۳ \_ « دعاء المراتب »
  - ٤ ـ « دعاء السبع مراتب (في) العالم الكبير النوراني. والعالم الصغير البَشَري »
    - ٥ \_ « دعاء السبعة عشرة متنبئاً »
    - ٦ « دعاء النجباء الثمانية والعشرين في البشرية والنورانية »

- ٧ \_ « دعاء أسماء سياقة باب الله العظيم الجليل الكبير المنير المتطوّق بالنور »
  - ٨ \_ « دعاء أسماء الخمسة وعشرين يتيماً »
  - 9 \_ « دعاء أسماء أشخاص الباب من كتب أهل التوحيد »
  - · ١ « دعاء أسماء أشخاص الباب وأيتامه في الستة مقامات الروحانية »
    - 11 \_ « دعاء أسماء أشخاص الباب في القبات البهمنية »
    - 17 \_ « دعاء أسماء الباب و أيتامه في الأحد عشر مطلعاً »
      - ١٣ \_ « دعاء أسماء الاسم في اصطلاح اللغة »
      - ١٤ \_ « دعاء أسماء الاسم في التسعة الذاتية »
        - ١٥ \_ « دعاء أسماء الاسم في الأصلية »
      - 17 \_ « دعاء أسماء الاسم في القبة الإبر اهيمية »
      - ١٧ \_ « دعاء أسماء الاسم في القبة الموساوية »
      - ۱۸ \_ « دعاء أسماء الاسم في القبة المحمدية »
- 19 \_ « دعاء أسماء الثلاثة وستين اسما (اسم) المتلية الذي قام فيها في النبوة، والرسالة المتلية للمعنى والذاتية الاسم »!
  - · ٢ « دعاء أسماء أشخاص الصلاة وفروضها ونوافلها »
  - ٢١ \_ « دعاء أسماء الصفاتية التي تسمّى بها الاسم، وهي للمعنى خاصة »
- ٢٢ \_ « الفصل الخامس من الرسالة المصرية في أسماء مو لانا أمير المؤمنين بسائر اللغات »
- ٢٣ ــ « في أسماء مو لانا أمير المؤمنين من صُحف شيث وأدريس ونوح وإبراهيم بالسرياني، مما روى السيد أبو سعيد في كتاب « الرد على المرتد »، وعن الشيخ أبى عبد الله الحسين

ابن حمدان الخصيبي عن رجاله في كتاب « الهداية »، يرفع الإسناد للمولى الحسن العسكري »

٢٤ \_ « خطبة بيت الدار لمو لانا أمير المؤمنين »

٢٥ \_ « خطبة الأوهام »

۲٦ \_ « التوجيه »

۲۷ ــ « خبر يحيى بن معين السامري »

۲۸ \_ « خبر آخر »

۲۹ \_ « توجيه الصلاة وتفصيلها »

۳۰ \_ « القدّاس الأول »

۳۱ \_ « القدّاس الثاني »

۳۲ \_ « العقاد »

۳۳ \_ « خطاب التلميذ بعد السؤال »

٣٤ \_ « عما يحل ويحرم فوق الريحان ».

\* \* \*

1111

### تعاليم النصيرية

نستطيع أن نجد خلاصة وافية لتعاليم النصيرية في كتيّب صغير بعنوان «كتاب تعليم ديانة النصيرية » ومنه مخطوط في المكتبة الأهلية بباريس برقم ٦١٨٢ وقد حلله بالألمانية القس الدكتور فولف Wolf من روتفيل Rottweil في ألمانيا بمقال له في ZDMG، ج ٣ (سنة ١٨٤٩)، ص ٣٠٢ ـ ص ٣٠٩. وهو على طريقة السؤال والجواب Catéchisme ويتألف من ١٠١ سؤال.

ونحن نورد فيما يلي خلاصة لهذه الأسئلة والإجابات عنها؛ وهي تتألف من قسمين: قسم نظري، وقسم عملى؛ وهاك أسئلة القسم النظري وخلاصة الإجابات عنها:

- ١ \_ مَنْ الذي خَلَقنا؟
- ج \_ على بن أبي طالب، أمير المؤمنين.
  - ٢ \_ من أين نعلم أن علياً إلهُ؟
- ج ـ مما قاله هو عن نفسه في خطبة البيان وهو واقف على المنبر، إذ قال:
  - « أنا سر الأسرار، أنا شجرة الأنوار، أنا دليل السموات، أنا

أنيس المستجاب... أنا سائق الدعوة أنا شاهد العهد... أنا زاجر القواصف، أنا محرك العواصف، أنا مرُنْ السحائب، أنا نور الغياهب... أنا حجة الحجج، أنا ميمن الأمم... أنا سبب الأسباب... أنا مستد الخلائق، أنا محقق الحقائق، أنا جوهر القدم، أنا مرتب الحكم... أنا الأول والآخر، أنا الباطن والظاهر... أنا جامع الآيات، أنا سريرة الخفيّات، أنا ساجر البحر... أنا مُقجر الأنهار... أنا مؤول التأويل، أنا مفسر الإنجيل، أنا أم الكتاب، أنا فصل الخطاب، أنا سراط الحمد، أنا أساس المجد... أنا ظهر الأظهار، أنا مبيد الكفرة، أنا نور الأئمة البررة، أنا المعلم الشامخ، أنا مفتاح الغيوب، أنا مصباح القلوب، أنا نور الأرواح،... أنا كنز أسرار النبوة...(۱) ».

- ٣ \_ مَنْ الذي دعانا إلى معرفة ربّنا؟
- ج \_ محمد، كما قال هو في خطبة ختمها بقوله: « إنه (أي علي) ربي وربكم ».
- ٤ \_ إذا كان هو (أي عليّ) الرب، فكيف تجانس مع المتجانسين؟ (أي اتخذ صورة إنسانية).
  - ج \_ إنه لم يتجانس، بل احتجب في محمد، في دور تحوله، واتخذ اسم عليّ.
    - ٥ \_ كم مرة تحول ربنا ليتجلى في صورة إنسانية؟
      - د \_ سبع مرات. فقد احتجب:

<sup>-</sup>(۱) راجع نص خطبة البيان الذي نشرناه في كتابنا: « الإنسان الكامل في الإسلام »، ص ١٠٤، القاهرة سنة ١٩٥٠.

- أ) في شخص آدم باسم هابيل
- ب) وفي شخص نوح باسم شيث
- ج) وفي شخص يعقوب باسم يوسف
- د) وفي شخص موسى باسم يوشع
- ه) وفي شخص سليمان باسم أصف
- و) وفي شخص عيسى باسم باطرة
  - ز) وفي شخص محمد باسم علي
  - ٦ \_ كيف احتجب هكذا ثم ظهر؟
- ج \_ هذا سر تحوله الذي لا يعلمه إلا الله، كما قال هو.
- (وهنا يورد الكاتب آيات من القرآن ومواضع من التوراة)
  - ٧ \_ هل سيظهر مرة أخرى؟
  - ج ـ نعم، كما هو بدون تحول، في مجده وجلاله
    - ٨ \_ ما الظهور الإلهي؟
- ج ـ « هو ظهور الباري بواسطة الاحتجاب بالإنسانية وألطف غـ لاف فـي جـوف غلاف ».
  - ٩ \_ وضّح هذا أكثر!
- ج \_ لما دخل « المعنى » في « الباب » احتجب « بالاسم » واتخذه لنفسه، كما قال مولانا جعفر الصادق.
  - ١٠ \_ لكن ما « المعنى » وما « الاسم » وما « الباب »؟
- ج ـ هؤلاء الثلاثة لا ينفصلون، كما في قولنا: باسم الله، الرحمن، الرحيم. فالله هـ و « المعنى »، والرحمن هو « الاسم » والرحيم هو « الباب ».

- ١١ \_ كيف خلق المعنى الاسم، وكيف خلق الاسمُ الباب؟
  - ج \_ ماهية الماهيات خلقت الاسم من نور وحدتها.
  - ١٢ \_ هل يمكن فصل المعنى والباب عن الاسم؟
    - ج \_ كلا، لا يمكن فصلهما عنه.
- 17 \_ ما أسماء « المعنى » و « الاسم » و « الباب »، وكيف نميّز بينها؟.
- ج \_ هذه الأسماء ثلاثة: مثلية، وذاتية وصفاتية. فالمثلية خاصة « بالمعنى »؛ والذاتية خاصة « بالاسم »؛ والصفاتية هي التي استخدمها « الاسم »، ولكن ها في الواقع تنتسب إلى « المعنى »، مثلاً حينما نقول: الرحيم، البارى، الغفور.
- 1٤ \_ ما هي أسماء « الاسم » الثلاثة والستون، الدالة على « المعنى »، أي تلك التي استخدمها الله للظهور في أشخاص الأنبياء والرسل؟
  - ج \_ آدم، اخنوخ، كنان، إدريس، نوح، هود، لقمان، لوط، إبراهيم...
    - و آخرها: الإمام محمد بن الحسن الحجي.
  - ١٥ \_ ما هي الأسماء الخاصة بـ « الاسم »، ولكنها في الحق تتنسب إلى «المعنى»؟
    - ج \_ الله، الرحمن، النور، الخ (ويذكر ٤٠ اسما)
      - ١٦ \_ ما هي الأسماء السرية «للاسم »؟
- جــــ أ) أوائل بعض السور، مثل ألم (سورة ٢)، كهيعص (سورة ١٩)، حــم، طســم، الخ.
  - ب) في التوراة: مد المد (سفر التكوين إصحاح ١٧ آية ٢)

- ج) في الإنجيل: الفارقليط
- د) في الزبور: المُخَلِّص
  - ه) في القرآن: محمد
- ١٧ \_ ما هي الأسماء الشخصية « للاسم »؟
- ج \_ آدم، يعقوب، موسى، هارون، سليمان، عيسى، محمد بن عبد الله رسول الله، محمد بن الحسن.
  - 1A \_ ما هي أسماء « الاسم » المجردة؟
    - ج \_ الإرادة، العلم، القدرة، الخ.
  - ١٩ \_ ما أسماء « الاسم » في دور إبراهيم؟
  - ٢٠ \_ ما أسماء « الاسم » في دور موسى؟
    - ٢١ \_ ما أسماء الاسم في دور محمد؟
      - ۲۲ \_ ما أسماء « الياب »؟
  - ٢٣ \_ ما أسماء أشخاص « الباب » في كتب الموحدين؟
  - ج \_ يذكر ٥٥ اسماً منها: العرش، الماء، السماء، الباب، الخ.
    - ٢٤ \_ وما أسماؤها في المقامات الروحية؟
    - ج \_ جبريل، ميكائيل الخ في المقام الأول
      - ٢٥ \_ وما أسماؤها في المقام الثاني؟
        - ج \_ يائيل بن فاتن وأيتامه
        - ٢٦ \_ وفي المقام الثالث؟
          - ج ـ حام بن كوش

- ٢٧ \_ وفي المقام الرابع؟
  - ج ـ دان بن اصباووت.
- ٢٨ \_ وفي المقام الخامس؟
  - ج \_ عبد الله بن سمعان
- ٢٩ \_ وفي المقام السادس؟
- ج ـ روزبه بن المرزبان.
- ٣٠ \_ وفي الأدوار الفارسية؟
- ج \_ هنا يورد عدة أسماء فارسية.
- ٣١ \_ بماذا سُميّ « الباب » أيضاً؟
- ج ـ النفس التامة، روح القدس، جبريل، الخ
- ٣٢ \_ ما أسماء « الباب » وأيتامه في المطالع الأحد عشر، الذين مَن الله علينا بمعر فتها؟
  - ج \_ في المطلع الأول: سيدنا سلمان، وأيتامه هم (وهنا يورد أسماء مختلفة).
    - ٣٣ \_ وفي المطلع الثاني؟
      - ج \_ أبو عبد الرحمن.
    - ٣٤ \_ وفي المطلع الثالث؟
      - ج\_ أبو الأعلى.
      - ٣٥ \_ وفي الرابع؟
        - ج \_ أبو خالد.
      - ٣٦ \_ وفي الخامس؟
      - ج ـ يحيى بن معمر.

- ٣٧ \_ وفي السادس؟
- ج \_ أبو محمد جابر.
- ٣٨ \_ وفي السابع؟
- ج \_ أبو إسماعيل محمد.
  - ٣٩ \_ وفي الثامن؟
- ج \_ أبو إسماعيل محمد:
  - ٤٠ \_ وفي التاسع؟
  - ج \_ أبو جعفر محمد.
    - ٤١ ـ وفي العاشر؟
      - ج \_ أبو القاسم.
- ٤٢ \_ وفي الحادي عشر؟
  - ج \_ خطیب محمد.
- ٤٣ \_ ما أسماء مو لانا أمير المؤمنين في مختلف اللغات؟
- ج ــ سماه العرب باسم « علي »؛ وهو نفسه سمّى نفسه أرسطوطاليس؛ وفي الإنجيل اسمه ايليا (الياس) ومعناه علي الهنود يسمونه ابن كنكره، الخ.
  - ٤٤ \_ ما هي أسماء مو لانا الأخرى وما معناها؟
    - ج \_ الهيولي، الناموس، الإيمان، الخاتم، الخ.
      - ٥٤ \_ ما اسم أمّ مولانا في الظاهر؟
        - د \_ فاطمة.
        - ٤٦ \_ ما أسماء إخوته؟
        - ج\_حمزة، طالب، الخ

- ٤٧ \_ ما أسماء أو لاد مو لانا من حيث هو إنسان؟
- ج \_ الحسن، والحسين؛ وبناته: زينب، وأم كلثوم.
  - ٤٨ \_ وأين قبره؟
  - ج \_ « بالركوة البيض غربي الكوفة ».
    - ٤٩ \_ ما الأسماء التي انفرد بها؟
  - ج ـ الكلمة، الأزلى، الخ (وهنا يورد ٢٩ اسما)
  - ٠٠ \_ لماذا نسمّى مو لانا باسم « أمير النحل »؟
- ج ـ لأن المؤمنين الصادقين هم مثل النحل الذين يشتارون من أحسن الأزهار؛ ولهذا سُمّى أمير النحل.
  - ٥١ \_ ما الاسم الذي سمته به الكائنات التي سكنت العالم قبل الإنسان؟
    - ج \_ « الهو ».
    - ٥٢ \_ ما أسماء الأرواح التي كانت تسكن العالم قبل الإنسان؟
      - ج \_ « هم الجن، والبنّ، والطمُّ، والرِّمُّ، والجان ».
        - ٥٣ \_ كم عدد العوالم؟
- ج \_ كثيرة، لا يعلمها إلا الله، ومنها عوالم كبيرة نورانية، وأخرى صعيرة أرضية هي مساكن بني الإنسان.
  - ٥٤ \_ ما هو العالم الكبير؟
  - ج ــ السماء، التي هي نور الأنوار
    - ٥٥ \_ وما العالم الصغير؟
      - ج \_ الأرض.
  - ٥٦ \_ ماذا يحتوي عليه العالم الكبير؟
  - ج \_ الأبواب، والأيتام، والنحباء، والنقباء، والمختصين، والمخلصين، والممتحنين ».

٥٧ \_ ما أسماء المراتب السبع؟

ج \_ أسماء المرتبة الأولى، وتحتوي على ٤٠٠ باب، هي: الأسماء، الأنوار، السماب، الشموس، الخ.

٥٨ \_ وما المرتبة الثانية؟

ج \_ الأيتام الخمسمائة، ولهم سبع درجات، مثل: النجوم، الشُّهُب، الرعد، الخ.

٥٩ \_ وما المرتبة الثالثة؟

ج \_ هي مرتبة النقباء وعددهم ٠٠٠، ولهم سبع درجات: الصلاة، الزكاة، الصوم، الحج، الجهاد، الدعاء، التواضع.

٦٠ \_ ما هي المرتبة الرابعة؟

ج \_ هي مرتبة النجباء، وعددهم ٧٠٠، ولهم سبع درجات، مثل: الجبال، البحار، السحاب، الخ.

٦١ \_ وما المرتبة الخامسة؟

ج \_ هي مرتبة المختصين، وعددهم ٨٠٠، ولهم سبع درجات، مثل: الليل، النهار، الصبح.

٦٢ \_ وما المرتبة السادسة؟

ج ـ هي مرتبة المخلصين، وعددهم ٩٠٠، ولهم سبع درجات، مثل: الإبــل، النحــل، الطيور.

٦٣ \_ وما المرتبة السابعة؟

ج \_ هي مرتبة الممتحنين؛ وعددهم ١١٠٠، ولهم سبع درجات مثل: البيوت، الهياكل، الكروم. ومجموع هذه الدرجات كلها ٤٩.

٦٤ ــ ما هي أسماء هذه المراتب السبع قبل ظهورها في العالم

```
الأرضى، لما كانت في العالم النوراني؟
```

ج \_ كانت لها في السماء أسماءٌ أخرى.

٦٥ \_ ماذا يحتوي العالم الأرضى الإنساني؟

ج \_ يحنوي على:

۱٤,٠٠٠ مقر بِّين

۱۵,۰۰۰ کروبیین

۱٦,٠٠٠ أرواح

١٧,٠٠٠ أو لباء

۱۸,۰۰۰ متوحدین

۱۹,۰۰۰ مستمعین

۲۰,۰۰۰ تابعین

١١٩,٠٠٠ المجموع

٦٦ \_ ما أسماء النجباء في العالم الصغير الأرضى؟

ج \_ يورد ٢٥ اسما، أولها أبو أيوب، وآخرها عبد الله بن سبأ

٦٧ \_ ما أسماء النجباء في عالم النور؟

ج \_ الأسد، العذراء، الميزان، السرطان، الثور، الخ (٢٧ اسماً).

7. \_ لماذا كان لكل نجيب من النجباء اسمان: أحدهما في العالم الأرضي، والآخر في عالم النور؟

ج \_ الجواب أن الحال هكذا.

٦٩ \_ ما أسماء المتنبئين وعددهم؟

ج ـ سبعة عشر، وأولهم ابن الحارثي، وآخرهم عمر بن الحمق

٧٠ \_ ما أسماء الأيتام الخمسة والعشرون؟

ج \_ يورد أسماءهم.

٧١ \_ كم عدد كتب الموحدين؟

ج \_ ١١٤ كتاباً.

٧٢ \_ ما القرآن؟

ج \_ هو المُبَشِّر بظهور مولانا في صورة بشرية.

٧٣ \_ مَنْ الذي علم محمداً القرآن؟

ج \_ مو لانا، الذي هو « المعنى »، على لسان جبريل.

٧٤ \_ ما علامة إخواننا المؤمنين الصادقين؟

ج \_ ع م س. و ع ندل على على وم على محمد، وس على سأسل.

٧٥ \_ هل صحيح أن المسيح صُلِب كما يدّعي النصارى؟

ج \_ كلا، لقد شُبّه ذلك لليهود.

٧٦ \_ ما « القُدّاس »؟

ج \_ تقديس الخمر، التي تشرب على صحة النقباء أو النجباء.

٧٧ \_ ما « القربان »؟

ج ـ تقديس الخبز، الذي يتخذه المؤمنون الصادقون ذكرى لأرواح إخـوانهم، ومـن أجلهم يقرأون القدّاس.

٧٨ \_ من الذي يقرأ القدّاس، ويقرّب القربان؟

ج \_ الأئمة والخطباء الكبار.

٧٩ \_ ما سر" الله الأعظمُ؟

ج ـ هو سرّ الجسد والدم، الذي قال عنه يسوع<sup>(١)</sup>: « وهذا جسدي وهذا دمي؛ فكلـوا منهما، تظفروا بالحياة الدائمة ».

<sup>(</sup>۱) راجع إنجيل متى ٢٦: ٢٦ \_ ٢٧؛ مرقص ١٤: ٢٢ \_ ٢٥؛ لوقا ٢٢: ١٩ \_ ٢٠؛ وقارن يوحنـــا ١٠: ٢٨.

- ٨٠ \_ إلى أين تذهب أرواح إخواننا المؤمنين الصادقين حين تبعث من قبورها؟
  - ج \_ إلى عالم النور الكبير.
  - ٨١ \_ وماذا سيحدث للكفار والمشركين؟
    - ج \_ سيصلون كل أنواع العذاب أبدأ.
- ٨٢ \_ ما سر ليمان الموحدين، الذي هو سر الأسرار وأساس العقائد التي يؤمن بها المؤمنون الصادقون؟
  - ج \_ احتجاب مو لانا بالنور، أي في عين الشمس، وظهوره في عبده عبد النور.
    - ٨٣ \_ ماذا يحدث لمن يشك في هذا السر، بعد أن يعرفه؟
      - ج \_ يطرد...
  - ٨٤ \_ ما هي الواجبات التي ينبغي على المؤمن الوفاء بها حينما يتلقى سر الأسرار؟
- ج \_ عليه قبل كل شيء أن يساعد إخوانه بكل ما يملك من رسائل، وأن يعطيهم خُمْسَ أمواله، وأن يعطي كلّ ذي حق خُمْسَ أمواله، وأن يصلي في الأوقات المحددة، وأن يؤدي الفروض، وأن يعطي كلّ ذي حق حقه، وأن يطيع مولاه، ويتوجه إليه بالدعاء، والشكر، وأن يذكر أسماءه، وأن يُسلِم إليه أمره في كل شيء، وأن يمتتع عن فعل ما يسخطه.
  - ٨٥ \_ وما هو الأمر الثاني الذي على المؤمن أن يمتنع منه؟
    - ج \_ إهانة إخوانه أو إيذاؤهم.
  - ٨٦ \_ هل يحق للمؤمن أن يبوح لإنسان آخر بسر الأسرار؟
  - ج \_ لا يبوح به إلا لإخوانه في الدين؛ وإلا باء بسخط الله.

- ٨٧ \_ ما هو القدّاس الأول؟
- ج \_ هو الذي يقام قبل دعاء النوروز.
  - ٨٨ \_ وما دعاء النوروز؟
  - ج \_ تقديس الخمر في الكأس.
    - ٨٩ \_ اثلُ هذا الدعاء!
- ج \_ (يذكر الدعاء، ومما ورد فيه ما معناه: اشرب هذا الخمر الصافي، فذات يوم ستغطى أنوارها بالغيوم الكثيفة)
  - ٩٠ \_ ما اسم الخمر المقدَّس الذي يشربه المؤمنون؟
    - ج \_ عبد النور.
      - ٩١ \_ لماذا؟
    - ج \_ لأن الله ظهر فيها؟
  - ٩٢ \_ ما سر الله المكنون، الكائن بين الكاف والنون؟
  - ج \_ هو النور، كما قال: « ليكن نور؛ فكان نور ».
    - ٩٣ \_ وما النور؟
    - ج ـ هو المعنى الباقى المحتجب بالنور.
    - ٩٤ \_ إذا احتجب مو لانا بالنور، فأين يظهر؟
      - ج ـ في الخمر، كما قيل في النوروز.
  - ٩٥ ــ لماذا يولي المؤمن وجهه في الصلاة قِبَل الشمس؟
    - ج \_ اعلم أن الشمس نور الأنوار.
    - ٩٦ \_ لماذا نقول إن مو لانا ذو أدوار وأكدار؟
  - ج ـ لأنه هكذا يظهر في كل الأدوار والأكدار من آدم حتى أبي طالب.

٩٧ \_ ما معنى الكلمة الظاهرة والكلمة الباطنة؟

ج ــ الباطنة هي ألوهية مو لانا؛ والظاهرة هي قدرته. فظاهراً نقول عنه: مو لانا علي بن أبي طالب؛ ويعني هذا باطناً « المعنى » و « الاسم » و « الباب »، الله المغفور الرحيم.

٩٨ \_ مَنْ مِن شيوخنا نشر الدعوة في كل البلاد؟

ج \_ أبو عبد الله الحسين بن حمدان.

٩٩ \_ لماذا نسمى نحن باسم « الخصيبية »؟

ج \_ لأننا نتبع تعاليم شيخنا أبي عبد الله بن حمدان الخصيبي.

١٠٠ \_ خبرنا ما هي أسماء أشخاص الصلاة، وساعاتها المفروضة والنوافل؟

ج \_ أول وقت للصلاة المفروضة هو الظهر، وصلاة الظهر تتألف من  $\wedge$  ركعات، والوقت الثاني هو العصر، وتتألف من  $\wedge$  ركعات؛ والثالثة صلاة المغرب، وتتألف من  $\wedge$  ركعات؛ والرابعة صلاة العشاء، وتتألف من  $\wedge$  ركعات؛ والخامسة صلاة الفجر، وتتألف من ركعتين. وبين كل صلاتين مفروضتين توجد النوافل.

\* \* \*

1771

#### تألیه علی بن أبی طالب

والعقيدة الأساسية عند النصيرية هي تأليه على بن أبي طالب.

ففي «كتاب المجموع » يُوصف علي بن أبي طالب بأنه أَحَدٌ، صَمَد، لم يولد ولم يلد، وأنه قديم لم يزل؛ وجوهرة نور؛ ومن نوره تسطع الكواكب؛ وهو نور الأنوار. تجرّد عن الصفات. يشق الصخور ويسجّر البحور، ويدبّر الأمور، ويخرّب الدول. خفى الجوهر. وهو معنى.

والشهادة عندهم هي: « أشهد أن لا إله إلا على بن أبي طالب ».

وعلي هو الذي خلق محمداً، وسماه « الاسم ». ومحمد هو حجاب علي ومسكنه. ومحمد خلق سلمان الفارسي من نور نوره، وجعله « باباً » له، والمكلّف بنشر دعوته. ومن حروف بداية هذه الأسماء الثلاثة يتكون « عين \_ ميم \_ سين ». وعند إدخال المستجيب في الدعوة يقسم بسر « عين \_ ميم \_ سين ». ومحمد خلق الأيتام الخمسة، وهو لاء بدورهم يخلقون العالم؛ وهم النجوم الخمسة. والخمسة الأيتام (يتيم: لا نظير له) هم الصدورات الخمسة الإلهية الذين توجه إليهم الصلوات الخمس اليومية.

و « الأيتام » هم عند النصيرية: المقداد بن الأسود، أبو ذر الغفاري، وعبد الله بن رواحه الأنصاري، وعثمان بن مظعون، وقنبر بن كدان الدوسي.

#### التناسخ

وتتاسخ الأرواح عقيدة من عقائدهم. ذلك أن المؤمن يتحول عندهم سبع مرات قبل أن يأخذ مكانه بين النجوم. فإن الإنسان إذا مات شريراً ولد من جديد نصرانياً أو مسلماً، حتى يتطهر ويكفّر عن سيئاته. أما الذين لا يعبدون عليّاً فيولدون من جديد على شكل كلب، أو إبل، أو بغال، أو حمير، أو أغنام.

\* \* \*

1 7 7 7

#### قداسات النصيرية

والنصيرية يقيمون ما يسمونه قداسات، نورد منها هنا نصوص ثلاثة قداسات. نشرها كتفاجو في ZDMG المجلد الثاني (سنة ١٨٤٨) من، ص ٣٨٨ \_ ٣٩٤ مع ترجمة ألمانية. ويلاحظ أن النص العربي \_ شأنه شأن كل النصوص العربية عند الإسماعيليّة والنصيرية والدروز \_ حافل بالأخطاء اللغوية والنحوية والإملائية، وسنصلح هنا النص العربي، مع الإشارة في الهامش إلى الأصل المحرّف:

# - ۱ - بسم الله الرحمن الرحيم قداس الطيب لكل أخ حبيب

أيها المؤمنون! اسمعوا وطيعوا وانظروا إلى مقامي هذا الذي فيه (نحن) مجتمعون. انزعوا الغِلَّ والحسد والحقد من قلوبكم، يَكُمُلُ لكم دينكم ويستجب الله(١) لدعائكم. واعلموا أن الله حاضر موجودٌ بينكم يسمع ويرى، « إنه عليم بذات الصدور (7). إياكم، يا

<sup>(</sup>١) ص: يستجاب الله دعاكم.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال ٤٣؛ سورة هود ٥؛ سورة فاطر ٣٨؛ سورة الزمر ٧؛ سورة الشورى ٢٤؛ سورة الملك ١٣.

مؤمنين، من الضحك والقهقهة في أوقات الصلاة مع الجهال، فمنها تحبط<sup>(٣)</sup> الأعمال وتتغير الأحوال، لأنها من طريق إبليس اللعين للعنه الله تعالى.

اسمعوا ما يقول لكم الإمام لأنه قائم فيكم في طاعة العليّ العَلام:

إنّ هذا قُدّاس الطيب بعد عقد النية (على) الصلاة الحقيقية (أ) التي خص بها السيد المسيح إلى سين، عطاء كل نفس (٥) هو اها. قال في القداس المبارك: سبحان مَنْ جعل من الماء كل شيء حيّ (٦). سبحان من يُحْي الميت في صرصر (٧) بقدرته، العليّ الكبير. الله أكبر! أسألك اللهمّ مو لاي بحق هذا قداس الطيب، بحق السيد محمد الحبيب الذي اخضر في يده القضيب (أن) تحل في دياركم البركة، يا أصحاب هذا الفضل، وهذا الطيب، ونُقَدِّس أرواح إخواننا المؤمنين للبعيد (منهم) والقريب. يا مو لاي، يا أمير النّحل، يا عليّ، يا عظيم!

\* \* \*

in einem Wirbelwinde.

<sup>(</sup>٣) ص: تهبط.

<sup>(</sup>٤) ص: صلات الحقيقي الذي خص به.

<sup>(</sup>٥) ص: نفسا.

<sup>(</sup>٢) ص: جعل الما من كل شيا حيا. والإشارة هي إلى الآية ٣٠ من سورة الأنبياء: « وجعلنا من الماء كــل شيء حي ».

<sup>(</sup>٧) كذا! والصرصر: حيوان شبيه بالجراد، وقيل هذا الجدجد؛ والصرصر هو الديك؛ وهو العظيم من الإبل؛ وفراشة لها أجنحة بين السواد والحمرة؛ والريح الصرصر \_ هي الشديد الهبوب أو البرد، وقد ترجمها المترجم الألماني بهذا المعنى الأخير:

#### \_ ۲ \_

# بسم الله الرحمن الرحيم قداس البخور في روح يدور، في محل الفرح والسرور

قال: كان سيدنا محمد بن سنان الزهري يقوم بالصلاة (١) مرةً ومرتين، في يده ياقوتة حمر  $(1)^{(1)}$ ، وقيل مرجانة صفر  $(1)^{(7)}$ ، يبخّر بها عبد النور ويقول:

يا أيها المؤمنون (٤)! بخروا أقداحكم! أنجزوا أعمالكم \_ تتالوا بها الآمال.

ويقول [باجمعكم]: الحمد لله الذي جعل نوره تاماً<sup>(٥)</sup> وفضله عاماً علينا وعلى سائر إخواننا<sup>(٢)</sup>، براح وريحان، وجنة الله والنعيم. أسألك اللهم مولاي! بحق هذا قداس البخور، وبحق البراء بن<sup>(٧)</sup> معروف، وبحق أبي الحسن المدني وتلميذه أبي الطاهر سابور، تحل في دياركم البركة يا أصحاب هذا الفضل وهذا البخور. يا أمير النحل، يا علي، يا عظيم!

<sup>(</sup>١) ص: الصلاة.

ر ) (۲) ص: حمره.

<sup>(</sup>٣) ص: صفره.

<sup>(</sup>٤) ص: المؤمنين نجوروا.

<sup>(</sup>٥) ص: تمام... عام.

<sup>(</sup>٦) ص: براحا.

<sup>(</sup>٧) هكذا؛ والمعروف من الصحابة هو البراء بن معرور بن صخر بن سابق بن سنان الأنصاري الخزرجي السلمي، أبو بشر. كان من النفر الذين بايعوا البيعة الأولى بالعقبة، وهو أول من استقبل القبلة، وأول من أوصى بثلث ماله، وهو أحد النقباء. ومات قبل الهجرة، وقبل مقدم النبي بشهر (راجع: « الإصابة في تمييز الصحابة » لابن حجر، ج ١، ص ١٤٨ ـ ١٤٩).

#### \_ ٣ \_

### بسم الله الرحمن الرحيم قداس الآذان، ويالله المستعان

#### و هو:

الله أكبر! الله أكبر الله أكبر كبيرا(١). الحمد لله كثيرا وَجَهْتُ وجهي إلى محمد المحمود، طالباً سرّه المقصود، المتقرب(٢) بتجلي الصفات؛ وعينُ الذات؛ وفاطر الفطر؛ ذو الجلال والحُسن، ذو الكمال. اتبعوا ملة أبيكم إبراهيم الخليل هو الذي سماكم مسلمين، حنيفاً مسلماً(٣) و لا أنا من المشركين.

ديني سلسل، طاعةً إلى القديم الأزل. أُقرُّ كما أقرّ السيد سلْمان حين أذّن الموذن في أذنه وهو يقول: شهدت أن لا إله إلا هو العليُّ المعبود، ولا حجاب إلا السيد محمد المحمود، ولا باب إلا السيد سلمان الفارسي، ولا ملائكة إلا الملائكة (أ) الخمسة الأيتام الكرام، ولا رب ( $^{\circ}$ ) الا ربي شيخنا (وهو) شيخنا وسيدنا الحسين بن حمدان الخصيبي؛ سفينة النجاة، وعين الحياة. حَيّ  $^{(7)}$  على

<sup>(</sup>۱) ص: تكبيرا.

<sup>(</sup>٢) ص: بالتجلي.

<sup>(</sup>٣) هنا مزج بين الآيات: « اتبعوا ملة إبراهيم حنيفا » (آل عمران ٩٠) و « ملة أبيكم إبراهيم هــو ســماكم المسلمين » (الحج ٧٨) و « ما كان إبراهيم يهودياً ولا نصرانيا، ولكن كان حنيفا مسلماً وما كــان مــن المشركين » (آل عمران ٢٧).

<sup>(</sup>٤) ص: أذان المذان في أذنه.

<sup>(</sup>٥) ص: ملائكة.

<sup>(</sup>٦) ص: ربه.

<sup>(</sup>٧) ص: حيا... حيا

الصلاة، حَيّ على الفلاح، تفلحوا يا مؤمنون. حيّ على خير (٥) العمل، يعينه الأجلُّ.

الله أكبر! الله أكبر! قد قامت الصلاة على أربابها، وثبتت الحجة على أصحابها. الله مو لاي! يا علي السألك أن تقيمها وتديمها ما دامت السموات والأرض، وتجعل السيد محمد خاتمها، والسيد سلمان زكاتها، والمقداد يمينها، وأبا ذر (٦) شمالها.

نحمد الله بحمد الحامدين، ونشكر الله بشكر الشاكرين. وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه أجمعين. أسألك، اللهم مو لاي، بحق هذا قداس الأذان، وبحق متى وسمعان، والتواريخ والأعوام (۱)، بحق يوسف بن ما كان، بحق الأحد عشر كوكباً (۲) الذين رآهم يوسف بالمنام، تحل في دياركم البركة بالتمام! يا مو لاي، يا عليّ يا عظيم!

\* \* \*

<sup>(</sup>٥) ص: على من خير.

<sup>(</sup>٦) ص: أبو الذر.

<sup>(</sup>٧) ص: والمعوام.

<sup>(</sup>٨) ص: كوكب الذي.

#### طوائف النصيرية

ينقسم النصيرية إلى أربع طوائف(١):

- ١ ـ الحيدرية \_ نسبة إلى «حيدر »، لقب على بن أبى طالب.
- ٢ ــ الشمالية ــ وهم يقولون إن علياً هو السماء، ويسكن في الشمس، والشمس هــي
   محمد. ويذهبون مدى بعيداً في تأليه محمد. ويلقبون أيضاً بلقب « الشمسية »
- **٣ ــ الكلازية** أو القمرية ــ ويعتقدون أن علياً يقيم في القمر. ويرون أن الإنسان إذا شرب الخمر الصافية يقترب من القمر. وينتسبون إلى الشيخ محمد بن كلازي.
- ع الغيبية \_ ويقولون إن الله تجلى ثم اختفى؛ والزمان الحالي هو زمان الغيبة.
   ويقررون أن « الغائب » هو الله الذي هو علي. وهم يجردون الله عن الصفات، مثل الإسماعيلية.

وقد يختصرون إلى طائفتيْن (٢):

١ \_ الشمالية \_ وهم يلقبون بالشمسية، لأنهم ميمية (الميم =

<sup>(</sup>١) راجع مقال باسيه في « دائرة معارف الدين والأخلاق »، جـ ٩ (سنة ١٩١٧)، ص ٤١٨ ـــ ٤١٩.

<sup>(</sup>٢) راجع « دائرة المعارف الإسلامية »، الطبعة الأولى تحت مادة « نصيرية "»، ومختصرها بالإنجليزية، ص ٢٥٦.

محمد)، وهم الحيدرية، نسبة إلى علي الحيدري، زعيمهم في القرن التاسع الهجري، وهم = الغبيبة.

ب \_ القبلية \_ لأنهم الأغلبية العلوية في الجنوب؛ وهم عينية (عين = علي بن أبي طالب)، وهم = الفخرية؛ وهم إذن الكلازية.

غير أن<sup>(7)</sup> صاحب «تاريخ العلويين » يدّعى أنه ليس بين العلويين اختلاف في المذهب، بل تفرقوا عشائر وأفخاذاً: فمنهم الكلبية \_ وهي من أكبر العشائر \_ والنواصرة، والجهينية، والقراحلة، والجلّقية، والرشاونة، والشلاهمة، والرسائنة، والجردية، والخياطية والبساترة، والعبدية، والبراعنة، والفقاروة، والعمامرة، والحدادية، وبنو علي، والبشالوة، والياشوطية، والعتارية، والمتاورة، والحلبية، والخرمزجية، والسوارخة، والنيلاتية، والسرانية، والصوارمة، والمهالبة، والدراوسة، والمخارزة، والبشارغة، والجواهرة، والسواحلية، والأنطاكيون، والأطنويون. \_ والنسبة في هذه الأسماء إمّا إلى أشخاص منهم معروفين عندهم، أو إلى قرى ومدن معروفة في أرضهم.

أما من ناحية أصولهم القبلية « فإنه يبدو أن نواة النصيرية في جبل العلويين تتحدر من القبائل اليمنية: همدان وكندة (اليعقوبي، ص ٣٢٤، طبع ليدن)، وغسان، وبهرا، وتتوخ (الهمداني: « صفة جزيرة العرب »، ص ١٣٢) الذين اعتقوا المذهب الشيعي في

<sup>(</sup>٣) يُلاحظ على هذا الكتاب أنه يهدف أساساً إلى التقريب بين النصيرية وسائر فرق الشيعة الجعفرية، ولهذا يقرر أن العلوبين مسلمون شيعيون جعفريون، لا تفرق بينهم وبين سائر الشيعة الجعفرية (= الاثنا عشرية) أية فروق دينية أو اجتهادات عملية.

وقت مبكر، وذلك في المنطقة الممتدة من طبرية وجبل عامل (حيث لا يزال يوجد المتاولة) حتى حلب؛ ثم ازدادوا بالهجرة من طبي (بنهاية القرن الثالث الهجري، التاسع الميلادي) ومن غسان الذين دُفعوا في عهد الحروب الصليبية ومعهم أميرهم الحسن بن مكزون (المتوفى سنة مسان الذين دُفعوا في عهد الحروب الصليبية ومعهم أميرهم الحسن بن مكزون (المتوفى سنة ١٣٨ هـ/ ١٢٤ م وهو جد الحدّادين)، من جبل سنجار، وفرضوا على المنطقة أسراتهم الحاكمة وعشائرهم وبنيتهم العرقية (محمد غالب الطويل، ص ٣٥٦). وهذا ثبت بالعشائر الموجودة حالياً (انظر الخريطة في « مجلة العالم الإسلامي » MMM المجلد ٤٩، ص ٢٠ وراجع نفس المجلة، ج ٣٦، ص ٢٧٨؛ وكتاب « أخبار العلوبين » للطويل، ص ٣٤٩ \_ ٣٥٦) مجمعين في ٤ أحلاف: الكلبية (في قرداحة، ومعهم: النواصرة، القراحلة، الجليقية، الرشاونة، الشلاهمة، الرسالنة، الجُردية، بيت الشَلْف، بيت محمد، والدراوسة)؛ الخياطين (في المرقب؛ ومعهم: الصرامتة، والمخالسة، والعقاورة، والعمامرة (ممزوجين مع عبد القيس)؛ \_ الحدادين (عشيرة الأمير حسن بن مكزون؛ ومعهم: المهالبة، وبني علي يشوطيه، والعتارية المشالبة)؛ \_ والمتاورة (ومعهم النميلاتية، وسوارك حلب، والصوارمة، والمحارزة الذين يدعون أنهم هاشميون. والبشارغة) (۱) ».

والنصيرية موزعون على النحو التالي حسبما ورد في دائرة المعارف الإسلامية، الطبعة الأولى (٢):

١ \_ في جبل العلويين: ٢١٣,٠٠٠ نسمة.

٢ \_ في لواء الاسكندرونة (في تركيا حالياً): ٥٨,٠٠٠ نسمة

<sup>(</sup>١) دائرة المعارف الإسلامية المختصرة:، ص ٤٣٤، ليدن \_ لندن سنة ١٩٦١.

<sup>(</sup>٢) دائرة المعارف الإسلامية المختصرة:، ص ٤٣٤، ليدن، لندن سنة ١٩٦١.

- \_ في أنطاكية) ثم الجويدية، والسويدية، والعيدية، والجليّة.
- ٣ ـ في حماة وحمص؛ وفي حيين من أحياء حلب؛ وقرب الجسر، وعند شمال بحيرة الحولة (عين فيت: ٣٠٦٠ نسمة).
  - ٤ \_ في فلسطين (٢٠٠٠ نسمة): في شمالي نابلس.
- م في قليقية منذ القرن الخامس عشر (وفي طرسوس وأدنه أو أطنه: ٨٠,٠٠٠ في
   سنة ١٩٢١ وهي الآن تركية).
- ٦ على طول نهر الفرات. إذ يوجد في كردستان وفي إيران شيعة غـــلاة تتشـــابه
   عقائدهم مع عقائد النصيرية، ويُسمّون باسم النصيرية.
- ٧ ــ وكان يوجد منهم في لبنان في منطقة كسروان حتى القرن العاشر الهجري (السادس عشر الميلادي).

#### من تاريخ النصيرية

لم يكون النصيرية دولة مستقلة؛ ولكنهم اشتركوا في تاريخ الشام منذ القرن الخامس الهجري (الحادي عشر الميلادي) في مناوشات محليّة تارةً ضد الدروز، وتارةً ضد المماليك. وفي العهد العثماني على الشام لاقوا الكثير من ألوان الاضطهاد. ولهذا كثيراً ما ثاروا ضال الولاة العثمانيين:

ا ـ نذكر من ذلك أنه عقب خروج إبراهيم باشا الكبير من سوريا هجم نصيرية الحبل على اللاذقية فنهبوها. وفي مدة و لاية راشد باشا على سوريا (سنة ١٨٦٦ م) تمرد أهالي الحبل على الحكومة فأمر الباب العالي بإخماد هذا التمرد، فأخمده بغاية العنف، إذ شنق العصاة، وأحرق بيوت النصيرية. وهدأت الحال عشر سنوات ثم عاد

النصيرية إلى الثورة، فأرسلت الدولة العلية حملة تحت قيادة الفريق عاكف باشا، قو مندان موقع بيروت، فقبض على المتمردين، ونفي بعضهم إلى قلعة عكا وشنق البعض الآخر. « وبعد ذلك العهد عُيِّن للاذقية متصرف اسمه ضيا بك. من أصل شركسي، ومن رجال السلطان عبد الحميد. فبعد أن بقي في متصرفيته مدةً وخبر أحوال البلاد، خيـل إليــه أن يــداً أجنبية تلعب بعواطف النصيرية، وأن وجود مدارس الأميركان في بعض أنحاء الجبال مُضــرٌّ بسياسة الدولة، وأن الدواء الوحيد هو إقفال تلك المدارس الصغيرة للاستعاضة عنها بمدارس للحكومة. ثم خطر له \_ للفوز بهذا المشروع \_ ضرورة إدخال النصيرية في الدين الإسلامي بطريقة رسمية؛ وحينئذ يكون له الحق في منع إنشاء المدارس الأجنبية بينهم. فسعى جهده في سبيل إنجاز مشروعه، وهو يقصد غالباً كسب الشهرة ونيل الحظوة في نظر (السلطان) عبد الحميد. فاتخذ لذلك طريقة سهلة، وهي في حدّ ذاتها تلفيق ظاهري وذلك أنه اكتفى بأن أحضر إليه أكثر رؤساء النصيرية. وكتب بحضورهم مضبطة في مجلس إدارة اللواء بأن جميع طوائف النصيرية دخلت عن رضا وطيبة خاطر في الدين الإسلامي الحنيف وأنهم لهذا القصد أرسلوا رؤساءهم ومشايخهم لكي ينوبوا عنهم بالإقرار والاعتراف بإسلامهم الرسمي لدي الحكومة. فوقّع هؤلاء المضبطة وانصرفوا. وبعد ذلك أقفات الحكومة مدارس الأميركان الصغيرة التي كان أكثرها عبارة عن بيوت حقيرة. ثم بنت الحكومة في سواحل الجبل نحو أر بعين مدر سة صغيرة لتعليم أو لاد النصيرية القراءة البسيطة لا غير  $(^{(1)}$ .

٢ \_ ومن الثورات المشهورة لهم تلك التي قام بها في النصف الثاني

<sup>(</sup>١) عن مقال في جريدة الأهرام نقله فريد وجدي في « دائرة معارف القرن العشرين »، ج ١٠، ص ٢٥٢، القاهرة سنة ١٩٥٢.

من القرن التاسع عشر أحد كبار النصيرية وهو إسماعيل خير بك. فقامت الحكومة بإخمادها، ولكي تأمن شره عينته حاكماً على قضاء صافيتا. ولكنه ما لبث أن قام بالثورة ثانيا، فكان يختفي حيناً، ويظهر حيناً آخر، إلى أن لجأ إلى خاله المُسمّى على الشلة في قرية عين الكروم بجبال اللاذقية. فغدر به خاله إرضاءً للحكومة أو طمعاً في الرشوة والمكافأة، فقتله وهو نائم وأرسل رأسه للحكومة. فتشتت شمل أسرة إسماعيل خير بك. وكان أكبر أولاده هو هواش، وكان صغيراً لما قُتل أبوه. فلما كبر وتزعم عشيرته، خشيت الحكومة منه فاستدعاه حمدي باشا والي سوريا (سنة ١٨٥٥م) إلى دمشق حيث اعتقله مع بقية أسرته، ثم نفاه مع أسرته إلى جزيرة رودس، وظل هناك حتى توفي.

" \_ وقام الشيخ صالح العلي بثورته المشهورة ضد الفرنسيين عام ١٩١٨. وكان الإسماعيليّة مع الفرنسيين فاضطر الشيخ صالح العلي إلى الهجوم على النصيرية في المناطق التي يوجد فيها الإسماعيليّة أ: في القدموس، ومصياف، ونهر الخوابي، ودمّر بلادهم، إلى أن تدخلت السلطات الفرنسية الموجودة في اللاذقية في ٢٨ أغسطس سنة ١٩١٩. لكن في ١٢ مارس سنة ١٩١٩ عادت النصيرية بقيادة الشيخ صالح العلي فهاجمت مدينة القدموس واستولت عليها وأعملت فيها النهب والتخريب والقتل. وأمر الشيخ صالح العلي بجمع كتب الإسماعيليّة أثناء تفتيش المنازل في القدموس، ثم أمر بإحراقها في الميدان العام، ففقد عدد ضخم من مخطوطات الإسماعيليّة التي كانت موجودة آنذاك في القدموس. وفي ١٧ أبريل سنة ١٩٢٠، قام الإسماعيليّة بالهجوم على القدموس، واستطاعوا استردادها.

لقد بدأ الشيخ صالح العلي، الذي تولى رئاسة النصيرية في جبل

<sup>[&</sup>lt;sup>(†)</sup> هكذا في النص الأصلي. والعبارة يجب أن تُقرأ: « فاضطر الشيخ صالح العلي إلى الهجوم على المناطق التي يوجد فيها الإسماعيليّة ».]

العلويين بعد أبيه وهو في سن العشرين (ولد سنة ١٣٠٠ ه/ ١٨٨٢ م في قرية المريقب في منطقة طرطوس، ناحية الشيخ بدر) نقول إنه بدأ دعا في ١٥ ديسمبر سنة ١٩١٨ بعض زعماء وأعيان ومشايخ جبل العلويين للاجتماع في ناحية « الشيخ بدر »، وهي إحدى نواحي قضاء طرطوس. وتحدث فيهم عن احتلال الفرنسيين لساحل سوريا، وعرزمهم على فصل الساحل عن سائر البلاد ليكون مستعمرة لهم، وعما يضمره الفرنسيون للعلويين من نوايا شريرة. ودعاهم إلى الثورة لطرد الفرنسيين. ولما علم الفرنسيون بذلك أرسلوا من القدموس \_ حيث حلفاؤهم الإسماعيليّة \_ حملة لاحتلال الشيخ بدر واعتقال صالح العلي. فتصدى صالح العلى هو ورجاله لمقاومة هذه الحملة، عند قرية « النيحا » القائمة غربى « وادى العيون ». وكان هو ورجاله في موقع حصين، بينما كان الجنود الفرنسيون في مكان مكشوف. فلما قامت المعركة انتصر صالح العلي ورجاله، وهرب الجنود الفرنسيون بعد أن تركوا ٣٥ قتيلاً؛ وغنم رجال صالح العلي الكثير من الذخائر والمعدات. وكان لهــذا النصــر أثره في أتباعه؛ وبدأ ينظمهم تنظيماً عصرياً. وفي ٢ فبراير سنة ١٩١٩ أراد الفرنسيون الانتقام مما أصابهم، ولكنهم هزموا هذه المرة أيضاً. وهنا أرسل إليه الجنرال ألنبي البريطاني، وقائد جيوش الحلفاء في الشرق، يطلب منه الكف عن التصدي للفرنسيين. واستجاب صالح العلى لطلب الجنرال ألنبي، بشرط ألا يتوقف الجيش الفرنسي في الشيخ بدر إلا ساعة، وانسحب صالح العلى ورجاله من موقع الشيخ بدر. لكن الفرنسيين غدروا بهذا الاتفاق، فما وصلوا « الشيخ بدر » حتى أخذوا في نصب المدافع ووضع الاستحكامات، وأخذوا في إطلاق النار على قريتي « الشيخ بدر » و « الرستن ». واستمرت المعركة من الظهر حتى منتصف الليل، وانجلت عن هزيمة الفرنسيين للمرة الثالثة. وكان لانتصاره هذا في « الشيخ بدر » أثر

بعيد المدى، إذ كثر المتطوعون المنضمون إلى صفوفه. وبارك الملك فيصل، وكان آنذاك ملكاً على دمشق، هذه الثورة وتعهد بمدها بالسلاح والعتاد. وعاد الفرنسيون في ١٥ يونيو سنة ١٩١٩ للهجوم على مواقع الثوار. وقامت معركة بين الفريقين في وادي ورور، وانتهت بانتصار الشيخ صالح العلي.

وفي أواسط شهر يوليو سنة ١٩١٩ زحفت قوة فرنسية من طرطوس وأقامت في قرية «عقر زيتي » وما حولها. وهاجموا «قلعة الخوابي » وهي معقل آل عدرة المحاربين في صف الشيخ صالح العليّ. فاضطر صالح العلي إلى الهجوم بقواته على قرى الإسماعيليّة، فدمّر فيها وخرب، وقضى على قوات الإسماعيليّة حلفاء الفرنسيين.

وهنا طلب الفرنسيون عقد الصلح مع الشيخ صالح العلي، فوافق هذا عليه بالشروط التالية:

١ \_ يضم الساحل السوري إلى الدولة السورية.

٢ ــ يطلق سراح الأسرى وتدفع تعويضات للأهالي عن الأضرار الذي ألحقها الجيش الفرنسي بقراهم. وتم الصلح بين الفرنسيين وبين الشيخ صالح العلي على شروطه.

ولكن الفرنسيين أضمروا الغدر، إذ ما لبثوا أن زحفوا بكتائبهم من القدموس إلى قرية «كاف الجاز» واحتلوها واعتقلوا أهلها وأحرقوها. فأدرك الشيخ صالح العلي أن احتشاد الجيش الفرنسي في « القدموس »، وهي إحدى قلاع الإسماعيليّة، خطر عليه، فقرر احتلال القدموس، فاحتلها في شهر مارس سنة ١٩٢٠. وكان لاحتلالها أثر بالغ.

وفي ٢٠ فبراير سنة ١٩٢٠ هجم الشيخ صالح العلي، بعد أن

تو افر له جيش كبير منظم، على مدينة طرطوس؛ ولكن تدخل الأسطول الفرنسي في المعركة اضطر قوات صالح العلى للفرار.

وعاود الفرنسيون الهجوم في ٣ أبريل سنة ١٩٢٠ فأثخنوا في قوات صالح العلي وكبدوها خسائر جسيمة. واستطاعوا احتال قرى: «رأس الكتان » و «ضهر مطر » و « العجمة » و « الغازة » و « الشيخ علي طرزو » و « الحنفية » و غيرها. ثم قامت قوات الشيخ صالح العلي بهجوم مضاد، اضطر الجيش الفرنسي إلى العودة إلى قواعده.

وهنا حاول الفرنسيون أن يهاجموا جبل العلويين من ناحية الساحل، فهاجموه في منطقة واسعة تمتد من بانياس إلى طرطوس. فبادر الشيخ صالح إلى احتلال قلعة المرقب جنوبي بانياس. وقد احتفظوا بها حتى نهاية الثورة. وكان لاحتلالها أثر في توجيه الشورة، لأهميتها التاريخية. وأرسل الفرنسيون جيشاً كبيراً مزوداً بقوات ميكانيكية كبيرة بقيادة الجنرال بولنجي، والتقى الفريقان بالقرب من قرية «وادي العيون »؛ لكن أخفق بولنجي في تحقيق أهدافه.

وفي تلك الأثناء كان الفرنسيون قد هاجموا دمشق بقيادة الجنرال جورو الذي زحف عن طريق عين الجديدة وكانت قواته تتألف من جزائريين وسنغاليين وبعض الوحدات الفرنسية. فالتقى جيش جورو بمجموعة مغيرة من القوات العربية النظامية في ممر ميسلون في ٢٤ يوليو سنة ١٩٢٠، فانهزمت هذه القوات العربية بعد معركة استمرت ست ساعات، اشتركت فيها الدبابات وسلاح الطيران الفرنسي. فدخل الفرنسيون دمشق، واحتلوا الأبنية العامة فيها. أما الملك فيصل فقد انسحب من دمشق هو ووزراءه في ٢٥ يوليو سنة ١٩٢٠ إلى قرية الكسوة، الواقعة على خط سكة حديد الحجاز جنوبي دمشق. وانتظر

هناك على أمل التفاهم مع الفرنسيين. ولكنه لم يصل إلى نتيجة معهم فترك المدينة في ٧/٢٨ بالقطار إلى درعا، ومن ثم إلى حيفا، ومنها إلى إيطاليا. ثم تولى بعد ذلك عرش العراق.

وأدرك الشيخ صالح العلي خطورة الموقف، لكنه صمد. ووجه إليه الجنرال جورو حملة في ٢٩ نوفمبر سنة ١٩٢٠. والتقت بجيش الشيخ صالح عند قرية «عين قضيب» الواقعة شرقي القدموس. ولكن جيش جورو لم يستطع إلحاق الهزيمة بالثوار.

وأدرك الشيخ صالح العليّ خطورة بقاء مدينة مصياف \_ التي يسكنها الإسماعيليّة \_ في أيدي الفرنسيين فوجه حملة لاحتلالها وذلك في منتصف شهر نوفمبر سنة ١٩٢٠، فحاصرها وقامت معارك طاحنة، ودام الحصار أكثر من عشرة أيام. وفي تلك الأثناء أرسل الجنرال جورو حملة لاحتلال منطقة « الشيخ بدر » فاحتلتها دون مقاومة. واستقرت في قريتي « القمصية »، و « الشيخ بدر »؛ ثم راحت تعتقل الزعماء والمشايخ والأعيان، وشكلت لهم محاكم عسكرية قضت على البعض بالإعدام، والبعض الآخر بالسجن المؤبد والسبعض الثالث بالسجن لمدد متفاوتة.

هناك اضطر الشيخ صالح العلي إلى التوجه إلى الشمال حيث يستطيع التحصن وتوجيه الثورة على نحو أيسر، وذلك في قرية بشراغي وما جاورها مثل سنديانا، وجيبول، والحمام، الخ. فأرسل الجيش الفرنسي قوات إلى هناك، التحمت مع قوات الشيخ صالح في الوادي القريب من قرية أبي قبليس وكانت الدائرة فيها على القوات الفرنسية. وظلت المناوشات والمعارك دائرة بين الفريقين سجالاً إلى أن انتهت بقيام الفرنسيين بهجوم كبير في المناوشات والمعارك دائرة بين الفريقين مركز الشيخ صالح الحصين، ثم بسمالخ وعقبة الزرزار وجبل النبي

صالح. وحاول الجيش الفرنسي بعد استيلائه على هذه الأماكن وكسره لقوات الشيخ صالح أن يقبض على هذا الأخير. ولكن الشيخ كان قد اختفى. غير أنهم شكلوا محكمة عسكرية أصدرت حكمها بإعدام الشيخ صالح العلي. ولكنه هو كان يتنقل مختفياً في المناطق الجبلية. ولم يستمكن الفرنسيون من القبض عليه. لما استيأسوا أصدروا قراراً بالعفو عنه، وقعه الجنرال جورو، وفي نفس الوقت أمعن الفرنسيون تتكيلاً بالأهالي والقرى التي يظن أن الشيخ صالح مختبئ فيها. وإزاء هذا التخريب والدمار رأى الشيخ أن يجنب الأهالي مغبة فراره، فقرر أن يسلم نفسه. وذهب لمقابلة الجنرال بيوت Billote في مدينة اللائقية، فأخبره أن السلطات الفرنسية ستفي بما قضت به من العفو عنه، ولكن بشرط أن يقيم الشيخ في منطقة لا يغادرها إلا باذن السلطات الفرنسية. فعاد الشيخ صالح إلى الجبل، وانعزل فيه، ولم يترك عزلته إلا بعد أن تحركت القضية الوطنية في سنة ١٩٣٦ وما تلاها. وتوفي الشيخ صالح في ١٣ أبريه سنة تحركت القضية الوطنية في سنة ١٩٣١ وما تلاها. وتوفي الشيخ صالح في ١٣ أبريه سنة

وكان الفرنسيون في أول احتلالهم لسوريا قد قسموها إلى خمس دويلات هي: دمشق، وحلب، والاسكندرونة، وجبل العلويين، وجبل الدروز. وتولى دويلة جبل العلويين حاكم فرنسي هو الجنرال بيوت Billote الذي تلاه ليون كيلا Léon Cayla في سنة ١٩٢٧، وقد وبعده شيفلر Schaeffler في سنة ١٩٣٥ الذي ظل في هذا المنصب حتى سنة ١٩٣٧. وقد ساد الهدوء جبل العلويين منذ هزيمة الشيخ صالح، فيما عدا ظهور شخص في السادسة عشرة من عمره في أو اخر سنة ١٩٢٣ في إحدى القرى النصيرية وادعائه النبوة وإظهار الكرامات؛ فاعتقلته السلطات الفرنسية خوفاً من امتداد نفوذه. وبقرار ٥ ديسمبر سنة ١٩٣٦ ضمّت دويلة العلويين إلى حكومة دمشق، وصارت محافظة باسم محافظ اللاذقية، وعين مظهر أرسلان أول محافظ لها. وكان إنشاء

دولة العلوبين بقرار أصدره المفوض السامي الفرنسي في ٢٣ سبتمبر سنة ١٩٢٠، وتتألف من لواء اللاذقية القديم بما فيه أقضية صهيون وجبلة وبانياس، وقضاء حصن الأكراد وصافيتا من لواء طرابلس القديم، وناحية طرطوس وقضاء مصياف من أعمال حماه. وفي سنة ١٩٢٧ كانت دولة العلوبين تتألف من سنجقين:

١ \_ اللاذقية، ويتألف من: اللاذقية، صهيون، جبلة، بانياس، العمر انية (مصياف).

٢ \_ طرطوس، ويشمل: طرطوس، صافيتا، نلّ كَلّخ.

وهكذا استمرت دويلة العلوبين من ٢٣ سبتمبر سنة ١٩٢٠ حتى ٥ ديسمبر سنة ١٩٣٠، حين ضمّت إلى حكومة دمشق وصارت جزءاً من الدولة السورية بالقرار رقم ٢٧٤ ل. ع الموقع من المفوّض السامي للجمهورية الفرنسية د. دي مارتل<sup>(١)</sup>. وكان قد صدر قبله بثلاثة أيام (في ٢/ ١٢/ ١٩٣٦) قرار باعتبار منطقة جبل الدروز جزءاً من الدولة السورية. وبهذا صارت الدولة السورية شاملة لكل المناطق الواقعة حالياً ضمن حدود سوريا.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) راجع نص القرار في كتاب: « مراحل استقلال دولتي لبنان وسوريا » جمع وجيه علم الدين، ص ٧٦ \_ ٧٧، بيروت سنة ١٩٦٧.

### الفهرس

# القسم الأوّل ـ المعتزلة والأشاعرة علم الكلام: تعريفه والدواعي إليه

| ٧     | تعريفات علم الكلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۸    | أسباب تسميتُه بعلم « الكلام »                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٣٣    | الفرق الإسلامية ألله ألم المنطق المنطقة المنطق |
|       | المعتزلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٣٧    | اسم « المعتزلة »                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٤.    | مداً س المعتزلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٤٧    | ما اتفقت عليه المعتزلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٥٥    | الأصول الخمسة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|       | التوحيد ٥٨ ـــ العدل ٦٠ ـــ الوعد والوعيد ٦٢ ــ المنزلة بين المنزلتيْن ٦٤ ـــ الأمر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|       | بالمعروف والنهي عن المنكر ٦٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٧٣    | و اصل بن عطاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|       | علاقته ببشار ٧٦ _ لقب الغزّال ٨٠ _ بثــّه الدعاة ٨١ _ مولــده ووفاتــه ٨١ _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|       | مؤلفات واصل ۸۲ ــ مذهب واصل ۸۶                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 9 7   | القدرا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 1 7 1 | أبو الهُّذيل العلاف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|       | مولده ۱۲۱ ــ دراسته ــ ۱۲۲ ــ أوّليّته ۱۲۲ ــ قدومه إلى بغداد ۱۲۶ ــ مناظراته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|       | ١٢٤ _ قدرته على الاستشهاد بالشعر ١٢٦ _ مناظراته مع هشام بن الحكم ١٢٧ _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|       | وفاته ١٢٨ _ مؤلفات أبي الهذيل العلاف ١٣١ _ مذهب أبي الهذيل ١٣٣ _ نظريته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|       | فَّى العلم ١٣٦ _ حجّيِّــة الخبــر ١٤٠ _ صــفات الله ١٤٧ _ كـــلام الله ١٦٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|       | الأخروبات ١٦٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

| 1 4 4 | الاستطاعة                                                                            |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| 1 \ 1 | دقيق الكلام                                                                          |
|       | الْجسم ١٨١ ــ الجوهر الفرد (الذرّة) ١٨٢ ــ السكون والحركة ١٨٥ ــ علم الإنسان         |
|       | ١٨٧ ٰ ــ الحواس ١٨٧ ْ ــ الأعراض ١٨٨ ــ الخلق والبقاء والفناء ١٨٩ ــــ التَولــد     |
|       | 197                                                                                  |
| 191   | إبراهيم النظام                                                                       |
|       | حياته ١٩٨ ــ ثقافته ومن تأثر بهم ٢٠١ ــ نبوغه المبكــر ٢٠٢ ـــ طبعـــه ٢٠٣ ـــ       |
|       | تلاميذه ٢٠٤ ــ رأي الجاحظ في أستاذه النظام ٢٠٥ ــ الردود عليه ٢٠٦ ــ مؤلفاته         |
|       | Y•V                                                                                  |
| ۲.۸   | جليل الكلام                                                                          |
|       | الله وصفاته ۲۰۸ ـــ رأيه في إعجاز القرآن ۲۱۳ ــ الأخبار ۲۲۰                          |
| 777   | دقيق الكلام                                                                          |
|       | إنكار الجزء الذي لا يتجزأ ٢٢٣ ــ الجسم والحركة ٢٣٣ ــ الكمون والمداخلة ٢٣٥           |
| Y 0 £ | علم الإنسان                                                                          |
|       | الروح ٢٥٤ ـــ الإدراك الحســـي ٢٥٦ ـــ فعـــل الإنســـان ٢٥٧ ـــ الإرادة ٢٥٨ ـــ     |
|       | الشيطان والجن ٢٥٩ ـــ الطفرة ٢٦٠ ـــ المعاد ٢٦٤ ـــ أراؤه الفقهية ٢٦٤ ـــ أراؤه      |
|       | في الصحابة ٢٦٦ ــ رأيه في المفسرين ٢٦٩ ــ أركان العالم ٢٧١ ــ مناظرته مــع           |
|       | المانوية ٢٧٩                                                                         |
| ۲۸.   | محمد بن عبد الوهاب الجبّائي                                                          |
|       | مولده ۲۸۱ ــ نبوغه المِبكر ۲۸۱ ــ دراسته ومشايخه ۲۸۲ ــ تأليفه ۲۸۲ ــ وفاته          |
|       | ٢٨٤ _ مناظرته مع الأشعري ٢٨٥                                                         |
| 444   | جليل الكلام                                                                          |
|       | صفات الله ۲۸۷ ـــ اللطف الإلهي ٢٩٣ ـــ الله هو القـــديم ٢٩٧ ـــ الإيمــــان ٢٩٨ ـــ |
|       | البلوغ والتكليف ٣٠٠ ــ خلق القرآن ٣٠٠                                                |
| ۳ . ۲ | دقيق الكلام                                                                          |
|       | الجِوهر ٣٠٢ ــ الحركة ٣٠٣ ــ الرِوح ٣٠٤ ــ الأعراض ٣٠٤ ــ هل يجوز إعادة              |
|       | الأعراض ٣٠٥ _ العلية ٣٠٦ _ أسماء الله ٣٠٨ _ الدولة: دار الإيمان ودار الكفر           |
|       | ٣٢٤ ــ الإمامة ٣٢٦ ــ الرزق ٣٢٧                                                      |

| ۳۳.       | أبو هاشم الجبّائي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|           | موداً منه على على الله على بعده منه على المنظم على المنظم المنطقة الم |
| ٣٤.       | جليل الكلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|           | المثبتين للحال والنافين له ٣٤٧ ــ المحاكمة بين الفريقيْنُ ٣٥٦ ــ رأي الشهرســـتانـي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|           | في مسألة الأحوال ٣٥٩ ــ اللطف ٣٦٤ ــ الإيمان ٣٦٥ ــ العوض ٣٦٥ ــ العقاب<br>٣٧٠ ــ حساب العقوبات ٣٧١ ــ هل الثواب والعقاب لا يستحقان إلاَّ علــي الفعــل؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| <b></b> , | ٣٧٤ ــ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ٣٧٤ ــ التوبة ٣٧٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٣٨.       | القاضي عبد الجبار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|           | الاعتزال ٣٨٢ ــ ارتحاله إلى الري ٣٨٢ ــ وروده إلى بغداد ٣٨٣ ــ وفاتـــه ٣٨٣<br>ــ تقديره ٣٨٤ ــ مؤلفاته ٣٨٥ ــ تلاميذه ٣٩١ ــ مذهب القاضي عبد الجبار ٣٩٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 447       | الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|           | براهين وجوده ٣٩٦ ــ الاستدلال بالأجسام على وجود الله ٣٩٧ ــ حجج القائلين بقدم<br>العالم ٤٠٢ ــ صفات الله ٤٠٧ ــ كيفية استحقاق الله لهذه الصفات ٤١٢ ــ ما يجــب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|           | نفيه عن الله من الصفات ٤١٣ _ نفي الثاني عن الله ٤٢٣ _ الرد على النصارى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|           | ٤٤٣ _ أفعال العباد ٤٤٩ _ إبطال نظرية الكسب ٤٥٦ _ الاستطاعة ٤٦٢ _ الله<br>لا يريد المعاصى ٤٦٥ _ الآلام واللذات ٤٦٨ _ خلق القرآن ٤٧٢ _ النبوّة ٤٧٥ _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|           | صفات النبي ٧٨ كـ ـ نسخ الشرائع ٤٧٩ ـ جواز النسخ بوجه عام ٤٨١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|           | الأشعرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٤٨٧       | أبو الحسن الأشعري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|           | اسمه ونسبه ٤٨٧ ــ مولده وأوليته ٤٩٠ ــ مناظرات الأشعري مع الجبّائي ٤٩٢ ــ<br>معاشه ٥٠٢ ـ عبادته ٥٠٤ ــ وفاته ٥٠٤ ــ مؤلفاته ٥٠٥ ــ مقالات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

| الإسلاميين ٥٢٣ ـــ اللمع في الرد على أهل الزيغ والبــدع ٥٢٨ ـــ حقيقـــة موقــف |
|---------------------------------------------------------------------------------|
| الأشعري ٣٢٥                                                                     |
| مذهب الأشعري .ًمذهب الأشعري                                                     |
| براهين وجود الله ٥٣٤ _ صفات الله ٥٣٧ _ الصفات قائمة بالذات أزليـــة ٥٤٥ _       |
| جواز رؤية الله بالأبصار ٥٤٨ _ أفعال الإنسان ٥٥٥ _ الاستطاعة ٥٦١ _ التعديل       |
| والتُجُويُر ٥٦٣ _ الإيمان ٥٦٤                                                   |
| الباقلاني                                                                       |
| " حياته ٥٦٩ ــ غزارة إنتاجه ٥٧١ ــ ولايته القضاء ٥٧٢ ــ وفاته ٥٧٣ ــ مذهبـــه   |
| في الفقه ٧٧٤ ــ سفارته إلى إمبراطور بيزنطة ٥٧٥ ــ مؤلفات الباقلاني ٥٨٥          |
| مذهب الباقلَّاني                                                                |
| العلم ٩٦٦ _ أقسام المعلومات ٥٩٩ _ إثبات وجود الله ٢٠١ _ إثبات الصانع ٢٠٢        |
| _ صانع المحدثات لا يشبهها ٦٠٣ _ صانع العالم واحد ٦٠٤ _ صفات الله ٦٠٥ _          |
| العلاقة بين الصفات والَّذاتُ ٦٠٧ _ الاسم والمسَّمَّى ٦١٠ _ أسماء الله ٦١٠ _     |
| صفات الذات وصفات الأفعال ٦١٢ _ جواز رؤية الله تعالى بالأبصار ٦١٣ _ إرادة        |
| الله شاملة ٦١٤ ــ الاستطاعة والكسب ٦١٥ ــ التعديل والتجــوير ٦١٩ ــ الأرزاق     |
| ٦٢٠ ــ الأسعار ٦٢١ ــ الأجال ٦٢٣ ــ الدين والإيمان والإسلام والكفــر ٦٢٥ ــ     |
| نظرية الإمامة ٦٣٧ _ صفات الإمام ٦٣١ _ ما يوجب خلع الإمام ٦٣٢                    |
| عبد القاهر البغدادي                                                             |
| مؤلفاته ق٣٦ _ خراسان والتيارات الكلامية ٦٣٨ _ منهج عبد القاهر البغدادي ٦٧١      |
| ــ مذهب أهل السنّة والجماعة كما يعرضه البغدادي ٦٧٥ ــ أهل السنّة والجماعة هم    |
| الفرقة الناجية ٦٧٧ ــ الأصول التي اجتمع عليها أهَّل السنَّة والجماعة ٦٧٨        |
| إمام الحرميْن أبو المعالى الجويني                                               |
| نشأته ووالده أ٦٨٦ ــ محنة الأشاعرة وأبو المعالي ٦٨٣ ــ مجاورته بمكة والمدينـــة |
| ٦٨٦ ــ عودته إلى نيسابور وتدريسه في النظامية ٦٨٦ ــ وفاتـــه ٦٨٧ ــ مؤلفاتـــه  |
| TAA                                                                             |
| مذهبه الكلامي                                                                   |
| طريَّقة عرض الجويني لمسائل علم الكلام ٧٠٤ ــ العلم ٧٠٧ ــ الجو هر               |
|                                                                                 |

والأعراض ٧٠٨ ـ الأعراض ٧١١ ـ استحالة حوادث لا أول لها ٧١٤ ـ الرد على مذاهب القائلين بقدم العالم ٧١٦ ـ إثبات حدوث العالم عن صانع ٧١٧ ـ نفي التشبيه ٧٢٠ ـ هل يوصف الباري بالوجود؟ ٧٢٢ ـ صفات الله ٤٢٧ ـ الله واحد ٧٢٥ ـ إثبات الوحدانية ٧٢٧ ـ الله قادر، عالم، حيّ، مريد ٧٣٠ ـ كلام الله ٣٧٣ ـ أسماء الله ٧٣٧ ـ خلق الأفعال ٧٣٩ ـ الرد على الفلاسفة ٤٤١ ـ التحسين والتقبيح ٧٤٣ ـ الصلاح والأصلح ٧٤٥ ـ إثبات النبوّات ٧٤٥ ـ تقويم ٧٤٨

### القسم الثاني: الإسماعيليّة، القرامطة، النصيرية فرق الباطنية

|            | التأويل بالباطن ٧٥٤ ــ كيف وصل التأثير اليهودي والمسيحي إلى الإســــــــــــــــــــــــــــــــــــ    |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|            | ما هي مبادئ السبأيّة ٧٨٠                                                                                |
| ٧٨٩        | القائلون بألوهيّةٌ علَى وّذريّتهالقائلون بألوهيّة علَى وّذريّته                                         |
| <b>V90</b> | رت . و                                                                                                  |
| ۸۱٥        |                                                                                                         |
| ,,,,       | ـــره لعهــي                                                                                            |
|            | الإسماعيليّة                                                                                            |
|            |                                                                                                         |
| ۸۳۱        | الإسماعيليّة                                                                                            |
| ۸۳۱        | شأتها                                                                                                   |
| ۸۳٦        | القر أمطة                                                                                               |
| ٨٤٧        | الأهداف السياسية والاجتماعية لحركة القرامطة                                                             |
|            | أبو سُعيد الجنابي في البحرين ٨٥٤ _ القرامطة في سواد الكوفة ٨٥٩ _ القرامطة                               |
|            | في الشام ٨٦٠ ــ قرامطة البحرين: أبو طاهر سليمان بن أبي سعيد الجنـــابي ٨٧٢ ـــ                          |
|            | مهاجمة مكة وأخذ الحجر الأسود ٨٨٠ ــ رد الحجر الأسود ٨٨٢ ــ وقوع الخــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|            | بين القرامطة بعضهم وبعض ٨٨٥ _ وفاة أبي طاهر القرمطــي ٨٨٦ _ اســـتيلاء                                  |
|            | بين سريط باسم وباس محمد القرامطة ٨٩٨ القرامطة ٨٩٢ القرامطة ٨٩٢                                          |
| ለዓጓ        | القرامطةمذهب القرامطة                                                                                   |
| ,, , ,     | مدهب العرامطة<br>كنفية الدعوة ٩٩٦ _ صفة الدعوة الأولى ٩٩٦ _ صفة الدعوة الثانية ٩٠٣ _                    |
|            | كيوبه الذعوم ١٦١ _ صوفه الذعوم الأولى ١٦١ _ صوفه الذعوم البايية ١٠١ _                                   |

|         | صفة الدعوة الثالثة ٩٠٤ _ صفة الدعوة الرابعة ٩٠٦ _ ذكر صفة الدعوة الخامسة                                                                                   |
|---------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|         | ٩٠٨ _ صفة الدعوة السادسة ٩٠٩ _ صفة الدعوة السابعة ٩١٠ _ صفة الــدعوة                                                                                       |
|         | الثامنة ٩١٢ _ صفّة الدعوة التاسعة ٩١٣ _ ذكر العهد الذي يؤخذ على المخدوعين                                                                                  |
|         | في أول الدعوة الخبيثة ٩١٧ _ كيفية الدخول على أصحاب الديانات المختلفة ٩٢٠                                                                                   |
|         | ي روح<br>ــ القرامطة والشعوبية ٩٢٦ ــ من هو الشريفة أبو الحسين ٩٢٧                                                                                         |
| 9 7 9   | مؤلفات الإسماعيليّة                                                                                                                                        |
|         | مولفات القرامطة: مؤلفات عبدان ٩٢٩ ــ أحمد بن الكيال الخصيبي ــ ٩٣١                                                                                         |
| 9 77    | أعلام الفكر الإسماعيليّ                                                                                                                                    |
|         | أبو حاتم الرازي ٩٣٢_ أبو يعقوب إسحق السجستاني ٩٣٧ _ حميد الدين أحمـــد                                                                                     |
|         | الكرماني ٩٤١ _ عبد الله بن أحمد النسفي البردغي ٩٤٦ _ القاضي النعماني ٩٤٧                                                                                   |
|         | _ أبو القاسم رستم بن الحسن بن فرج بن حوشب ٩٥٢ _ داعي الدعاة هبة الله بن                                                                                    |
|         | موسى بن داود الشيرازي ٩٥٣ _ ناصر خسرو ٩٥٤ _ جعفر بن منصور الــيمن                                                                                          |
|         | 900 _ على بن محمد بن الوليد ٩٥٦ _ إبراهيم الحسين الحامدي ٩٥٨ _ الداعي                                                                                      |
|         | على بن الحسين بن حنظلة ٩٥٩ _ عماد الدين إدريس بن الحسن ٩٥٩ _ حسن بن                                                                                        |
|         | نوح ۹۰۹                                                                                                                                                    |
|         | نوح ۲۰۰۱                                                                                                                                                   |
|         | آراء الإسماعيليّة                                                                                                                                          |
| 978     | باب الإلهيات: التوحيد                                                                                                                                      |
|         |                                                                                                                                                            |
|         | ي . كل ولا مثل ٩٧٥ _ في الإبداع ٩٧٦ _ الفوارق بين الإسماعيليّة وبين إخــوان                                                                                |
|         | الصفا في مسألة الإبداع ٩٧٨ _ الإبداع بوصفه العقل الأول ٩٨٠ _ الإبداع                                                                                       |
|         | والكلمة ٩٨٨ _ خصائص العقل الأول ٩٨٨                                                                                                                        |
| 997     | وركت عن المبدع الأول: النفس الكلية وهي المنبعث الأول                                                                                                       |
|         | الخلاف بين الرازي والسجستاني ٩٩٦ _ المنبعث الثاني وهو الهيــولي ١٠٠٢ _                                                                                     |
|         | العلاقة بين الأنفس الناطقة وبين النفس الكلية ١٠٠٥ _ البشر (الإنسانية) ثمرة العالم                                                                          |
|         | العاملة بين الالفس الناطعة وبين النفس المديد ٢٠٠٠ _ البسر (الإنسانية) لمرة العام<br>١٠٠٧ _ الحدود العلوية ١٠٠٩ _ الحدود الجسمانية ١٠١٣ _ الطبيعة والأفسلاك |
|         |                                                                                                                                                            |
|         | ١٠١٦ ــ الاستدلال على أحوال الأجسام العالية من ميزان أهــل الديانـــة ١٠١٨ ـــ<br>النفس الناطقة ١٠٢٧                                                       |
| 1.77    |                                                                                                                                                            |
| 1 • 1 1 | عالم الدين                                                                                                                                                 |

|        | والوحى ١٠٣٢ ـــ النبوّة والرسالة والولاية ١٠٣٤ ــ الولايـــة ١٠٣٨ ـــ النطقـــاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|        | ١.٤٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1. £ Y | الواجبات نحو الأئمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|        | الوفّاء بعهود الأئمة ١٠٤٢ _ توقير الأئمة ١٠٤٣ _ أخبارهم بـأحوال أنفسـهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|        | وسُؤالهم والاستغفار لهم ١٠٤٤ _ الصبر على ما يمتحن به الأئمة أتباعهم، والشكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|        | لَمَا يُولُونَ مِن نعم ١٠٤٥ _ الجهاد مع الأئمة ١٠٤٦ _ التسليم في جميع الأُمــور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|        | إلى الْأَنْمَة ١٠٤٦ _ الخوف من الأئمة والحذر من عقوبتهم وسقوط المنزلة عندهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|        | ١٠٤٦ ــ تولي من والي الأئمة وعداوة من عاداهم ٤٧٪ أــ تحري ما وافق الأئمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|        | والنهي عن إتيان ما خُالفهم ١٠٤٨ _ التجرد عن الحسد والبغــي والشــره والحقــد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|        | وُسوء الظن ١٠٤٨ ــ دفع الخمس من المكسوب إلى الأئمة ١٠٤٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 1.01   | الأخروياتُالله الله المستعدد المس |
|        | إنكار التناسخ ١٠٥١ _ البعث ١٠٥٢ _ الحساب ١٠٥٣ _ الجنة والنار ١٠٥٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 1.07   | اسماعيلية ألموت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|        | دعاة ديلمان ١٠٥٨ _ أئمة القيامة ١٠٥٨ _ أئمة الستر ١٠٥٩ _ تأسيس دولــة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|        | ألموت ١٠٦٠ _ الحسن بن الصباح في شبابه ١٠٦١ _ الرحلة إلى مصـر ١٠٦٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|        | _ في الطريق إلى ألموت ١٠٦٤ _ عبد الملك بن عطاش وابنــه أحمــد ١٠٧٠ _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|        | حرب السلطان محمد بن ملكشاه مع الحسن بن الصباح ١٠٧٤ _ قتال السلطان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|        | سنجر للباطنية ١٠٧٦ _ استيلاء السلطان محمود بن محمد خان على ألموت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|        | ١٠٧٧ _ الدعوة الجديدة ١٠٧٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ١٠٨٦   | دولة ألموت بعد وفاة الحسن بن الصباح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 1.97   | ر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 11.0   | روية<br>الإسماعيليّة النزارية في الشام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 1170   | ء و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 1107   | قرد بى قررية عرب القيامة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 1105   | بعد مسر وسس حيد<br>نصير الدين الطوسي والإسماعيليّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| , ,    | عمير الدين العوسي والمواسد عيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|        | النصيرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 1171   | كتب النصبرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1110   | حتب التعقيري<br>عقائدهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|        | عققاهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

#### © Muhammadanism.org — All Rights Reserved

| 1119    | <br>فتيا في النصيرية عليها خط تقيّ الدين بن تيمية |
|---------|---------------------------------------------------|
|         | أعيادهم                                           |
|         | كتاُب مُجموع الأعياد للطبراني                     |
| 1710    | <br>كتاب المشيّخة                                 |
| 1711    | <br>تعاليم النصيرية                               |
| 1777    | <br>تأليه علي بن أبي طالب                         |
| 1 7 7 7 | <br>التناسخ                                       |
| ١٢٣٤    | <br>التناسخ                                       |
|         | طوائف النصيريةطوائف النصيرية                      |
|         | من تاريخ النصيرية                                 |